FriTz GRAF

Griechische
Mythologie

Eine Einﬁihrung

ALBATROS







Fritz Graf
Griechische Mythologie






Fritz Graf

GRIECHISCHE
MYTHOLOGIE

Eine Einfithrung

ALBATROS



Originalausgabe: © 1985, °1999 Artemis & Winkler Verlag,
Diisseldorf und Ziirich

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliographie;
detaillierte bibliographische Daten sind im Internet

iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© Bibliographisches Institut GmbH,
Dudenstrae 6, 68167 Mannheim, 2012
Albatros Verlag, Mannheim
Alle Rechte vorbehalten.

Umschlaggestaltung: butenschoendesign.de
Umschlagmotiv: © CORBIS/Picture Press: Roman Mosaic of Odysseus
Druckerei: GGP Media GmbH, Karl-Marx-StraBe 24, 07381 PoBneck
Printed in Germany
ISBN 978-3-411-14562-1
www.albatros-verlag.de



INHALT

Einleitung. Ein Definitionsversuch . . . . .
I Die Entstehung der Wissenschaft vom Mythos

I[I Die Neuansitze der Mythendeutung im
20. Jahrhundert . . . . ... ... ... ..

Mythos und Tiefenpsychologie . . . . . . . . .
Mythos und Gesellschaft: von »Myth and Ritualc
zum Funktionalismus . . . . . . . . ... ..
Strukturen des Mythos und seiner Erzahlung . . .
Mythos und Ritual: die Ansitze der Gegenwart . .

I MythosundEpos . . . . .. ... ... ..
IV Die Entstehung der Welt und der Gotter . . .
V Mpythos, HeiligtumundFest . . . . . . . ..
VI Mythosals Geschichte . . . . . ... .. ..
VII Mythos, Chorlied und Tragédie . . . . . . .
VIII Philosophen, Allegoristen und Mythologen .
IX Quellenund Sekundirliteratur . . . . . . . .






EINLEITUNG
Ein Definitionsversuch

Was ein Mythos ist, glaubt man zu wissen, ihn jedenfalls
leicht erkennen zu konnen. Geschichten sind es wie die
von Orpheus, Oidipus oder der schonen Helena, die zum
europiischen Bildungserbe gehoren, aber auch ihre Ent-
sprechungen haben k&nnen bei Agyptern und Germanen,
Indianern und Buschminnern. Man weif3 auch, daB3 der
Ausdruck aus dem Griechischen kommt: daBl der griechi-
sche Mythos damit weithin bestimmt hat, was als Mythos
zu gelten hat, macht man sich oft weniger bewuft. Doch
waren es vor dem Entstehen der Ethnologie weitgehend
Altertumskundler, Grizisten, die sich mit dem Mythos
wissenschaftlich abgaben.

Eine einigermafien befriedigende Definition von My-
thos ist dennoch nicht leicht zu finden, gerade der intensi-
ven wissenschaftlichen Arbeit von gut zweieinhalb Jahr-
hunderten wegen: zu viele Definitionen sind vorgeschla-
gen und wieder abgelehnt worden. Als Ausgangspunkt
kann man vielleicht die banalste, unumstrittenste neh-
men: Mythen sind traditionelle Erzihlungen, traditional
tales. DaBl der Mythos eine Erzdhlung ist, hat schon die
Etymologie des Wortes fiir sich: ptog war fiir die frithen
Griechen einfach »das Wort«, »die Geschichte«, synonym
zu Moyog oder £mog, ein pudordyog ist ein Geschichtener-
zahler. Erst das MiBtrauen den traditionellen Geschichten
gegeniiber schrinkte die Bedeutung ein: Herodot, der
Zeitgenosse der sophistischen Aufklirung, verwendet das
Wort zum erstenmal nur noch zur Bezeichnung von
unglaubwiirdigen Geschichten, und Thukydides grenzt
seine in neuem Wahrheitsanspruch erzihlte Geschichte ab
vom blofB so Erzihlten, 10 pvd®ddec; erst recht die neue

7



Kunst der platonischen Dialektik setzt sich in scharfer
Begrifflichkeit ab, stellt den ptdot, die oft Liigen sind, die
Moyou als die dialektisch beweisbaren Aussagen gegen-
iiber. Von daher kommt jene Bedeutung von Mythen als
hartnickig geglaubte, aber unrichtige Ansichten (»der
Mythos der Minnlichkeit«), die das Wort im Deutschen
auch hat.

Freilich ist der Mythos eine besondere Art Geschichte.
Sie fallt nicht mit einem bestimmten Text und nicht mit
einer bestimmten literarischen Gattung zusammen: wie
Klytaimnestra den groBen Konig Agamemnon, ihren
Mann, umbrachte, und wie sich ihr Sohn Orestes dann an
seiner Mutter richte, erzihlen alle drei groflen Gattungen
griechischer Literatur, das Epos (prominent am Eingang
der Odyssee), die Chorlyrik (etwa Stesichoros in der Ore-
steia) und alle drei Tragiker. Der Mythos ist nicht der
aktuelle Dichtertext, sondern transzendiert ihn: er ist der
Stoft, ein in groflen Ziigen festgelegter Handlungsablauf
mit ebenso festen Personen, den der individuelle Dichter
nur in Grenzen variieren kann. Die einzelne Variation, das
einzelne Dichterwerk, hat einen Autor, der Mythos nicht:
er wird von Generation zu Generation gereicht, ohne daB
man von einem Mythenmacher wiiite: eben dies meint
straditionell«. Dies gilt selbstverstindlich schon fiir die
vorliterarische mindliche Dichtung: auch hier hat die
einzelne Variation ihren festen Autor, und gewisse Sanger
sind besser, populirer als andere — nur fehlt die Aufzeich-
nung dieser Variation, die so mit der einmaligen Vorfiih-
rung wieder verschwindet. Dichterisch ist auch sie: die
Sprache der miindlichen Dichtung ist nicht weniger eine
Kunstsprache als die der griechischen Literatur. Literari-
sche Nachahmer von Mythen sind sich dieser Traditiona-
litat durchaus bewuBt: die Geschichte von Atlantis, Pla-
tons personliche Erfindung, hat angeblich sein Onkel
Kritias von seinem, Kritias’, GroBvater gehort, der sie
von seinem Vater horte: der wiederum erfuhr sie von
Solon, und Solon brachte sie aus Agypten mit, als Stoff



fiir ein Gedicht: die Geschichte verliert sich in zeitlicher
und Ortlicher Ferne.

Eine selbstverstindliche Folge dieser Definition ist, da83
der Mythos ohne Verlust von einer Sprache in die andere
tibersetzt werden kann (Lévi-Strauss nahm dies als Indiz
dafiir, daB allein die Struktur zihle): jedes Resiimee ist
derart tibersetzbar, im Gegensatz zum einzelnen Dichter-
werk, das nie ohne EinbuBle iibersetzt werden kann. Auch
was als Mythen schriftloser Vélker in unserer westlichen
Literatur erzahlt wird, sind weithin solche Restimees: erst
in jlingster Zeit ist man darangegangen, etwa schwarz-
afrikanische aktuelle Mythenerzihlungen direkt aufzu-
zeichnen, und es zeigte sich, daB sie als eine Art musika-
lisch-dramatisch-narrativen Gesamtkunstwerks gar nicht
verlustlos aufgezeichnet, geschweige denn in eine westli-
che Sprache tibersetzt werden konnten.

Der Grund fiir die immer neue Ausformung, der Mo-
tor der Tradition sozusagen, ist der Anspruch des Mythos
auf Verbindlichkeit: er will Giiltiges aussagen tber die
Entstehung der Welt, der Gesellschaft und ihrer Institu-
tionen, liber die Gotter und ihr Verhiltnis zu den Men-
schen, kurz iiber alles, was die menschliche Existenz
bestimmt. Andern sich die Umstinde, indert sich auch
der Mythos: in dieser immer neuen Anpassung an die
jeweiligen Anspriiche zeigt sich eben seine Lebensfihig-
keit; solche Anpassungen sind in schriftlosen Kulturen, in
mindlicher Dichtung gut belegt, finden sich aber auch im
frithen Griechenland. Die Krise des Mythos bei den Grie-
chen kam eben in dem Moment, wo die Verbindlichkeit
seiner Erzihlung durch die neue kritische Rationalitit in
Frage gestellt wurde, und wo zugleich immer stirker die
einmal dichterisch gestaltete Version an die Stelle der
flieBenden, immer neu erzihlten Tradition trat. Doch
lebte auch spiter der Wahrheitsanspruch weiter —noch die
Rhetorenschule definierte Mythos als sirrefithrende Er-
zihlung, welche die Wahrheit abbildet, und bis ans Ende
der Antike (und dariiber hinaus) versuchten allegorisie-

9



rende Interpreten, unter der Oberfliche der tiberkomme-
nen Erzihlungen philosophische oder physikalische
Wahrheiten zu finden und so die Verbindlichkeit des
Mythos aufrechtzuerhalten. Und selbst Platon, der ihn
doch resolut aus dem Bereich der Wahrheit ausschlieft,
traut dem Mythos wenigstens Aussagen in jenem Bereich
zu, wo die dialektische Beweisfithrung nicht hinreicht.
Doch ist die Verbindlichkeit des Mythos eine andere als
die der philosophischen Aussage: die letztere gilt fiir
jeden, der sie rational nachrechnend fiir sich bestitigen
kann - das schrinkt die Gltigkeit ein auf den Philoso-
phierenden, weitet sie aber zugleich in Ort und Zeit aus:
jederzeit und tiberall kann ein Einzelner fiir sich die Ver-
bindlichkeit einer philosophischen Aussage erfahren. Der
Mythos aber gilt allein fiir eine in Ort und Zeit festumris-
sene Gemeinschaft, in deren Tradition er ausgeformt
wird. Damit zusammen geht der soziale Ort der Mythen-
erzihlung. Platon trennt zwischen »groBieren« und »klei-
neren« Mythen: die kleineren werden von Miittern,
GroBmiittern, Ammen erzihlt, die groBeren von den
Dichtern (Staat 377C). Der Unterschied ist vor allem
einer des Anlasses: Ammen und GroBmiitter erzihlen
Geschichten, wenn es sich gerade gibt, die dichterische
Mythenerzihlung der Griechen bis zu Euripides ist 6f-
fentlich und an feste, rituelle Anlisse gebunden. Trago-
dien werden erst nur an den Dionysia, am stidtischen Fest
des Dionysos, aufgefiihrt; Chorlieder sind an Gotterfeste
oder Siegesfeiern gebunden, die ihrerseits nicht private
Feiern sind, sondern solche des Genos, der Phyle oder der
Polis; Epenrezitation findet zumindest in nachhomeri-
scher Zeit ebenso vor allem an festen Anlissen statt:
Homer wird in Athen an den Panathenien rezitiert, He-
siod trug an der Totenfeier eines eubdischen Adligen vor;
selbst die Einzellyrik ist derart eingebunden, Archilochos
und Alkaios vor allem ans Symposion, das das Geprige
einer rituellen Veranstaltung hat, Sappho an die Riten
thres Midchenthiasos. Noch mehr: oft genug hat der

I0



Vortrag den Rahmen eines Wettkampfs, wie die Trago-
dienauffihrung oder der Rhapsodenagon: die einzelne,
dichterische Variation des traditionellen Mythos wird
der Zensur des Kollektivs unterworfen: es ist das Urteil
der Gruppe, welches die Flexibilitit des mythischen Stof-
fes beschrankt — Euripides, der am weitesten von der
Tradition abwich, siegte auch am seltensten. Die histori-
sierende, alles Unwahrscheinliche rationalisierend tilgen-
de Umerzihlung der Mythen setzt im Prosabuch ein, das
Hekataios von Milet schreibt und das der direkten Zensur
der Polis oder Gruppe entzogen ist; ebenso emanzipieren
sich die Philosophen und nachklassischen Dichter von
dieser Kontrolle.

Um MiBverstindnissen vorzubeugen: es soll jetzt nicht
jene alte, auch in diesem Jahrhundert vertretene These
wiederbelebt werden, daB8 der Mythos Dichtung sei, »eine
dsthetische Schopfung der menschlichen Phantasiec (Ri-
chard Chase). Wohl aber sind bei den Griechen und
dartiber hinaus die sprachlichen Darstellungen der mythi-
schen Stoffe solche dsthetischen Schépfungen in bewuBt
stilisierter Sprache und Form, zumindest soweit sic allge-
meine Giiltigkeit beanspruchen: iiber die Herkunft der
Mythen (im Gegensatz zur Mythenerzihlung) ist damit
noch nichts gesagt. Auch wird prosaisch-alltigliche Er-
zihlung ohne Bindung an feste Institutionen nicht ausge-
schlossen: das wiren eben Platons Ammen und GroBmiit-
ter, die aber gerade nicht den Anspruch auf Verbindlich-
keit erheben, sondern ihre Geschichten zur Unterhaltung
und gelegentlichen Erziehung berichten. Gewill kénnen
wir kaum mehr ahnen, in welcher Form jene — weitge-
hend miindliche - Mythenerzahlung der archaischen Jahr-
hunderte ablief, die sich in unseren erhaltenen Texten
nicht manifestiert hat — einen Hinweis mag immerhin eine
Nachricht aus Arkadien, der archaischsten griechischen
Provinz, geben: Polybios berichtet (4,20,8), dafl noch zu
seiner Zeit die arkadischen Kinder >von klein auf die
Hymnen und Paiane zu singen gewohnt werden, mit

II



denen sie nach Vitersitte die einheimischen Heroen und
Gotter besingen«: hier ist eben die dichterische Ausfor-
mung der mythischen Stoffe das Vehikel der Tradition,
die von Generation zu Generation getragen wird: die
Jungen lernen die Hymnen nicht nur, sondern singen sie
doch wohl auch im Rahmen der gemeinsamen Gotter-
und Heroenfeste.

Die Forschung hat sich oft schwer getan damit, Mythos
von anderen traditionellen Erzihlungen — Sage, Legende,
Mirchen, Fabel — abzugrenzen. Nicht in allen Fillen ist
eine Abgrenzung nétig oder moglich. Den Begriff Sage
verwendet die deutsche Sprache einigermallen synonym
mit Mythos: die bekannteste Sammlung griechischer
Mythen ist Gustav Schwabs Die schonsten Sagen des klassi-
schen Altertums, die einfluBreichste Behandlung germani-
scher Sagen Jacob Grimms Germanische Mythologie:
Grimm benutzt die beiden Termini manchmal gleichbe-
rechtigt, scheint gelegentlich Mythus (wie er schreibt) auf
die Antike beschrinken zu wollen. Wenn getrennt wird,
so nach Kulturzugehorigkeit: die eigenen Erzihlungen
sind Sagen (» Walliser Sagen«, »Tiroler Sagen«), die frem-
den Mythen. Dasselbe gilt flir Legenden: lose verwendet,
ist der Ausdruck synonym mit Mythos, im engeren Sinn
sind Legenden die Erzihlungen von den christlichen Hei-
ligen: wieder steht Eigenes, Christliches gegen Fremdes,
Heidnisches.

Eine Abgrenzung vom Moirchen ist eher moglich. Die
Kategorien erscheinen zwar durchlissig: die meisten Bin-
de der Marchen der Weltliteratur enthalten Geschichten, die
anderswo als Mythen bezeichnet werden, und antike
Mythen kénnen in nachantiken Mirchen wieder auftau-
chen, wie sie sich auch als Mirchen erzihlen lassen —etwa
die Geschichte vom wandernden und heimatlosen
»SchwellfuB « (Oidi-pus, mit einem fiir solche Erzihlun-
gen typischen Namen), der ein Kénigreich von einem
Ungeheuer, der Sphinx, befreit und dadurch Thron und
Konigin gewinnt: das filigt sich restlos in das fiir russische

12



Mirchen entwickelte Strukturschema von V. Propp.
Wenn moderne Forscher hier von Mirchenmotiven im
Mythos sprechen, gehen sie dem Definitionsproblem ein-
fach aus dem Weg. Der Unterschied liegt in der Verbind-
lichkeit: das Mirchen erhebt keinen solchen Anspruch, ist
deshalb auBlerhalb fester Orte und Zeiten angesiedelt. >Es
war einmal eine Konigstochter, die ging in den Walds,
beginnt die Grimmsche Sammlung. Der Mythos dage-
gen spricht von einem bestimmten Ort (Theben im Fall
des Oidipus) und zumindest bei den Griechen auch von
einer festen Zeit, zwei Generationen vor dem troianischen
Krieg. Die Mirchenerzihlung ist entsprechend auch nicht
in ein Kollektiv eingebunden, ist informell; man mag die
»kleineren Mythen« Platons Mirchen nennen, wenn man
will — da keine solchen Mirchentexte aus der Antike
erhalten sind, 148t sich das nicht nachpriifen. Das einzige
literarisch iiberlieferte antike Mirchen, dasjenige von
Amor und Psyche, ist jedenfalls markant anders, auch
wenn es dem festen Typus des Mirchens vom » Tierbriu-
tigam« zugehort: hinter Amor und Psyche, den Personifi-
kationen von Liebe und Seele, und hinter Psyches Tochter
Voluptas, »Lust«, stehen platonisierende Vorstellungen
der hellenjstischen Philosophie; andererseits hat die Ge-
schichte emnen Gotterapparat wie ein guter Mythos. Viel-
leicht ist es besser, die Kategorie Mirchen fiir die Antike
wie fiir auBereuropidische Kulturen tiberhaupt nicht zu
benutzen, im Mirchen in seiner besonderen Form und
gesellschaftlichen Funktion ein Produkt der nachantiken
europiischen Geistes- und Sozialgeschichte zu sehen.
Eine Sonderstellung nimmt die Tietfabel ein. Die Grie-
chen hatten einen besonderen Ausdruck dafiir, aivog,
doch schon Aristoteles spricht von den Atodmov pddot,
den Mythen des Aesop; spiter diskutierte man, ob nicht
die aesopische Fabel mit ihrer einfachen moralischen Bot-
schaft iiberhaupt die beste Art von Mythos sei. Ist die
Fabel nicht simpel-moralisierend, ist sie kaum vom My-
thos unterscheidbar: Ibykos und Sophokles erzihlten, wie

13



einst Zeus einem Esel den Auftrag gab, das Kraut der
Alterslosigkeit den Menschen zu bringen, als Lohn fiir
ihre Hilfe im Kampf gegen Prometheus; der Esel hatte
unterwegs Durst und wollte aus einer Quelle trinken, die
Schlange, welche die Quelle hiitete, forderte als Entgelt
die Last, die der Esel trug — eben das Kraut: deshalb altern
die Menschen, nicht aber die Schlangen. Esel und Schlan-
ge als Hauptpersonen: das sieht nach Tierfabel aus; doch
hat die Geschichte keine simple Moral, es geht um die
Erklirung einer menschlichen Grundbefindlichkeit —kein
Wunder, dal das Motiv sich schon im Gilgamesch-Epos
findet: Gilgamesch hat unter vielen Miihen das Kraut der
Unsterblichkeit gefunden, verliert es aber bei seiner
Riickkehr an die Schlange. Der Unterschied liegt nicht in
der Verwendung von Tieren: er liegt einmal darin, daf die
Fabel gewohnlich eine Geschichte stracks auf die Moral
ausrichtet — Fabeln sind entsprechend viel leichter zu
erfinden, wie Lessing demonstriert. Zudem fehlt der
Fabel jener formale Vortrag, der die Mythenerzihlung
auszeichnet, es gibt auch keine Agone des Fabelvortrags —
bezeichnend, daB die Einordnung der Fabel unter die
Mythen erst zu einer Zeit erfolgt, als der alte Mythos seine
soziale Funktion eingebiiit hat, von den meisten antiken
Deutern als moralische Geschichte verstanden wird.

14



I
Die Entstehung der Wissenschaft vom Mythos

Der neuzeitliche Begriff des Mythos (oder, latinisiert,
Mythus) und mit ihm die Grundlegung der mythologi-
schen Forschung nicht nur in Deutschland geht auf cHri-
STIAN GOTTLOB HEYNE (1729-1812), den Begriinder einer
umfassenden Altertumswissenschaft, zurtick. In seiner
Jugend Kollege Winckelmanns in der Bibliothek des Gra-
fen Heinrich von Bruehl bei Dresden und von daher mit
Winckelmanns neuem Enthusiasmus fiir die Altertiimer
vertraut, wurde er 1763 auf den Lehrstuhl fiir Griechisch
in Goéttingen berufen: von hier aus formte er fiir fast ein
halbes Jahrhundert wirkungsvoll das Bild, das das gebil-
dete Deutschland von der Antike hatte, in einer Zeit, als
die griechische Welt das geistige Leben Deutschlands in
bisher unbekannter Intensitit prigte. Zeit seines Lebens
stand der Mythos dabei im Mittelpunkt von Heynes
Interessen — seine erste Ansprache vor der Gottinger
Akademie legt programmatisch seine Ansichten vor, eine
seiner letzten Abhandlungen faft die Prinzipien seiner
Hermeneutik stichwortartig zusammen.

Heyne kam als Erklirer antiker Texte zum Mythos, so
wie er zu Geographie, Astronomie, Geschichte der Anti-
ke kam: antike Texte sind voller Anspielungen auf My-
then, haben oft Mythen iiberhaupt zum Inhalt: also mufl
man den Mythos verstehen. Das nimmt den Mythos
grundsitzlich ernst — und eben dazu prigt Heyne den
Terminus mythus, um sich abzusetzen von den fabulae,
fables seiner Zeitgenossen und Vorginger, wo immer
auch der Unterton der Ablehnung einer erfundenen und
absurden Geschichte mitschwang.

Verstehen hieB3: begreifen, woher der Mythos kam. Fiir
Heyne gehort er in die Frithzeit, die Kindheit der Mensch-
heit: einen Eindruck von dieser Kindheit aber kénnen uns

15



die zeitgenossischen Wilden geben (entsprechend widmet
Heyne ihnen 1779 eine eigene, ethnologische Abhand-
lung). Doch ist der Mythos nicht bizarre Erfindung dieser
ersten Menschen, sondern naturgemil3 und mit Notwen-
digkeit entstanden, sobald jene Menschen, von Bewunde-
rung oder Angst vor der Natur ergriffen, Erklirungen
suchten, oder sobald sie dankbar die groBen Taten her-
vorragender Menschen beschreiben und loben wollten —
Mythos hat mithin Naturerklirung oder geschichtliche
Erinnerung zum Inhalt (in der Praxis ist fiir Heyne die
Naturerklirung weit wichtiger): und weil die Natur die-
ser Menschen emotional und unreflektiert, ihre Umwelt
wild und vor allem ihre Sprache rudimentir und unbehilf-
lich war und sich nur sinnlich-konkret ausdriicken konn-
te, entstand naturgemil die bildhafte, konkrete und an-
schauliche Form des Mythos. Spiter wird dann die Dich-
tung bewuBt diese iibernehmen und mit dem mythischen
Inhalt auch eine davon abgeleitete Sprache pflegen, seit
der archaischen Dichtung der Griechen bis hin zu Pindar
und Aischylos.

Freilich reduziert Heyne den Mythos keineswegs auf
eine besondere Aussageweise, auf seine epistemologische
Seite: er ist zugleich an die religiése Entwicklung des
Menschen gebunden. Ohne dal der Mythos dabei mit der
Religion zusammenfillt: Heyne hilt die beiden voneinan-
der getrennt — doch die Reaktion der Menschen auf ihre
natilirliche Umwelt, die den Mythos provoziert, hatte
ebenso die Verehrung von Steinen, Biumen und anderen
unbelebten Dingen (Heyne nennt dies, im Gefolge der
1760 vom Président de Brosses in Genf veroffentlichten
Studie Du culte des dieux fétiches schon in seiner Abhand-
lung De caussis fabularum sew mythorum physicis von 1764
Fetischismus), dann der Gestirne zur Folge, die Reaktion
auf die Taten groBer Menschen den Heroen- und Gétter-
kult: der Mythos begleitet mithin das Ritual als paralleler
Ausdruck, beide haben nur im Begrift des Gottlichen,
¥edg, einen gemeinsamen Ausgangspunkt, und Heyne

16



bezeichnet nachdriicklich das Ritual und nicht den My-
thos als essentiell flir die Religion: die mythische Ritener-
klirung, die Aitiologie, sei erst spit entstanden.

Wenn die natiirliche Umwelt sich im Mythos nieder-
schligt, weil diese unwirtliche Welt den mythenschaffen-
den Geist prigte, miissen sich die Mythen entsprechend
ihrer Umwelt unterscheiden: Heyne betont die nationale
Eigenheit der einzelnen Mythengruppen; ebenso schlagen
sich die immer wieder verschiedenen historischen Erfah-
rungen in den Mythologien der einzelnen Vélker ver-
schieden nieder. Die griechische Mythologie ist uns au-
Berdem nicht in ihrer primitiven Form erhalten, sondern
als komplexes historisches Konglomerat von Altem,
Neuerfundenem, von aulen Eingefithrtem, das sich im
Lauf der Jahrhunderte griechischer Kultur stindig veran-
dert: mit an dieser Verinderung arbeiten die Dichter, vor
allem die Tragiker. Der Deuter des Mythos, der seine
Deutung aus der altesten Form des Mythos nimmt, hat
sich erst mit Hilfe der philologisch-historischen Kritik
mithsam durch die Verzerrungen und Uberlagerungen
zurilickzuarbeiten.

Die Einsicht in die nationale und lokale Gebundenheit
des Mythos teilt Heyne mit JOHANN GOTTERIED HERDER
(1744—-1803), mit dem er in engem geistigen und freund-
schaftlichem Austausch stand: es ist nicht immer einfach,
festzustellen, ob eine bestimmte Ansicht zuerst Heyne
oder der weit unsystematischere Herder geduBert hat —
Heynes Mythenbegriff stand jedenfalls 1763 in den
Grundziigen bereits fest, bevor Herder zu publizieren
begann. Dafl Mythen an bestimmte Vélker gebunden
sind, war jedenfalls ein Lieblingsgedanke Herders, und in
seinem (erst postum verdffentlichten) Tagebuch einer
Reise im Jahre 1769 geht er gar so weit, zu behaupten, daf3
umgekehrt Homers Odyssee eigentlich nur an Bord eines
Schiffes vollig verstanden werde; hier stellt er auch neben
die zeitgendssischen Wilden die einheimischen »Primiti-
ven«, in seinem Fall die rauhen und durch keine Zivilisa-

17



tion verdorbenen Seeleute als Analogie zum mythen-
schaffenden Geist der Frithzeit. Vom Philologen Heyne
trennt ihn die sozusagen sympathetische Hermeneutik,
die in der Passage iiber die Odyssee zum Ausdruck
kommt. Es trenntihn auch die Ansicht iiber das Verhiltnis
von Mythos und Dichtung: war fiir Heyne Dichtung erst
nach dem Mythos, freilich aus den spezifischen Sprachfor-
men und mit den spezifischen Inhalten des Mythos, ent-
standen, so 148t Herder Mythos, Sprache, Dichtung und
Religion in eins fallen: der frithe Mensch gibt seinem
religitsen Fithlen Ausdruck, indem er zu reden beginnt:
dieses Reden hat die Form von Poesie, den Inhalt von
Mythos. Der Mythos ist also nicht ein Versuch, eine
Bewunderung oder Angst erregende Umwelt zu erkla-
ren, sondern eine von der Umwelt stimulierte, eigenge-
setzliche Reaktion des menschlichen Geistes: er ist nicht
Allegorie, sondern Symbol. In vielem ist Herder (wie
Heyne) dabei einerseits dem englischen Theologen ro-
BERT LOWTH verpflichtet, der in seinen Oxforder Vorle-
sungen, welche 1753 in Géttingen im Druck erschienen
waren, das Alte Testament als Dichtung mit denselben
literarhistorischen Kriterien analysiert hatte wie eine heid-
nische antike Dichtung — wobei aber der Theologe Her-
der, anders als der Philologe Heyne, das Alte Testament
direkt an die Anfinge der Menschheit zurticknimmt und
nicht als Entwicklung aus alten Mythen ansieht. Zum
anderen war Herder, wie viele seiner Zeitgenossen, durch
die Entdeckung der nordischen Edda (1753) und des schot-
tischen Ossian (1760—-1763) tief beeindruckt: hier schienen
gewaltige und urweltliche Mythen in bereits poetischer
Form vorzuliegen, Mythen zudem, die vom antiken Mit-
telmeerraum vollig unabhingig waren: das war der ein-
driickliche Beleg sowohl fiir die urtimliche Einheit von
Mythos und Dichtung wie fiir den lokal-nationalen Cha-
rakter des Mythos.

Herder und Heyne stehen freilich durchaus nicht am
Anfang des Nachdenkens {iber den Mythos im neuzeitli-

18



chen Europa. Bis ans Ende des 17. Jahrhunderts hatte die
allegorische Mythendeutung dominiert: hinter den My-
then sah man anderes, moralische oder physikalische
Wahrheiten versteckt. Allerdings hatten schon die ersten
Entdecker bei den Wilden Amerikas und Afrikas Sitten
und Erzihlungen gefunden, die denen der antiken Uber-
lieferung dhnlich sahen, und die Reiseschriftsteller und
Missionare des 16. und 17. Jahrhunderts pflegten ihrem
gebildeten europiischen Publikum die neuentdeckten
Seltsamkeiten durch Vergleich mit Antikem zu illustrie-
ren: es war nur eine Frage der Zeit, bis der Sinn fir die
heuristische Funktion der Umkehrung dieses Vergleichs
geweckt, bis Antikes mit Primitivem erklirt wurde. Aus-
l6ser war einmal die berithmte Querelle des Anciens et
Modernes: fir die Modernes kam die Herabsetzung der
Antike, die sich aus ihrem Vergleich mit den Wilden
ergab, sehr gelegen. Zudem war das geistige Klima der
Aufklirung wie allem Allegorischen so auch der Mythen-
allegorese abhold. Und schlieBlich gefiel die Herabset-
zung besonders des griechischen Mythos, der zu einer
bizarren Liigengeschichte erklirt wird, den Rationalisten:
hier war die absurde Seite der Religion besonders deutlich
faBbar; ein Mann wie PIERRE BAYLE hat denn auch in
seinem Dictionnaire Historique et Critique von 1697, einem
Grundbuch der Aufklirung, durchaus Spall daran, My-
then als Absurdititen darzustellen.

Konstruktiv und fruchtbar wurden diese Ansitze in
einem Traktat, den man ohne Ubertreibung den Grund-
stein der modernen Mythologie nennen kann, die Ab-
handlung De [’origine des fables von BERNARD DE FONTE-
NELLE (16§7-1757), dem Neffen Corneilles, verdffentlicht
1724, geschrieben vermutlich schon um 1690. Den An-
stoB zu seinen Uberlegungen gab ihm der scheinbar ab-
surde Charakter der griechischen Mythen, oder wie er sie
nennt, der >fables< — ein Wort, das dem urspriinglichen
griechischen Gebrauch von utdog, dem lateinischen von
fabula entspricht: sie sind >nichts als eine Sammlung von

19



Chimiren, Triumen und Absurdititen«. Anders aber als
Zeitgenossen wie Pierre Bayle, die wegen dieser Absurdi-
tait den Mythos verwarfen, anders auch als die antiken
Philosophen, die mit Hilfe der Allegorese die Anst68ig-
keit in einem tieferen Sinn aufhoben (s. Kapitel vim), sucht
Fontenelle eine historische Erklirung: man mufl den My-
thos von seinem Ursprung her verstehen, er ist ein Pro-
dukt der ersten Menschen, deren besondere geistig-seeli-
sche Beschaffenheit der Mythos wiedergibt — dieselbe
Antwort werden, an die zwei Jahrhunderte spiter, An-
drew Lang und Lucien Lévy-Bruhl geben. Und wie sie
rekonstruiert Fontenelle die »mentalité primitive« mit
Hilfe der rezenten Wilden: unglaublich »unwissend und
primitiv¢, wie die »Kaffern, Lappen und Irokesens, stand
der frithe Mensch einer unbekannten Natur gegeniiber
und versuchte sie sich zu erkliren; die Mittel zur Erkli-
rung nimmt er aus seiner Umwelt, und weil diese be-
schrinkt ist auf seine allzu unmittelbarsten Erfahrungen,
wird die Erkliarung ebenso beschrinkt: an der Quelle des
Flusses stellt man sich jemanden vor, der Wasser schopft,
nur tut er dies unaufhdrlich und in dibermenschlichen
Quantititen — damit ist der FluBgott erdacht. Eingebore-
ne Fabulierfreude und Hang zur Ubertreibung — beides
auch bei Wilden zu sehen — tragen das Ihre zur phantasti-
schen Ausgestaltung bei.

Damit hat Fontenelle ein heuristisches Konzept ent-
worfen, das bis heute existiert: der Mythos ist aus seinen
Urspriingen zu verstehen, aus der frithen Menschheit.
Freilich ist Fontenelle erstaunlich differenziert bei seiner
Rekonstruktion der frithmenschlichen Psyche, weit difte-
renzierter als manche seiner Nachfahren: die zeitgendssi-
schen Wilden geben kein genaues Bild der ersten Men-
schen, auch sie haben Geschichte: der erste Mensch war
weit primitiver. Aber seine Mentalitit ist nicht grundsitz-
lich anders als die unsere, es ist keine qualitativ andere
Geistigkeit: wie wir, erklirt sich der Frithmensch die Welt
aufgrund seiner Erfahrungen — nur kénnen wir unsere

20



Analogieschliisse aus einem betrichtlich groBeren Arse-
nal an Erfahrungen ziehen. Hitte auch der Wilde diesen
Vorsprung, hitte er es ebensoweit gebracht.

Im selben Jahr 1724, als Fontenelle seine Abhandlung
endlich veroffentlicht hatte, erschien ein anderes Werk,
das flir die Geschichte der Mythologie bedeutsam wurde—
das Buch des jesuitischen Indianermissionars FRANCOIS
JOSEPH LAFITAU (1670—1740) mit dem sprechenden Titel
Les moeurs des sauvages Ameriquains comparées aux moeurs des
premiers temps —als Bild der »ersten Zeiten« galten ihm vor
allem die kanadischen Irokesen, unter denen er missio-
nierte. Der gelehrte Pater verglich ihre Institutionen und
Mythen mit einer bisher noch nie dagewesenen Menge
von Institutionen, Gebriuchen und Mythen der antiken
Mittelmeerwelt; die Ahnlichkeiten fiithrte er auf den ge-
meinsamen Ursprung von Indianern und Europiern in
den Sohnen Noahs zuriick. Weder dieses Ergebnis noch
die vergleichende Methode waren neu — die Ableitung
von den Sohnen Noahs war geliufig, seit die Parallelen
zwischen der Alten und der Neuen Welt nach einer Erkla-
rung verlangten. Bedeutsam wurde Lafitaus Buch viel-
mehr durch die Menge der verarbeiteten Daten, wodurch
es zu dem wurde, was Frazers The Golden Bough in
unserem Jahrhundert war — fiir den Laien eine eingingige
und spektakulire Darstellung einer fiir ihn neuen Metho-
de und ihrer Ergebnisse, flir den Spezialisten eine gewalti-
ge Quelle an Detailinformation.

Weder Lafitau noch Fontenelle beschiftigten sich expli-
zit mit der Deutung von Einzelmythen; sie war die Do-
mine einer groBen Anzahl von Forschern, die sich nur
darin einig waren, dal der Mythos auf etwas zu reduzie-
ren sei, was auBerhalb seiner liegt. Die Allegorese kam
dabei rasch aus der Mode, immer populirer wurde der
Euhemerismus: man fiihrte die Mythen auf historische
Ereignisse zuriick. Schon Euhemeros von Messene hatte
zu Beginn der hellenistischen Zeit die griechischen Gotter
als historische Fiirsten dargestellt (s. Kapitel vim).

21



Nur wenige Mythologen wichen davon ab und &ffne-
ten den Weg zu seiner Uberwindung — am wichtigsten
sind wohl Hume in England, Fréret in Frankreich, Vico in
Italien. Am schwersten abzuschitzen ist die Bedeutung
von NICOLAS FRERET (1688-1749): seit 1714 Mitglied der
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, von 1742 an
ihr stindiger Sekretir, lebte sein Einflu von seinen Aka-
demievortrigen und seinen personlichen Kontakten: er
diirfte groBer sein, als sich direkt nachweisen li8t. Auch
Fréret steht auf Fontenelles Schultern, gibt sich aber vor
allem mit der Einzeldeutung ab. Auf geschichtliche Ereig-
nisse 146t sich nur ein geringer Teil der Mythen reduzie-
ren, der wichtigere Teil —»assemblage confus de merveil-
les et d’absurdités« — besteht aus ethischen und physikali-
schen Welterkliarungen, und aus reinen Phantasieproduk-
ten: die bizarre Form ist Produkt des »génie national des
Grecs« (das erinnert an Herder, der im Jahre 1769, nach
Frérets Tod, in Paris war) und macht eine sichere Einzel-
analyse in vielen Fillen unmoglich. Phantasie ist mithin
fir Fréret eine der Quellen der Mythen; Spitere werden
sie zum formenden Prinzip machen. Auch die aus Ge-
schichte entstandenen Mythen hebt Fréret vom geliufi-
genEuhemerismusab:siespiegelnnichtindividuelleEreig-
nisse, sondern kultur- und religionsgeschichtliche Prozes-
se. Hesiods drei Gottergenerationen — die erste unter
Uranos und Gaia, die zweite unter Kronos und Rheia, die
dritte unter Zeus — reflektieren die Abfolge dreier theolo-
gischer Systeme der frithen Griechen, und die schon
homerische Sage, daB der thrakische Kénig Lykurgos den
jungen Dionysos und seine Maenaden verfolgt, malt den
Widerstand der Bewohner Nordgriechenlands gegen die
Einfuihrung des Dionysoskultes. Nichts zeigt besser, wie
modern und wie vergessen Fréret war, als daB diese
Deutung mehr als ein Jahrhundert spiter von Erwin
Rohde wieder aufgebracht wurde und bis in die gegen-
wirtigen Handbiicher hinein weiterlebt — unter Rohdes,
nicht Frérets Namen.

22



Deutlicher in ihrer Wirkung sind Hume und Vico. Der
Neapolitaner GIAMBATTISTA VICO (1668-1744) verdffent-
lichte 1725 die erste Auflage einer neuen Grundlegung der
Wissenschaft, Principi di una Scienza Nuova; zwei weitere,
iberarbeitete Editionen folgten 1730 und 1744. Mythos
ist fiir Vico die erste AuBerung des von der geoffenbarten
Religion abgefallenen Menschen, entstanden nicht zur
Naturerklirung, sondern aus dem Erwachen des Men-
schen in Angst vor dem Gottlichen. Dabei projiziert der
Mensch seine eigenen, urtiimlichen und gewaltigen Lei-
denschaften auf die realen Korper, die ihn umgeben:
Mythos ist mithin entstanden >aus der Furcht der Men-
schen vor sich selber«. Die Form, die der Mythos an-
nimmt, ist zuerst ein stummes Zeigen auf die »géttlichen
Substanzen« (das griechische ptdog ist ihm mit lateinisch
mutus verwandt und die Gotter sind gut naturallegorisch
die realen Dinge der Welt); sobald der Mythos Sprache
wird, wird er Dichtung, denn die ersten Menschen sind
sinnlich und imaginativ — Vico leitet dies nicht aus der
Beobachtung von exotischen Wilden ab, sondern, wie
spater Herder, aus derjenigen der Wilden zuhause, in
seinem Falle der Bauern des Cilento.

Wie fiir Vico ist auch fiir DAVID HUME (1711-1776) der
Mythos nur ein Teilinteresse in einem gréBeren philoso-
phischen Gebiude: in The Natural History of Religion von
1757 ist Mythos wichtig als Beginn von Religion und
zugleich als Indiz fur die psychischen Krifte, die ihn,
absurd wie er ist, moglich machten: der Mythos entsteht
wie die Religion aus der Angst des Menschen, die die
unheimliche Umwelt zu gewaltigen Personen macht; dar-
an schlieBt sich leicht die Vergéttlichung hervorragender
Mitmenschen an. Wichtig ist dies eigentlich nur deshalb,
weil Heyne direkt daran ankniipft, und weil Mythos
deutlicher als bisher nicht um seinetwillen studiert wurde,
sondern um der Einsicht in menschliche Psychologie
willen.

Dies sind die Vorginger, auf denen Heyne und Herder

23



aufbauen: vorgegeben ist schon vieles, nicht nur die An-
sicht, dafl der Mythos in die Friithzeit der Menschheit
gehore, als der Mensch noch wie ein Wilder oder, wie nun
auch ofters gesagt wird, wie ein Kind dachte. Neu ist vor
allem der Ernst und die Sympathie dem Mythos gegen-
tiber: er ist nicht mehr bizarres und absurdes Produkt des
wilden Denkens; Heyne steht ihm zwar distanziert, doch
interessiert gegeniiber, Herder versucht, sympathetisch
sich in ihn einzufithlen. Die kommenden Generationen
bis in dieses Jahrhundert fiigen nichts grundsitzlich Neues
mehr hinzu.

Herder hatte, vielleicht nach Vico, die erste sprachliche
AuBerung des Mythos bereits als dichterische Urworte
verstanden: unter dem prigenden EinfluB Goethes ent-
wickelt KARL PHILIPP MORITZ (1756—1793) in seiner Gotter-
lehre oder mythologische Dichtungen der Alten von 1791 den
Gedanken weiter. Mythos ist auch ihm >von Art der
Dichtung; Art der Kunst¢, doch nicht unverbindliche
isthetische Schopfung, sondern die zwingende Antwort
der menschlichen Vorstellungskraft auf »die Macht, die
die Welt produziert« — keine Rede mehr von Angst und
Staunen wie bei Heyne; und auch Herder, der gelehrt
hatte, daB neben die Angst das Gefiihl fiir das Gottliche
trete, daf die Angst nur der Antrieb der frithmenschlichen
Seele sei, sich die Welt zu erkliren, ist iberwunden. Wenn
so nicht die Naturdinge, sondern die sie schaffenden
Krifte dem Mythos zugrundeliegen, ist Allegorese un-
moglich: sie zerstort die dsthetischen Bilder, die das Ei-
gentliche des Mythos sind, »verletzt zugleich das zarte
Gewebe der Phantasie und st68t alsdann . .. auf lauter
Widerspriiche und Ungereimtheiten«. Die Bizarrerien
sind die Schuld der Interpreten, nicht die des Mythos. —In
der Griechischen Gotterlehre des Freundes von W. von
Humboldt, FRIEDRICH GOTTLIEB WELCKER (1784-1868),
unzeitgemil erst 1857-1863 verdffentlicht, lebt dieser
Ansatz weiter; Welckers »Wiederbelebung der von ihm
lebhaft nachempfundenen religiosen Gedanken der Grie-

24



chen« (O. Gruppe) stie auf Widerhall und Anerkennung
gerade beim groBten aller klassischen Philologen, Ulrich
von Wilamowitz-Moellendorff.

Wenn in der Naturwissenschaft nach Lévi-Strauss nur
Reduktion auf anderes oder Strukturanalyse moglich ist,
so hat mindestens die Mythologie mit Moritz noch eine
dritte Betrachtungsweise hervorgebracht: die des Ver-
zichts auf Analyse zugunsten der blo8 isthetischen Be-
trachtung. Mythos emanzipiert sich dabei von histori-
scher Religion zugunsten einer diffusen, allgemeinen Re-
ligiositit: die Romantiker sind nicht mehr fern. Herder
hatte auch gegen Lessing auf der Beibehaltung der antiken
Mythen in der gegenwirtigen Dichtung bestanden —nicht
als Stoff, sondern als eine Art hermeneutischen Werk-
zeugs, an dem der Dichter die mythische Weltsicht erler-
nen kénne. Das Programm der Heidelberger Romantiker
um die beiden Schlegel schlieBt hier an: die neuen Dichter
wollen aber nicht nur alten Mythos lehren, sie wollen vor
allem den neuen Mythos schaffen, eine umfassende Syn-
these von Mythos, Religion und Kunst — ungeachtet
Herders Ansicht, da Mythos immer eine kollektive
Schépfung sei. Neben den Mythos der Griechen tritt als
RichtmaB3 dabei immer stirker derjenige der Inder.

Nach der nordischen Mythologie von Edda und Ossian
war die indische die zweite nichtmediterrane Mythologie,
die das europiische Denken prigte. Iranische und indische
Texte waren seit einiger Zeit in westliche Sprachen tiber-
setzt worden— 1771 das Zend-Avesta, 1785 das Bhagavadgi-
ta, 1788 das Hitopadesa, 1789 Sakuntala, 1801 die Upani-
schaden. Die Texte wirkten uralt und voll von tiefster
Weisheit, und die Romantiker bemichtigten sich ihrer —
nicht belanglos war auch, daB damit eine Mythologie
gefunden war, welche die griechische weit iibertraf: vom
romantischen Bruch mit der Tradition waren auch die
Griechen betroftfen. Chronologie und Historie interes-
sierten nicht, wohl aber Sprache, und Friedrich Schlegel
lernte schon 1802 Sanskrit.

25



Die Theoretiker folgten auf dem FuB}, erst j. J. GOERRES
(1776-1848), der als Vater des deutschen Nationalismus
zu tiblem Nachruhm kam, dann vor allem sein Freund
und zeitweiliger Heidelberger Kollege FRIEDRICH CREUZER
(1771-1858), der mit seiner vierbindigen Symbolik und
Mythologie der alten Vilker, besonders der Griechen (1810—
1812) weit stirker als sein Anreger Goerres in die Chro-
nique scandaleuse der deutschen Wissenschaft einging.
Anfangs hoch gelobt von den einen, bitter und bdsartig
bekdmpft von andern, hat sich Creuzers Werk bald als das
herausgestellt, was es war — von der Geschichtskonstruk-
tion her unhaltbar, und von der Hermeneutik her unwis-
senschaftlich. Creuzer ging von der historischen Prioritit
der indischen Mythologie und Religion aus: indische
Priester lehrten die primitiven Ahnen der Griechen in
symbolischer Form, was sie anders nicht begreifen konn-
ten ((Missionare kommen zu Gronlindern(, umschrieb
Karl Otfried Miiller): aus miBverstandenen Symbolen
werden Mythen. Deuten kann diese Mythen freilich nur,
wer von Natur aus dazu begabt ist; eine methodisch klare
und nachpriifbare Hermeneutik existiert nicht.

Doch lag Creuzer nicht einfach richtig im Zeitgeist, wie
unser Erich von Daeniken. Er hatte die Schwierigkeit
erkannt, die sich daraus ergab, dal zwar immer weniger
der Mythos als bloBe Allegorie verstanden wurde, daB
aber noch immer die Dinge der Natur und die Ereignisse
der Geschichte als letzter AnlaBl angenommen wurden —
dies blieb gefihrlich nahe an Allegorese und Euhemeris-
mus. Creuzer versucht eine radikale Lésung und setzt an
die Stelle der Natur die artifiziellen Symbole der indischen
Missionare — Spitere werden in der Tiefe der menschli-
chen Psyche suchen. Zudem wurde mit Creuzers Symbo-
lismus ein wichtiger Neuansatz verworfen. Schon Heyne
und Herder hatten den Mythos eng mit der Sprache
verbunden, seine spezifische Form aus den Bedingungen
der primitiven Sprache abgeleitet; Creuzer (wie etwa auch
Friedrich Schlegel) versteht den Mythos als eine eigene

26



Sprache, als symbolische Ausdrucksform, und er stellt
sich die Aufgabe, analog zur Grammatik der Sprache eine
solche des Mythos zu erarbeiten. Verhingnisvoll war
freilich, daB3 er praktisch bei der Etymologie stehenblieb,
und dies zudem, ohne erst die Lautgesetze zu erarbeiten.

Im iibrigen war spitestens bei ihrem zweiten Erschei-
nen (1819) die Symbolik tiberholt: die Reaktion gegen die
Indiamania hatte eingesetzt. Sein Sanskritstudium hatte
Friedrich Schlegel desillusioniert und ihn dazu gebracht,
die indische Mythologie auf gestindere philologische und
historische Basis zu stellen: sein 1808 erschienenes Buch
Uber die Sprache und Weisheit der Indier markiert nicht
nur seine persénliche Abkehr von der Romantik, es be-
grindet auch die Indogermanistik, deren Fortschreiten zu
so verschiedenen Mythendeutungen wie derjenigen von
Max Miiller im letzten und von Georges Dumézil in
diesem Jahrhundert fiihren sollte.

Der bedeutendste Mythologe des 19. Jahrhunderts war
wohl der Altertumswissenschaftler KARL OTFRIED MULLER
(1797-1840), in seiner Wirkung Heyne vergleichbar, des-
sen Gottinger Lehrstuhl er seit 1819 innehatte. Seine
Wirkung geht vor allem auf die Prolegomena zu einer
wissenschaftlichen Mythologie von 1825 zuriick, deren An-
spruch aus dem Titel der englischen Ubersetzung von
1840, Introduction into a Science of Mythology, noch deutli-
cher wird. Trotz des umfassenden Titels konzentrierte
sich Miiller praktisch ausschlieBlich auf den griechischen
Mythos und begriindete damit dessen Stellung als My-
thos par excellence, die das Jahrhundert weithin be-
herrscht.

Miiller verarbeitet das reiche Erbe des 18. Jahrhunderts.
Mythos ist auch ihm notwendiger Ausdruck einer frithen,
kindlichen Menschheit — nur wird dies nicht abgewertet;
jede Epoche hat ihren eigenen Wert und ihre eigene
Wiirde, hatte schon Herder gelehrt. Mythos und Dich-
tung folgen einander, wie schon bei Heyne; dem Philolo-
gen baut Homer, der erste faBbare Dichter, auf langer

27



mythischer Tradition auf. Der Mythos ist interpretierbar
(deswegen die >wissenschaftliche Mythologie«): Interpre-
tation heiBt nach wie vor das Verstindnis seines Anlasses.
Dieser liegt einerseits im>lIdealen¢, der menschlichen Vor-
stellungskraft, andererseits im >Realens, der physischen
und historischen Umwelt des Menschen, die durch den
Schleier der mythenbildenden Phantasie hindurch erfa3-
bar bleibt. Dabei wird das Verhiltnis von Mythos und
Geschichte neu und differenziert gesehen: wie bei den
Euhemeristen, konnen auch bei Miiller historische Anlis-
se Mythen bilden — vor allem aber schligt sich jede
historische Epoche in einer spezifischen Form des Mythos
nieder. Die Mythen der feudalen Gesellschaft Homers
sehen anders aus als diejenigen der einfachen Ackerbauern
der Vorzeit, mit threm Interesse an Fruchtbarkeit und am
Jahreslauf — dieser ersten Schicht gehort etwa der Mythos
von der »Erdmutter« Demeter und ihrer Tochter »Kora,
der Géttin der aufblithenden sowohl als der hinwelkenden
Natur« an, zur homerischen Welt gehdren die Mythen
von der olympischen Adelsfamilie um Kénig Zeus. Ne-
ben die neue Aufmerksamkeit auf die historischen Um-
stande, in der sich der Historismus vorbereitet, stellt sich
diejenige auf die lokalen und politischen Gegebenheiten —
eine Sensibilitit, zu der die deutsche Kleinstaaterei und
der Wunsch nach politischer Vereinigung beigetragen
haben mégen. Schon Herder hatte den Mythos lokal in
die Vergangenheit eines bestimmten Volkes eingebun-
den; Heyne hatte die Untersuchung der griechischen Lo-
kalmythen gefordert. Hier schlieBt Miiller an: nicht ein-
fach jedes Volk, sondern jeder Ort hat seine eigene My-
thologie, und die Verbreitung und letztliche Systematisie-
rung der griechischen Mythologie geht einher mit der
politischen Vereinheitlichung von der Sippe zum Stamm
und zur Nation. Doch wie sich die Mythen der fritheren
Ackerbauern auch in spiteren Epochen halten, vielleicht
rsehr entstellt und verdunkelts, so diejenigen der fritheren
territorialen Gruppen. Die Mythendeutung wird so zum

28



Instrument der Frithgeschichte, wie Miiller selber nach-
haltend in den Geschichten hellenischer Stimme und Stddte
zeigen konnte — die Methode hat sich noch in Fritz Scha-
chermeyrs Die griechische Riickerinnerung von 1983 nicht
grundlegend gedndert.

Wenn so das aufklirerische und romantische Erbe tiber-
nommen und zu einer Synthese verarbeitet wird, die zur
historisch und wissenschaftlich gestimmten Zukunft des
Jahrhunderts weiterftihrt, geht das nicht ohne Abstriche:
auf der Strecke bleibt vor allem das Verhiltnis von My-
thos und Sprache. Miiller trennt vollig — »nichst der
Bildung der Sprache ist die Religion die erste geistige
Titigkeit des Menschen¢, an die sich der Mythos an-
schlieBt, schreibt er: davon, daB3 die Form der Sprache die
Form des Mythos determiniert, ist keine Rede mehr.
Gerechnet wird hochstens noch damit, daB sprachliche
MiBverstindnisse Mythen erzeugen kénnen, wie im Falle
des Pelops-Mythos, den Miiller aus einem lobenden Epi-
thet des historischen Pelops, »elfenbeinschultrig«, ableitet
(vgl. Kapitel v).

Der wohl wichtigste Vermittler Herderschen Gedan-
kengutes an K. O. Miiller war JAcoB GRIMM (1785-1863),
zusammen mit seinem Bruder Wilhelm Begriinder der
wissenschaftlichen Germanistik und der Volkskunde und
im Alter Miillers Hausgenosse in Géttingen. Die Briider
Grimm suchten Herders nationale Mythologien im Fall
der germanischen zu konkretisieren, und sie fanden die
Belege daftir nicht so sehr in den nordischen Mythen wie
in den deutschen Volkssagen und -liedern, die sie als
Niederschlag einer alten Mythologie beurteilten. Die
deutsche Mythologie gewinnt so einen Eigenwert, der
demjenigen der griechischen nicht nachsteht — Gemein-
samkeiten werden dabei zumindest ansatzweise nicht
voneinander, sondern von einer Urmythologie abgelei-
tet, die in Analogie zu derjenigen der indogermanischen
Ursprache zu verstehen ist.

Diesen Ansatz verfolgt die folgende Generation weiter:

29



eine indogermanische Urmythologie vor der Zersplitte-
rung in die einzelnen Stimme und Sprachgruppen vertre-
ten am konsequentesten ADALBERT KUHN (1812—-1881) in
Deutschland und FRIEDRICH MAX MULLER (1823—1900) in
Oxford; ihre grundlegenden Biicher (Die Herabkunft des
Feuers von Kuhn, Comparative Mythology von Miiller)
erschienen beinahe gleichzeitig 1859 und 1856. Den
Schliissel zur indogermanischen Mythologie fanden sie
im Rigveda, dessen Edition 1838 begonnen hatte: hier war
die Mythologie noch fast im Entstehen begriffen. Und
weil diese Mythen teilweise durchsichtig naturallegorisch
sind, die Sprachvergleichung auBerdem besonders den
Namen des obersten Gottes — Dyaus, Zeus, Iupiter — vom
Himmelslicht abgeleitet hatte, wurde die Erklirung der
Mythologie tiberhaupt in den Erscheinungen der Natur
gesucht —im Gewittersturm von Kuhn, in der Morgenr6-
te beim feinsinnigeren Max Miiller, dem Sohn des Dich-
ters der Schonen Miillerin und selber Verfasser eines ge-
fihlvollen Liebesromanes: die mythologische Forschung
war wieder bei der Naturallegorese angekommen, aus der
Herder und Heyne sie hatten befreien wollen. Zur Erkla-
rung, wie denn aus dem Eindruck der Morgenréte aufden
frithen Menschen so verschiedene Mythen hatten entste-
hen kénnen, griff auch Miiller auf die angeblichen psychi-
schen und geistigen Eigenheiten der frithen Indogerma-
nen zurick: auf ihre sinnlich-konkrete Ausdrucksweise
(wo der Sonnenaufgang als Geburt, der Untergang als
Tod der Sonne beschrieben wird), vor allem aber auf das,
was er eine Kinderkrankheit ihrer Sprache (disease of
language) nannte: Nomina waren urspriinglich Pridikate
oder Attribute von Gegenstinden (»Morgenrote — Mad-
chen« bezeichnet die frithe Morgenréte), da sich aber so
zahlreiche Nomina auf denselben Gegenstand bezogen,
hatte jedes Nomen ein groBes Bedeutungsfeld (»Maid-
chen« konnte sowohl einen jungen weiblichen Menschen
wie die frithe Morgenrdte bezeichnen oder sonst noch
allerhand): MiBverstindnisse sind unausweichlich, und

30





