
 

                                                  11 

Kapitel 1: Bericht zum Stand der Forschung 
 
Kaum ein Bereich in der Erforschung des alttestamentlichen Rechts wird 
und wurde so selten untersucht, man könnte sogar sagen, so oft ge-
mieden, wie das Asylrecht. Und sogar bei den Forschern, die sich mit 
dem griechischen, römischen und altorientalischen Recht befassen, 
scheint das Asyl nicht gerade ein beliebtes Thema zu sein. Fast scheint 
es, als ob dem Thema etwas Anrüchiges anhaften würde. 
Wenn ich mich jetzt trotz allem an das Asyl im Mittelmeerraum 
heranwage, möchte ich zunächst auf die wichtigsten Arbeiten jener 
eingehen, die sich dennoch mit dem Thema auseinandergesetzt haben. 
Dabei muss sich diese Untersuchung auf das beschränken, was im 
Speziellen für das Thema „Asyl“ von Interesse sein könnte. Daher 
können die Arbeiten der einzelnen Autoren in ihrem Ganzen nicht in 
dem Ausmaß gewürdigt werden, wie sie es zweifellos verdient hätten.  
Eine bedeutende Rolle spielt bei den meisten dieser Texte Ursprung und 
Entwicklung des Asylrechts: Diese Fragen werden auch für die vor-
liegende Arbeit eine wesentliche Rolle spielen. 
Die Ursprünge des Asyls werden von vielen bei den Urvölkern oder, wie 
es hieß, bei den „Naturvölkern“ gesucht, wenn man es nicht für eine 
gänzlich griechische oder auf der „Gegenseite“ für eine israelitische Ein-
richtung hielt.  
Es scheint daher naheliegend, auch den folgenden Forschungsbericht 
mit einer kurzen Abhandlung darüber beginnen zu lassen, was über das 
Asylrecht bei den „Naturvölkern“ geschrieben wurde. Ein nächster 
Schritt möchte sich dem Recht im Mittelmeerraum annähern, in dem 
zuerst in Betracht fällt, was über das israelitische Asylrecht geschrieben 
wurde. Mein eigener Rechtsvergleich soll nicht aus der Vogelperspektive 
heraus geschehen; der Blick auf die Umwelt Israels geht vom Alten 
Testament aus. Nur vom eigenen Standpunkt her – in meinem Fall dem 
Standpunkt der Alttestamentlerin – kann sich meines Erachtens der 
Vergleich zu anderen möglicherweise verwandten Bestimmungen der 
Völker im Mittelmeerraum als sinnvoll erweisen. Es geht dabei letztlich 
jedoch nicht um den Nachweis konkreter Abhängigkeiten: Die Un-
tersuchung auffälliger Ähnlichkeiten und Unterschiede soll vielmehr ein 
tieferes Verständnis der Texte selbst ermöglichen. An die Untersuchung 
zu Israel muss eine Betrachtung der Forschungsresultate über die alt-
orientalischen Rechtsbestimmungen anschließen, da eine gewisse Ver-
wandtschaft zwischen dem altorientalischen Recht und dem Recht im 
alten Israel schon längere Zeit angenommen wird. Als lohnenswert 
erscheint auch ein Blick auf Ägypten. Schließlich soll darauf eingegangen 



     4 12 

werden, was über das Asyl in Griechenland, das unseren heutigen Asyl-
begriff am sichtbarsten geprägt hat, geschrieben und geforscht wurde. 
Daran anschließend folgt eine Betrachtung über die Asyl-institution in  
Rom. 
 

 
1. Asylformen bei den so genannten „Naturvölkern“2 
 
Besonders häufig zitiert für die Erklärung des Ursprungs der Asylie wird 
das Buch „Asylrecht der Naturvölker“ von A. Hellwig.3 Hellwig unter-
sucht darin zahlreiche damals so genannte „Naturvölker“ und Stämme 
auf Gemeinsamkeiten und Unterschiede und findet dabei verschiedene 
Ausprägungen von „Fremdenasyl“, „Sklavenasyl“ und „Verbrecherasyl“. 
Dabei arbeitet er Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen den ver-
schiedenen Volksgruppen heraus. Speziell interessant an seinen 
Beobachtungen erscheint die Entdeckung, dass einerseits die Heiligtümer 
generell auf Grund ihrer Heiligkeit unantastbar – tabu – sind, 
andererseits jedoch auch die Institution der Blutrache einen spirituellen 
Hintergrund haben kann: Insbesondere bei Kulturen, die Formen von 
Totenkult praktizieren, scheint die Furcht vor der Rache der Toten, 
deren gewaltsames Ende nicht gerächt wurde, sehr gross zu sein.4 
Grundsätzlich gründet sich das Asylwesen in allen Kulturen auf religiöse 
Anschauungen. Der Ort, an dem Schutz gesucht wird, gilt als un-
antastbar (tabu). Es handelt sich um ein Heiligtum oder häufig auch um 
die Hütte des Häuptlings. Wenn der Schutzsuchende einen Menschen 
getötet hat und in der betreffenden Kultur die Angst vor der Rache der 
Toten bzw. deren Geister vorhanden ist, stellt sich somit unweigerlich 
die Frage, ob ein Mörder bzw. Totschläger trotzdem Asylschutz 

                                                 
2  Begriffserklärung aus Wikipedia (http://de.wikipedia.org/wiki/Naturvolk): Mit dem 

nicht ganz scharfen Begriff Naturvolk werden Ethnien benannt, die isoliert von der 
industrialisierten Zivilisation in einer nicht oder kaum veränderten Natur leben und 
diese weitgehend frei von Technologie nutzen. Zumeist handelt es sich um relativ 
kleine indigene Völker in abgelegenen Regionen der Welt, z. B. in den Savannen 
Afrikas oder im Regenwald Südamerikas. Viele dieser Völker sind durch das 
Vordringen der „Zivilisation“ in ihrer eigenen Kultur oder gar in ihrer Existenz 
bedroht. 

3 Hellwig, A., Das Asylrecht der Naturvölker, Berliner Juristische Beiträge 1, Berlin 
1903. 

4  Das Blut der Getöteten schreit nach Rache, siehe z. B. A. Hellwig, S. 10. Der Mörder 
fürchtet sich vor dem Geist des Ermordeten (S. 20). 



 

                                                  13 

genießen darf. Zur Lösung dieses Problems wurden unterschiedliche 
Maßnahmen ergriffen.5 
Allerdings geht aus Hellwigs Ausführungen auch hervor, dass nicht alle 
Völker je ein „Verbrecherasyl“  oder überhaupt eine Form von Asyl 
kannten – sogar in Gegenden, in denen die Blutrache gebräuchlich war. 
Folglich führt die Blutrache nicht automatisch zur Ausbildung einer 
Form des Asylwesens. 
 
Ebenfalls viel zitiert im Zusammenhang mit der Erforschung der 
Ursprünge des Asylwesens ist das von O. Henssler verfasste Buch 
„Formen des Asylrechts“.6 Henssler geht davon aus, dass die Ent-
wicklung des Asylrechts generell in folgenden drei Phasen abläuft: 
 

1. Sakral-magische Phase 
2. Utilitaristische Phase 
3. Entartung oder Endphase 
 

In der sakral-magischen Phase ist der Mensch unmittelbar durch seine 
Umwelt und seine Mitmenschen gefährdet. In dieser Phase werden 
insbesondere die Körperflüssigkeiten als magisch angesehen. Ganz be-
sonders das Blut. Jeder als magisch betrachtete Gegenstand, alles was mit 
der Sphäre des Magischen zu tun hat, wird zum Tabu. Henssler definiert 
dabei „tabu“ als „eine sich zum generellen Rechtsverbot vertiefende 
Scheu vor jeder Einwirkung auf den orendisierten Gegenstand.“7 
Sakral-magische Asylpraktiken sind in verschiedenen Kulturbereichen 
bekannt. Der Schutzsuchende ist bemüht, das Heilige zu packen und 
sich dort unter seine Obhut zu stellen, wo es am besten greifbar ist: Im 
Tempel, besonders am Altar der Gottheit, im Haus oder an der Person 
des Häuptlings, im Haus des Schamanen, des Medizinmanns, etc. oder 
bei einer anderen Kraftquelle. Der Asylsuchende genießt an diesen Orten 
den Schutz des Numinosen; die Scheu der Menschen vor dem 
Göttlichen bringt ihn in Sicherheit. 

                                                 
5 Z. B. wurde nach Hellwig ein flüchtiger Verbrecher  in der Südsee  nicht dem 

Bluträcher ausgeliefert, verfiel jedoch in eine Art von Leibeigenschaft und unter die 
Schutzherrschaft des Häuptlings (S.24). In einigen Gegenden Afrikas wurde ein 
Mörder zwar auch geschützt, musste aber dem Dorf  des Erschlagenen für eine 
gewisse Zeit fernbleiben (S. 61). Zum Teil waren auch Geldbussen möglich (S. 86). 

6 Henssler, O., Formen des Asylrechts und ihre Verbreitung bei den Germanen, 
Frankfurt a. M. 1954. 

7 O. Henssler, S. 19. Der Begriff „Orendisierung“ ist abgeleitet von „Orenda“: 
„gefährlich, verboten“. 



     4 14 

In dieser Phase gilt der Asylschutz unterschiedslos für alle: für Schuldige 
wie Unschuldige, für Fremde, Sklaven, sogar für Tiere. Erst mit der zu-
nehmenden Macht der weltlichen Autorität entstehen gewisse 
Einschränkungsgrundsätze. Der Schutz selber geht in erster Linie von 
der Heiligkeit des Ortes aus, erst in zweiter Linie von den eingreifenden 
Personen: Priester, Häuptlinge, Zauberer und dergleichen als Aus-
führende eines höheren Willens. 
 
In der utilitaristischen Phase wird der Asylschutz immer stärker von der 
Staatsgewalt und nicht mehr so sehr durch übersinnliche Vorstellungen 
garantiert, obwohl die Heiligkeit des Ortes immer noch der Grund ist, 
der den Bluträcher zurückhalten soll. Der Staat sorgt für die bessere Zu-
gänglichkeit der Asylstätten und für die Erweiterung des Asylbezirks. 
Diese Erweiterung wird nötig, weil einige Flüchtlinge längere Zeit am 
Heiligtum bleiben müssen, um ihren Verfolgern zu entgehen. Das Asyl 
ist ein Mittel zur Beschränkung der Blutrache, andererseits werden 
schuldige Täter vermehrt zur Verantwortung gezogen. So werden Sühne-
verhandlungen zwischen Flüchtigen und Geschädigten eingeführt. 
Schliesslich kann der Asylort selber zur Sühnestätte werden. 
Der Kontakt mit Fremden erweist sich durch den aufkeimenden Handel 
immer mehr als vorteilhaft und wird nicht mehr als starke Bedrohung 
empfunden. Fremde werden daher vermehrt geschützt oder sind zu-
mindest nicht mehr vogelfrei. Sie sind, sofern es sich um vermögende 
Flüchtlinge oder Kaufleute handelt, nicht mehr auf den Asylschutz 
angewiesen, sondern können sich gegen Bezahlung einer Geldsumme im 
Land aufhalten und ihren Geschäften nachgehen. 
Sklaven, die zum Tempel fliehen, werden zum Teil als der Gottheit 
geweiht betrachtet oder können in gewissen Fällen auch freigelassen 
werden. 
 
In der Endphase schliesslich ist Henssler zufolge der Staat alleinige Quelle 
und alleiniger Hüter des Rechts. Das Leben der Menschen wird säkularer 
und rationaler. Die Rechtstechnik und deren Anwendung verbessern 
sich. Allmählich spielen ethische Fragen vermehrt auch für den Staat eine 
Rolle. So wird das Recht humanisiert. Schliesslich hat das Asyl immer 
weniger seinen Platz, je institutionalisierter das staatliche Recht wird. 
Auf der anderen Seite zeigt das Asylwesen vermehrt Ent-
artungserscheinungen: Die Asylgewährung wird zu eigennützigen 
Zwecken ausgenutzt, und so nehmen infolgedessen immer mehr Stätten 
nur noch bestimmte Flüchtlinge auf. Die Asylstätten drohen sogar zu 
„Verbrecherkolonien“ zu entarten. 
 



 

                                                  15 

Hensslers Stufenmodell vom Aufstieg bis zum Niedergang der Asyl-
rechtspraxis ist bestechend und hat einiges für sich. Zur Vorsicht mahnt 
allerdings der evolutionäre, asylkritische Grundton: Nachdem die Ehr-
furcht vor dem Heiligen zum Asyl geführt hatte, erreichte es eine 
Blütephase, musste aber dann notwendigerweise von der (besseren) 
staatlichen Rechtsgewalt abgelöst werden. 
 
Die ERE8 greift in ihrem Überblicksartikel bei der Erklärung der 
Entstehung des Asylwesens wiederum auf die konkrete Entwicklung in 
verschiedenen Völkergruppen zurück.9 
 
In jüngster Zeit hat L. Pospíšil10 die Untersuchung von Ursprüngen und 
Zusammenhängen verschiedenster Kulturen anhand des Rechts-
vergleichs unternommen. Bei der jüngeren Forschung spielen die 
„Völker“ zwar immer noch eine gewisse Rolle bei der Untersuchung, wie 
verschiedene Gruppen die gleichen Probleme lösen. Man spricht jedoch 
nicht mehr von evolutionären Entwicklungsstufen. 
 
Jedenfalls lässt sich aus allen diesen Arbeiten zeigen, dass das Asyl weder 
eine griechische noch eine israelitische Erfindung ist, sondern sich auch 
in anderen Völkern davon unabhängig entwickeln konnte. Es ist daher 
nicht in jedem Fall eine direkte Abhängigkeit notwendig, wenn ähnliche 
Phänomene in unterschiedlichen Kulturen auftauchen. Auf der anderen 
Seite ist vor Analogieschlüssen von der einen auf die andere Kultur Vor-
sicht geboten. Die Entwicklung eines Phänomens kann zwar an einem 
Punkt sehr ähnlich wie bei einer anderen Kultur verlaufen oder gar von 
einer anderen Kultur abhängig sein, an einer anderen Stelle wiederum 
nicht. Nichts desto trotz erscheint mir der Vergleich sinnvoll, wenn er 
dazu dient, Zusammenhänge besser zu verstehen. 
Betrachten wir zunächst die Erforschung des Asylrechts in Israel. 

 

 

                                                 
8 Westmarck, E., Asylum, in ERE 2, 1955, S. 161-164. 
9 Für den Vergleich mit dem Asylrecht in Israel sind folgende Aspekte interessant: In 

Australien scheinen Flüchtlinge nur wenige Tage am Heiligtum verbracht zu haben. 
Sie wurden danach mit einem göttlichen Schutz ausgestattet und konnten nach 
Hause zurückkehren. Im Hindu-Kusch gab es sogenannte „Asylstädte“. Im 
französischen Kongo waren alle an den Asylstätten sicher ausser Mörder; diese 
durften dem Bluträcher ausgeliefert werden. 

10 Pospíšil, L., Anthropologie des Rechts. Recht und Gesellschaft in archaischen und 
modernen Kulturen, München 1982. 



     4 16 

2. Das Asylrecht in Israel 
 
Was das Alte Testament betrifft, handeln die Rechtstexte Ex 21,12-14 
(Bundesbuch, Dtn  4, Dtn 19, Num 35 und Jos 20 (1 Chr 6) vom Asyl-
wesen in Israel. Ein praktisches Anwendungsbeispiel für die Rechts-
praxis haben wir in 1 Kg 1-2. Ob weitere biblische Episoden als 
Anwendungsbeispiele für das Asylrecht zu lesen sind, ist umstritten. In 
jüngster Zeit wird jedoch vermehrt angenommen, dass einige der so 
genannten „Feindklagepsalmen“ als Texte von Asylflüchtigen zu lesen 
sind. Allerdings besteht auch bei den von den Forschern allgemein 
anerkannten Asylrechtstexten ein großes Maß an Uneinigkeit darüber, 
was deren Auslegung anbelangt. Daher folgt an dieser Stelle ein Versuch, 
die wichtigsten Meinungen anhand der generell chronologischen 
Auflistung ihrer Vertreter aufzuführen.11 
 
Schon A. P. Bissell schrieb dem Asylrecht in Israel, besonders den 
Weisungen des Deuteronomiums, große Bedeutung zu.12 Seiner Ansicht 
nach bildet das Gesetz über die Asylstädte in Dtn 19 das Bindeglied 
zwischen dem Altarasyl des Bundesbuches und der Institution, wie sie in 
Num 35 und Jos 20 beschrieben wird. Besonderes Gewicht fällt im Dtn-
Text auf die Unterscheidung zwischen beabsichtigter und un-
beabsichtigter Tötung. Dabei hat Bissell bereits das Ab-
hängigkeitsverhältnis zwischen Num 35 und den Dtn-Texten gesehen: In 
Dtn 4 erfüllt sich die Zusage von Num 35, und in Dtn 19 wird Num 35 
vervollständigt. Dabei sind in Dtn 4 die drei ostjordanischen Städte 
passend zu Num 35 ergänzt.  
Obwohl A. P. Bissell, was die Anwendung des Asylrechts in Israel 
betrifft, der Ansicht ist, es hätte ausschließlich als Schutz vor dem 
Bluträcher Anwendung gefunden, weist er darauf hin, dass neben den 
bloßen Gesetzestexten noch andere Hinweise auf das Asylwesen im AT 
vorhanden sind.13 
Das Besondere am Blutvergießen in Israel sieht A. P. Bissell darin, dass 
ein Mord nicht nur ein Verbrechen an der Familie des Ermordeten und 
der Gesellschaft ist, sondern auch ein Verbrechen gegen Gott. Dadurch 
wird die Blutrache in Israel zur religiösen Pflicht. 
Die Institution der Asylstädte sieht A. P. Bissell losgelöst vom Tempel-
asyl; daher erachtet er sie als singulär israelitisch, fügt jedoch hinzu, dass 
wir keinerlei Beweise für die tatsächliche Existenz der im Dtn erwähnten 

                                                 
11  Zu den Begriffserklärungen siehe Kapitel 2, Abschnitt 2a. 
12 Bissell, A. P., The Law of Asylum in Israel, Leipzig 1884. 
13 So in 1 Kg 1,50.2,28; Ps 27,5; 31,21; 61,4; Spr 18,10; 14,26; Ez 11,16. 



 

                                                  17 

Asylstädte als solche vorliegen haben – auch nicht in späterer Zeit. Die 
Texte in Dtn, Jos, Num und Chr seien voneinander abhängig und 
stünden alle auf demselben Stand bezüglich dessen, was sie über die 
Asylstädte aussagen. Keines der Bücher, die Vorschriften über die Asyl-
städte enthalten, können älter sein als aus Joschijanischer Zeit. Ob das 
Joschijanische Modell, das dem Dtn-Text zugrunde liegt, je durchgesetzt 
werden konnte, sei unsicher. Die weiteren Texte entstanden erst in 
nachexilischer Zeit. 
 
J. Pedersen unterstreicht ein paar Jahre später noch einmal die Bedeutung 
der Blutschuld für Israel:14 Das Blut muss aus Israel getilgt werden. 
Daher bedarf es der Blutrache, die aber nicht an einem Unschuldigen 
vollzogen werden darf, was zum Schutz des unbeabsichtigten Tot-
schlägers die Einrichtung des Asyls notwendig macht.  
 
E. Merz15 betont bezüglich der Blutrache, dass es in Israel einmal 
mehrere JHWH-Asylheiligtümer gegeben haben muss, da sich der 
Verfolgte nach Ex 21 in irgendein JHWH-Heiligtum flüchten kann. 
Allerdings erachtet er Totschlag nicht als einzigen möglichen Asyl-
fluchtgrund in Israel. So  fliehen Adonja und Joab beide aus politischen 
Gründen ins Asyl.16 Dass Benaja Joab am Altar erschlägt, ist ursprünglich 
keine Hinrichtung eines Mörders, sondern ein Sakrileg, das von der 
salomofreundlichen Tendenz des Geschichtsschreibers übermalt wurde. 
Daher auch Benajas Zögern vor der Tat.  
Als wichtig erachtet auch Merz für das AT die Unterscheidung zwischen 
beabsichtigter und unbeabsichtigter Tötung. Ein Mord muss in jedem 
Fall gerächt werden. So kann manchmal sogar JHWH selbst in einem 
poetischen Bild als „Goel“  (Löser / Bluträcher) bezeichnet werden. 
Was die unbeabsichtigten Totschläger betrifft, mussten sie nach E. Merz’ 
Interpretation von Dtn 19 ihr ganzes Leben lang in der Asylstadt 
bleiben. Allerdings beurteilt er die drei Asylgesetztexte Ex 21, Dtn 19 
und Num 35 lediglich als Varianten, auf denen das Asylwesen aufgebaut 
werden sollte, von denen aber „im Grunde keine für die Praxis etwas 
taugt“.17 Die Asyl-Legislative bleibt daher für ihn ein Ideal. 
 

                                                 
14 Pedersen, J., Israel: Its life and culture I, London u.a. 1926. 
15 Merz, E., Die Blutrache bei den Israeliten, BWAT 20, Leipzig 1916. 
16 1 Kg 1-2. 
17  E. Merz, S. 136. 



     4 18 

Auch H. Mc Keating18, der sich im Jahr 1975 mit der Entwicklung der 
Blutrache in Israel befasst hat, hält die Gesetze über die Asylstädte für 
idealisierend und archaisierend. 
Er weist weiter darauf hin, dass in Num 35 die Möglichkeit eingeführt 
wird, einen Totschlag mit einer Schadensersatzzahlung zu sühnen. Eine 
Möglichkeit, die sonst in den biblischen Asylgesetztexten nicht vor-
kommt, auf der jedoch bereits 2 Sam 21,4 aufbaut. 
 
Mit dem explizit ethischen Standpunkt der Asylfrage befasste sich 1994 
E. Otto19. Die Blutrache ist für ihn eine Art Generalprävention: Wer 
einen anderen Menschen tötet, muss in Kauf nehmen, dass ihn diese Tat 
sein eigenes Leben kosten wird. Nur am Heiligtum ist der Totschläger, 
sofern er ohne Absicht gehandelt hat, vor dem Bluträcher sicher. Otto 
geht von einem Zusammenspiel von Ortsgericht und Kult aus. Er er-
achtet das Asyl lediglich als eine zeitlich begrenzte Institution, die dazu 
beiträgt zu verhindern, dass der Bluträcher zuschlägt, bevor das Gericht 
sein Urteil fällen konnte. Ist ein Tötungsfall nicht aufzuklären, tritt das 
Fluchordal20 in Kraft.21 Bei allen Asylbestimmungen des AT ist Sess-
haftigkeit vorausgesetzt. 
 
Nach diesem Zeitsprung im Zeichen der Blutrache zurück in die 30er 
Jahre: 
Von Asyl ausschließlich für Totschläger spricht N. M. Nicholsky in 
seinem Aufsatz von 1930.22 Allerdings sind seine Ausführungen stark 
von Analogieschlüssen auf seine Gegenwart hin und vom Geschichts-
verständnis seiner Zeit geprägt.  
Wichtig erscheint insbesondere sein Hinweis, dass juristisches Material 
allgemein zwar den sozialen Verhältnissen entspringt, jedoch stets davon 
handelt, was sein sollte, nicht aber davon, was tatsächlich ist. Außerdem 
hat Nicholsky erkannt, dass das Asylrecht stets an ein Heiligtum oder 
einen Ort von numinosem Charakter gebunden ist.23 Folglich müssen 
auch in den Asylstädten des Dtn bereits Kultstätten als Asylinstitutionen 
funktionieren, was bedeuten würde, dass die Kultzentralisation nicht in 
letzter Konsequenz vollzogen werden konnte. Möglich wäre unter Um-

                                                 
18  Mc Keating, H., The Development of the Law on Homicide in Ancient Israel, in: 

VT 25, 1975, S. 46-68. 
19  Otto, E., Theologische Ethik des Alten Testaments, Stuttgart 1994. 
20 Beschwörung eines Gottesurteils durch Selbstverfluchung: „Gott möge mir dies und 

das antun, wenn ich…“. Siehe 1 Sam 14,44 und 1 Sam 25,22. 
21  Z.B. Dtn 27,24: Verflucht ist, wer seinen Nachbarn heimlich erschlägt. 
22 Nicholsky, N. M., Das Asylrecht in Israel, in: ZAW 48, 1930, S. 146-175. 
23 Vgl. I.1. Asylfomen bei den sogenannten „Naturvölkern“. 



 

                                                  19 

ständen aber auch, dass man neue Städte genommen hätte, in denen 
noch kein Heiligtum stand.  
Nicholsky stellt fest, dass die Aufnahme von Totschlägern ins Asyl für 
das Heiligtum eine Bürde war. Wer konnte denn schon sicher sein, ob 
ein Täter einen Mord begangen hatte oder nicht? Dennoch kommt eine 
Aufnahme ins Asyl auf Grund von geringeren Vergehen  oder anderen 
Verfolgungsgründen als Totschlag nicht ins Blickfeld. 
 
M. David24, der 1951 eine Einordnung von Jos 20 in die AT-Asyltexte 
unternommen hat, weist, wie bereits Bissell vor ihm, auf die 
Abhängigkeit des Textes von Dtn 19, 1-13 hin. Er hält die Asylstädte wie 
Nicholsky für eine aus den Asylstätten hervorgegangene Einrichtung, die 
allerdings nur der kurzzeitigen Aufnahme von Flüchtlingen diente.25 
Einen längeren Verbleib am Asylort schließt David aus. Erst in Num 35 
wird, in Verschiebung zum Dtn-Text, die verlängerte Aufenthaltsdauer 
im Exil bis zum Tod des Hohenpriesters als Strafe aufgefasst. 
 
Dieselbe Stoßrichtung wie David führt M. Greenberg  weiter.26 Er versteht 
die Dtn-Regelung als humanitäre Einrichtung, das jüngere Gesetz in 
Num 35 jedoch als Strafregelung für den Totschläger. 
 
Kritische Worte bezüglich der Durchführbarkeit der Dtn-Rechts-
vorschriften äusserte wiederum deutlich R. de Vaux 1964.27 Er hält die 
Weiterführung der Asylinstitution auch nach dem Dtn für möglich und 
weist wie bereits G. Pidoux28 in einem Aufsatz aus dem Jahr 1960 darauf 
hin, dass einige Psalmen als Asylpsalmen gelesen werden können.  
Er schreibt: “Dt 19 andererseits ist niemals ein wirkliches Gesetz 
gewesen: sollte das Gesetz Anwendung finden, hätten die Namen der 
Städte genannt werden müssen.“29 Dtn 4,41-43, wo die drei 
transjordanischen Asylstädte namentlich genannt werden, ist seiner 
Meinung nach zum Kontext beziehungslos und als Nachtrag zu be-
trachten. Jos 20 und Num 35, welche die Asylstädte namentlich 
aufzählen, seien nachexilisch. 
 

                                                 
24 David, M., Die Bestimmungen über die Asylstädte in Josua XX. Ein Beitrag zur 

Geschichte des biblischen Asylrechts, in: OTS 9, 1951, S. 31-48. 
25  Gegen E. Merz. 
26 Greenberg, M., The Biblical Conception of Asylum, in: JBL 78, 1959, S. 125-132. 
27 De Vaux, R., Das AT und seine Lebensordnungen I, Freiburg i. Br. u.a. 1964. 
28 Pidoux, G., Quelques allusions au droit d’asile dans les psaumes, in: La Branche 

d’Amandier, Hommage à Wilhelm Vischer, Montpellier 1960, S. 191-197. 
29  Vaux, R., Das AT und seine Lebensordnungen I, Freiburg i. Br. u.a. 1964, S. 261. 



     4 20 

Im gleichen Jahr hat sich Z. W. Falk mit den Grundlagen und der An-
wendung des Asylwesens in Israel beschäftigt.30 Er geht davon aus, dass 
die Priester in den Asylheiligtümern ihre Rechtsentscheidungen auf 
Grund von Orakeln gefällt haben. Königliche Gerichte seien dem-
gegenüber erst unter König Joschafat eingeführt worden. Bei vielen 
Sachverhalten, die nicht bewiesen werden konnten, waren die weltlichen 
Richter auf die Orakel der Priester angewiesen. Eine wichtige Rolle 
spielten auch der Schwur und die Selbstverfluchung31, da die meisten 
Prozesse auf Grund von Zeugenaussagen geführt wurden. Als 
Ordaltechniken zieht Z. W. Falk das Losziehen32 in Betracht, und zwar 
mit Hilfe der „Urim“ und „Tummim“33, die auf dem Brustpanzer des 
Hohenpriesters befestigt waren. 
Der überführte Mörder durfte durch den Bluträcher getötet werden, 
jedoch nur der Schuldige selber, kein anderes Familienmitglied. Wenn die 
Gemeinschaft aber den Täter nicht finden konnte, trug sie als Ganzes die 
Verantwortung für das geschehene Verbrechen bis in die vierte 
Generation.34 Der einzige Ort, an dem ein Totschläger sicher sein 
konnte, war das Asyl. 
 
Ein umfangreiches und, trotz vieler bemängelter Schwächen einzig in 
seiner Art gebliebenes Buch zum Asyl am Zionheiligtum hat daraufhin 
L. Delekat verfasst.35 L. Delekat hat darin die These, bei einigen der 
Feindklagepsalmen könnte es sich um Asylpsalmen handeln, weiter-
verfolgt und bis ins Extreme ausgebaut. Doch auch wenn seine 
Argumentationsgänge nicht immer nachvollziehbar sind, scheinen sie in 
einigen Fällen sehr einleuchtend, besonders dort, wo die Asylinstitution 
gerade für geringere Sünden als Totschlag am Tempel in Jerusalem be-
wiesen wird. Wenn mit L. Delekat einige der privaten Feindklagepsalmen 
als Asylpsalmen zu deuten sind, ist nicht mit Totschlägern als Asyl-
klientel zu rechnen, sondern vielmehr mit Menschen, die durch 
wirtschaftliche Not in die Flucht getrieben wurden. Die Verfolger wären 
in diesem Fall nicht die Bluträcher, sondern die Gläubiger, welche die 

                                                 
30 Falk, Z. W.: Hebrew Law in Biblical Times, Jerusalem 1964. 
31  Z.B. „Gott möge mir dies und das antun, wenn...“ (1 Sam 3,17 u. a.). 
32 Vgl. Jos 7,13ff; 1 Sam 14,38. 
33 Ex 28,15.30; Spr 16,33. 
34 Siehe Ex 20,5; Dtn 5,9 u.a. 
35 Delekat, L., Asylie und Schutzorakel am Zionheiligtum. Eine Untersuchung zu den 

privaten Feindpsalmen, Leiden 1967. 




