
Delokalisierung, Neulokalisierung und der Aufstieg
der intermediären Kircheninstanzen seit 1945/1960.
Zur Einführung
Wilhelm Damberg und Staf Hellemans

Die Großkirchen in Europa durchlaufen in den letzten Jahrzehnten, nicht weniger
als andere Bereiche in der Gesellschaft wie die Politik, die Wirtschaft und sicher
auch das alltägliche Leben, eine grundlegende Transformation. Die systematische
Eruierung dieser religiösen Transformationsprozesse ist das Ziel der Bochumer DFG-
Forschergruppe ‚Transformation der Religion in der Moderne. Religion und Gesell-
schaft in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts‘. In der Öffentlichkeit und auch in
einem Teil der Forschung wird diese Transformation in erster Linie unter dem Begriff
der‚Säkularisierung‘ thematisiert. Dies ist, wenn damit die Erosion der Großkirchen
bezeichnet wird, zwar umstritten, aber nicht falsch. Dennoch ist dieser Prozess nur
ein Teil der Transformationsprozesse, die in den Großkirchen ablaufen, da sie sich
zugleich in der neuen Moderne neu aufbauen. Die gegenwärtigen Großkirchen stel-
len sich sowohl theologisch und organisatorisch als auch devotional ganz anders dar,
als noch in den 1950er Jahren.
Ein Bereich, dem bisher keine Aufmerksamkeit gewidmet wurde und dem doch her-
vorragende Bedeutung zukommt, sind die Transformationsprozesse auf der interme-
diären kirchlichen Ebene. Wir vermuten, dass sich hier, fast unbemerkt, ein epocha-
ler Wandel vollzieht. Während die lokalen Gemeinden und Pfarreien zunehmend in
Schwierigkeiten geraten – und die vitalen unter ihnen zu gleicher Zeit mehr und mehr
überlokal auftreten – wächst die Bedeutung der überlokalen kirchlichen Instanzen.
Katholische Diözesen und im protestantischen Fall vor allem regionale Instanzen,
wie in Deutschland die Kirchenkreise, bekommen nicht nur administrativ und steue-
rungsmäßig mehr Gewicht. Sie treten darüber hinaus auch mehr und mehr als ei-
genständige religiöse Produzenten auf, die sich direkt den Gläubigen zuwenden. Die
altehrwürdige hierarchische Aufteilung zwischen der lokalen Ebene, die das eigent-
liche religiöse Angebot für die lokale Bevölkerung gewährleistet und der regionalen,
nationalen und im katholischen Fall internationalen Ebene, die die theologischen Vor-
gaben und die Infrastruktur absichern, wird damit durchbrochen. Die Prüfung, Diffe-
renzierung und theoretische Ausarbeitung dieser hier als ‚Aufstieg der intermediären
Instanzen‘ bezeichneten These für die beiden Großkirchen in Europa ist das zentrale

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



8 Wilhelm Damberg/Staf Hellemans

Anliegen dieses Buches, das die Ergebnisse einer Konferenz zusammenfasst, die vom
20. bis 22. November 2008 an der Ruhr-Universität Bochum stattgefunden hat, und
diese Beiträge zugleich weiter verarbeitet.
Mit dem folgenden Einführungstext wollen wir erstens die These kurz am Beispiel
der katholischen Kirche verdeutlichen, zweitens die These und die Hintergründe, die
wir mit dem Begriffspaar von ‚Delokalisierung‘ und ‚Neulokalisierung‘ zu deuten
versuchen, umreißen, drittens die Fragestellungen weiter explizieren und viertens die
verschiedenen Beiträge kurz präsentieren.

Die These am Beispiel der katholischen Kirche

In diesem Einführungstext möchten wir einen ersten Versuch unternehmen, die Ar-
beitshypothese am Beispiel der den Herausgebern am besten bekannten, katholischen
Kirche zu exemplifizieren. Schon im Laufe des frühen Mittelalters haben sich lokale
Pfarreien und hierarchisch übergeordnete Bistümer zunehmend differenziert, ausge-
nommen dort, wo die antike Leitidee, dass jeder Civitas ein eigener Bischof vorzuste-
hen habe, fest eingebürgert war, wie in Italien. Die Interaktion zwischen den beiden
Ebenen blieb aber, wie in vormodernen Gesellschaften zu erwarten, beschränkt. Im
Laufe der Jahrhunderte, und zwar vor allem seit dem 16. Jahrhundert, der Epoche
der Konfessionalisierung, wurde die Arbeitsteilung zwischen den beiden Ebenen im-
mer feingliederiger und intensiver ausgebaut. Nach dem Konzil von Trient wurde die
Aufsichtspflicht und -kompetenz der Bischöfe gestärkt und vor allem durch regelmä-
ßige Visitationen durchgesetzt. Im 19. Jahrhundert und in der ersten Hälfte des 20.
Jahrhunderts erreichte diese langfristige Entwicklung dann ihren Höhepunkt, nach-
dem Hemmnisse wie mit der feudalen Gesellschaft verflochtene Zwischeninstanzen
(z.B. Klöster und Archidiakonate) wegfielen und sich die föderale Kirche in eine in-
ternationale, streng zentralistische Massenorganisation verwandelte: Genauso wie die
Kirche international auf den Papst hin zentralisiert wurde, so wurde nun die Seelsorge
auf der Diözesanebene konsequent auf den Bischof ausgerichtet.
Es ist gut erkennbar, dass hier Zusammenhänge mit den gleichgerichteten Verände-
rungen in Politik und Wirtschaft bestanden: Die europäischen Staaten strafften ihre
Staatsorganisation, vor allem im 19. Jahrhundert nach napoleonischem Vorbild (na-
tional, departemental, arrondissemental, lokal).1 Staatliche und kirchliche Verwal-
tungsgrenzen wurden – anders als zuvor – oftmals gleichgezogen. Die Großbetriebe
folgten diesem Trend zur Vernetzung mehrerer Gebilde als hierarchisierte Ebenen
erst im 20. Jahrhundert mit der Entwicklung der ‚multidivisional structure‘: Eine
Zentrale steuerte mehrere ‚divisions‘ oder Produktgruppen, die ihrerseits die ihr un-

1 Vgl. für Deutschland Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 1800-1866. Bürgerwelt und starker
Staat, München 1983, 11-79, bes. 36-40, 70-73.

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Delokalisierung, Neulokalisierung und der Aufstieg der intermediären Kircheninstanzen 9

tergeordneten Einheiten führten.2 General Motors zum Beispiel – lange Zeit ein Pa-
radefall – war aufgeteilt in mehrere Produktgruppen, die jeweils ein Marktsegment
bedienten: Chevrolet, Pontiac, Cadillac, usw. Jede Produktgruppe war verantwort-
lich für die Entwicklung, Produktion und Verteilung ihrer Sparte von Produkten. Die
Hauptzentrale sorgte für die globale Führung: globale interne Organisation, Planung
und Finanzierung. Die lokalen Fabriken, die überall in der Welt so gleichmäßig wie
möglich aufgebaut wurden, waren verantwortlich für die Produktion. Die Ebene der
‚divisions‘ als intermediäre Instanzen sollte die Abstimmung und Konkretisierung
zwischen den allgemeinen Anweisungen und Vorgaben der Konzernzentrale und den
Produktions- und Verteilungseinheiten in den ‚divisions‘ gewährleisten.
Auf ähnliche Weise, jedoch mit viel mehr Kompetenzen für die Zentrale und viel
weniger Freiräumen für die Bistümer, lief auch der ‚religiöse Produktionsprozess‘ in
der ultramontanen katholischen Kirche im 19. und 20. Jahrhundert ab.3 Der Papst
und seine Kurie intensivierten die Führung, indem die Kurie als Verwaltungsapparat
im 19. Jahrhundert weiter ausgebaut und der Papst als Galionsfigur charismatisiert
und popularisiert wurde. Seine Initiations- und Interventionsmöglichkeiten wurden
mit Enzykliken und besonders dem kodifizierten Kirchenrecht von 1917 stärker als
je zuvor ausgeweitet. Auf der untersten Ebene war das Territorialprinzip schon lan-
ge übergeordnetes Organisationsprinzip. Ein dichtes Netz von Pfarreien überzog das
ganze Territorium der Diözesen fast lückenlos: Die Grenzen der Pfarreien waren im
Idealfall für jede Straße und sogar Hausnummer präzisiert und festgeschrieben. Je-
der Gläubige sollte nur einer Pfarrei angehören und im Prinzip dort alles vorfinden,
was er für sein religiöses Leben benötigte (Liturgie, Katechese, religiöse Vereine).
Die Zwischenebene der Bistümer sorgte nach Anweisung durch Rom für die Aus-
stattung und Führung der Pfarreien: die territoriale Gliederung, die Ausbildung von
Priestern in den Seminaren, die Kontrolle der Amtsausübung durch die Priester und
des religiösen Lebens der Gläubigen, sowie die systematische Verbreitung von neuen
Initiativen und Vereinen in den Pfarreien. Die Rolle der Diözesen in der katholischen
Kirche ist nach 1800 am besten als infrastrukturell zu bezeichnen: Sie garantierten die
Gewährleistung des uniform gültigen Pfarreimodells, das für das religiöse Angebot
allein zuständig war.
Genau dieses Modell läuft seit den 1960er Jahren aus. Einerseits werden die lokalen
Pfarreien schwächer. Als Folge der Säkularisierung werden sie kleiner, manchmal zu
klein. Der mangelnde Priesternachwuchs trifft sie ins Herz und schwächt das lokale
Angebot entscheidend. Zu gleicher Zeit werden die Gläubigen anspruchsvoller und
auch mobiler. Genau wie in anderen Bereichen (z.B. Einkaufen, Vereinsmitglied-

2 Vgl. Alfred DuPont Chandler, Strategy and Structure. Chapters in the History of the Industrial Em-
pire, Cambridge – Münster – London 1962, sowie Neil Fligstein, „The Spread of the Multidivisional
Form among Large Firms, 1919–1979“, in: American Sociological Review 50. 1985, 377-391.

3 Vgl. dazu Karl Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne, Freiburg 1992, bes. 87-
93.

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



10 Wilhelm Damberg/Staf Hellemans

schaften) schaut man sich in der weiteren Umgebung nach Alternativen um. Der
Anteil der Ortsgläubigen in den lokalen Pfarreien sinkt tendenziell. Einige Pfarrei-
en oder Kirchengebäude ziehen für bestimmte Aktivitäten eine neue Klientel an (ein
typisches Beispiel sind die feierlichen Sonntagsmessen in den alten Kathedralen) –
die aber bei Krisen genauso schnell wieder verschwindet. Das Totalengagement in
einer Lokalpfarrei und die Kontrolle des ganzen Lebens durch den Lokalklerus ist
für die meisten Christen Vergangenheit.
Andererseits wird die Bistumsebene immer aktiver und beschränkt sich längst nicht
mehr auf ihre infrastrukturelle Aufgabe. Dieser Prozess hat eine organisatorische und
eine religiöse Seite.
Organisatorisch wachsen erstens die administrativen Aufgaben. Das ist eine in allen
Großorganisationen viel beklagte Entwicklung, und zwar von staatlichen Instanzen
über Bildungseinrichtungen bis zu Großunternehmen. Zweitens haben die – zwar
zaghafte und vielfach eingeschränkte – Demokratisierung und Partizipationserweite-
rung die Abläufe in Leitung und Verwaltung verkompliziert. Dieser Umstand wird,
drittens, noch weiter gesteigert durch die Notwendigkeit, eine Leitung der vielen
Freiwilligen zu organisieren, die gegenwärtig an vielen Orten noch mehr als in der
Vergangenheit in der Kirche tätig sind und ohne die in der Kirche kaum noch Ak-
tivitäten entfaltet werden könnten. Alle diese drei Faktoren ziehen einen erhöhten
Steuerungsbedarf von Großorganisationen nach sich, zumal, wenn sie mit Mitglie-
dern und Freiwilligen arbeiten.
Die religiöse Signatur dieses Prozesses der Ausweitung der diözesanen Aktivitäten
zeigt sich darin, dass das alte lokale Angebot, das in der ultramontanen Epoche so gut
ausgebaut war – Hl. Messe in der Pfarrkirche, Ortsvereine, tägliche Gebete, geistli-
che Führung durch den Ortspriester usw. − den Menschen nicht mehr genügt. Viele
lösen sich ganz von den Gemeinden. Aber auch denjenigen, die sich weiterhin der
Kirche verbunden fühlen, reicht das lokale Angebot ebenfalls nicht mehr aus. Sie
schauen sich in einer mobilen Gesellschaft nach alternativen Betätigungsmöglichkei-
ten um – manchmal außerhalb der eigenen Religion, aber auch innerhalb der eigenen
Kirche, jedoch abseits des örtlich bekannten Angebots. Daher rührt die fortdauernde
Beliebtheit einiger Pilgerorte (z.B. Lourdes), die neue Beliebtheit von Klöstern, die
Anziehungskraft alter Großveranstaltungen wie die deutschen Katholikentage und
neuer Veranstaltungen wie die Weltjugendtage. Eine Vertiefung des Glaubens lässt
sich in den Augen der Gläubigen nicht mehr in erster Linie auf lokaler Ebene ent-
wickeln. Die Voraussetzungen für – in unserer ‚Erlebnisgesellschaft‘ so gesuchte –
intensive Erfahrungen sind auf der lokalen Pfarrei-Ebene meistens schwierig herzu-
stellen. Umgekehrt macht es unsere mobile Gesellschaft denjenigen, die regional und
überregional Interessenten an ihren Aktivitäten suchen, immer leichter, dies zu tun.
In der Konsequenz vervielfältigen sich die regionalen und überregionalen Angebote.
Diese Angebote gehen nicht nur von Diözesen aus. Auch Orden und Kongregationen

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Delokalisierung, Neulokalisierung und der Aufstieg der intermediären Kircheninstanzen 11

haben dieses Feld für sich entdeckt wie auch mancher religiöse Verein und einzelne
unternehmende Personen. Es soll deshalb der Frage nachgegangen werden, welche
Akteure sich wie (über)regional betätigen und welche Rolle die Ebene des Bistums
und der Landeskirche – und der untergeordneten religiösen Instanzen – dabei spie-
len. Der Rückgang des alten, lokalen Angebots einerseits und die Mobilität und die
erhöhte Nachfrage der Gläubigen nach weitergehenden und erlebnisreichen religi-
ösen Aktivitäten andererseits fordern immerhin die intermediären Kircheninstanzen
heraus, sich pastoral stärker zu betätigen als in der Vergangenheit. Ob und wie diese
darauf eingehen, ist das zentrale Forschungsthema unserer Konferenz.
Ausdrücklich ist abschließend zu betonen, dass das hier entwickelte Modell ganz be-
sonders unter komparativem Aspekt zu prüfen ist. Die Frage stellt sich ja, ob und
wie der Protestantismus, der seit seinen Anfängen eine stärkere Gemeindeorientie-
rung betont hat, ganz andere Modernisierungsprozesse durchlaufen hat, und wie sich
seine Entwicklung seit 1960 darstellt.

Der Aufstieg der intermediären Instanzen, Delokalisierungs-
und Neulokalisierungsprozesse als theoretische Perspektive

Die Tagung wurde vorbereitet und durchgeführt unter einem einzigen Leitbegriff, der
‚Delokalisierung‘. Die Beiträge und die Diskussionen auf der Tagung zeigten sodann
einerseits, dass diese Perspektive hilfreich ist, um den anvisierten Vorgang der Reor-
ganisation der Großkirchen in Europa zu deuten. Andererseits wurde aber auch klar,
dass de-lokalisierte Aktivitäten doch auch irgendwo an einem Ort, und sei es in völlig
veränderter Weise, stattfinden müssen. Der Begriff wurde deshalb, wenn nur für sich
allein verwandt, als zu unpräzise empfunden, weil er faktisch mehrere Bedeutungen
zu tragen hatte. Deshalb schlagen wir vor, als komplementären Begriff ‚Neulokali-
sierung‘ zu verwenden. Das Resultat eines andauernden Prozesses von ‚Delokalisie-
rungen‘ und damit verflochtenen ‚Neulokalisierungen‘ ist eine gründliche Reorgani-
sation der europäischen Großkirchen: die mittleren oder intermediären Ebenen der
Kirchen bekommen ein größeres Gewicht und treten aktiver auf als in der Vergan-
genheit – und das in vielerlei Bereichen. Das ist die zentrale These des Buches. Mit
Hilfe dieser dreifachen Unterscheidung – Delokalisierung, Neulokalisierung und der
Aufstieg der intermediären Instanzen – kann Delokalisierung präzisiert werden als
ein Prozess der Lockerung der Ortsgebundenheit.
Der Begriff der ‚Delokalisierung‘ wurde erstmals in den 1970er Jahren in Großbri-
tannien verwandt. Damals wurde dieses Land von einer schweren Wirtschaftskrise
erschüttert und viele Firmen wichen mit ihren Produktionsstandorten nach kosten-
günstigeren Standorten aus. Dieser Vorgang wurde als ‚delocalisation‘ bezeichnet.
Seitdem ist dieser Begriff in der Wirtschaftswissenschaft geläufig sowohl für ‚off-

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



12 Wilhelm Damberg/Staf Hellemans

shoring‘ – d.h. den Wechsel eines ganzen Produktionsprozesses in ein anderes Land
unter eigener Regie (‚intra-firm‘) – als auch für ‚outsourcing‘ – den Wechsel eines
Teils des Produktionsprozesses in eine andere Firma (‚extra-firm‘).4 Da sich derarti-
ge Vorgänge auch im sozialen und kulturellen Bereich abzeichnen, hat sich der Be-
griff auch hier eingebürgert. Es wurden aber auch alternative Termini vorgeschlagen,
zum Beispiel ‚deterritorialisation‘ und ‚globalisation‘.5 Unzweifelhaft hat ‚Globa-
lisierung‘ den terminologischen Wettkampf gewonnen. Doch bevorzugen wir hier
‚Delokalisierung‘, weil wir nicht so sehr auf den weltweiten Aktionsradius der Kir-
chen abzielen wollen, als vielmehr auf die gelockerte Beziehung zur Lokalität eines
Standortes aufmerksam machen wollen. Kirchliche Vorgänge, sowohl von der Sei-
te der kirchlichen Gläubigen wie auch von der Seite der kirchlichen Anbieter, sind
ja – wie oben erläutert – viel weniger als früher an einen festen Ort gebunden. Die
Gläubigen werden immer mobiler und sehen sich schon längst nicht mehr an den
aus karolingischer Zeit stammenden ‚Pfarrzwang‘ gebunden, der die Einwohner ei-
nes fest umschriebenen Territoriums zur Zahlung des Zehnten an eine bestimmte
Kirche verpflichtete und dies zugleich mit ihrer seelsorglichen Betreuung verband.6

Die kirchlichen Anbieter ihrerseits haben in unserer hochmobilen Gesellschaft einen
noch größeren Spielraum erworben und können jetzt autonomer entscheiden, wo was
organisiert und angesiedelt wird.
Delokalisierung, im Sinne einer Auflockerung der Ortsgebundenheit, so erbrachten
die Diskussionen auf der Tagung, ist aber nur der erste Schritt. Dieser Prozess bedarf
ja auch einer Neulokalisierung, das heißt einer Neuverortung der mobilen Gläubigen
und Kircheninstanzen. Die Neulokalisierung muss ja – darum kommen wir als kör-
perliche Menschen nicht umhin – stets ‚an einem Ort‘ stattfinden. Sie ist aber fast
nie mehr so fest an den neuen Ort gebunden wie im Falle früherer Lokalisierungen.
Sie kann also rasch mit einer neuen Relokalisierung vertauscht werden. Gläubige
wechseln häufiger, durch Umzug oder durch Wahl, nacheinander von einer Pfarrei
zur nächsten und zur übernächsten – eine Art ‚serielle Monogamie‘ im religiösen
Bereich – oder verhalten sich gleichzeitig zu mehreren Pfarreien und regionalen An-
geboten. Die Kirchenoberen können ihrerseits die Organisation der Kirche und die
Ansiedlung von Aktivitäten immer wieder ändern. Die Flexibilität der Kirche hat in
diesem Sinne enorm zugenommen. Das führt zum Beispiel in der katholischen Kir-

4 Vgl. Reinhilde Veugelers, Delocalisation: a challenge for the EU economy? www.ifri.org/files/
Economie/Elargissement_Veugelers.pdf [24.02.2009].

5 Vgl. Roland Robertson, Globalization: Social Theory and Global Culture, London 1992 und Peter
Beyer, Religion and Globalization, London 1994, sowie Stuart Elden, „Missing the point: globali-
zation, deterritorialization and the space of the world“, in: Transactions of the Institute of British
Geographers 30/1. 2005, 8-19 und Olivier Roy, La sainte ignorance. Le temps de la religions sans
culture, Paris 2008.

6 Vgl. Josef Semmler, „Zehntgebot und Pfarrtermination in karolingischer Zeit“, in: Hubert Mordek
(Hg.), Aus Kirche und Reich. Studien zu Theologie, Politik und Recht im Mittelalter. Festschrift für
Friedrich Kempf, Sigmaringen 1983, 33-44.

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t

www.ifri.org/files/Economie/Elargissement_Veugelers.pdf
www.ifri.org/files/Economie/Elargissement_Veugelers.pdf


Delokalisierung, Neulokalisierung und der Aufstieg der intermediären Kircheninstanzen 13

che zu einer grundlegenden Unsicherheit und Kurzfristigkeit jeder Initiative, da mit
der Ernennung eines neuen Bischofs – der kirchenrechtlich gesehen die Alleingewalt
innehat – sich wieder alles ändern kann. Als Folge von Delokalisierungsprozessen
werden Kirchen also mobiler, flexibler, aber auch verletzlicher.
Neulokalisierungen können auf verschiedenen Ebenen einer Kirche angesiedelt wer-
den. Sie können in einer mobilen Kirche auf der untersten Ebene einer Organisation
oder Bewegung angesiedelt werden. Die evangelikalen Protestanten mit ihrer Viel-
zahl von unabhängigen Gruppen sind dafür ein Beispiel. Diese ‚lokalen‘ Gruppen
haben meistens aber auch eine ‚überlokale‘ Anziehungskraft. Indem man hier höher-
stufige Organisationsebenen möglichst vermeidet, setzt man auf die Beweglichkeit
und das Anpassungsvermögen kleiner Gruppen. Die Folge ist eine intensivierte Fluk-
tuation zwischen den Gruppen durch die Anhänger, ein unablässiges Auf und Ab der
Gruppen und Gemeinden und sogar des Öfteren ein Verschwinden ganzer Gruppen.
Die katholische Kirche folgt in diesem Punkt einem entgegengesetzten Weg. Die ka-
tholische Ekklesiologie, die kirchenrechtlich vor allem in drei Ebenen untergliedert
ist, Papst, Bischof und Pfarrpriester, legt es nahe, der gewachsenen Mobilität der
Gläubigen und der erhöhten Flexibilität der Kirche mit einer Verlegung der Aktivitä-
ten auf eine höhere Ebene, hier vor allem der des Bistums, zu begegnen (So besonders
eindrücklich die Beiträge von Nicolas Brémond d‘Ars und Henk Witte). Sie muss
dann aber auch darauf hoffen, dass die Kirche von dieser Ebene her, die ja ebenfalls
irgendwo verortet sein und deshalb die entstehende Distanz zu den Lebenswelten der
Menschen überbrücken muss, wieder und sogar besser an die Leute ‚vor Ort‘ heran-
kommt – und das ist, so stellte sich heraus, oft nicht der Fall. Die protestantischen
Großkirchen nehmen, so ergab die Tagung vorläufig, eine Zwischenposition ein: Sie
scheinen zum Beispiel in Deutschland die Kirchenkreise als intermediäre Instanzen
zu bevorzugen (siehe vor allem den Beitrag von Jan Hermelink). Auch hier spielt die
Ekklesiologie eine entscheidende Rolle. Wir wollen aber sofort hinzufügen, dass die
Großkirchen – wie alle Großorganisationen – sich nicht auf eine Ebene beschränken
können, sondern sich auf mehreren Ebenen aufbauen, weshalb es also oft zu einer
vertrackten Verflechtung mehrerer Ebenen miteinander kommt. Die unterste Ebene
wird jedenfalls neuartig und vor allem mobiler gestaltet, in letzter Zeit oft unterstützt
durch die Zusammenlegung mehrerer Pfarreien und Gemeinden, um der schwinden-
den Kraft der kleinen alten Pfarreien und Gemeinden zu begegnen. Auch die höchste
Ebene der Kirchen kann, wenn die Ekklesiologie es zulässt, aktiviert werden, wie die
Rezentralisierung in der katholischen Kirche beweist. Was aber vor allem auffällt,
ist die wachsende Bedeutung der mittleren Ebenen für die Mehrebenen-Gebilde der
Großkirchen: die Kirchenkreise, die Propsteien, die Bistümer. Dieses Phänomen soll
hier weiter untersucht werden.
Delokalisierung und Neulokalisierung auf vor allem mittleren Ebenen bringt aber
ein neues Problem mit sich: eine intrinsische Spannung zwischen der intermediären

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



14 Wilhelm Damberg/Staf Hellemans

Ebene, die auch an einem Ort stattfindet, und den Gläubigen an ihren jeweiligen Or-
ten – das betont Luca Diotallevi zu Recht in seinem Beitrag. In der Vergangenheit
hatte man es, wenn die unterste Ebene, also die ‚Lokal‘-Ebene, Aktivitäten für die
Gläubigen vor Ort veranstaltete, weithin mit einer 1:1-Kongruenz zu tun, weil die
Netzwerke der Einwohner eines Ortes und der Kirche vor Ort sich weitgehend über-
schnitten. Heute fallen diese Netzwerke schon länger nicht mehr zusammen. Das ist
auch einer der Gründe, warum man eine Anzahl von Aktivitäten auf höherer, inter-
mediärer Ebene angesiedelt hat. Aber das Missverhältnis der Netzwerke stellt sich
so potentiell noch schärfer heraus. Wenn man zum Beispiel auf Bistumsebene ein
Jugendreferat einrichtet, das sich um die Jugendlichen kümmern soll, muss man den
Jugendlichen auch in seinem lokalen Lebensumfeld ausfindig machen können, denn
sonst läuft man Gefahr in eine typische Bürokratie-Falle zu geraten.
An dieser Stelle möchten wir allerdings schon ein mögliches Missverständnis aus-
räumen. Mit der begrifflichen Trias meinen wir nicht in erster Linie, dass bestehende
lokale Aktivitäten auf eine intermediäre Ebene verlegt werden. Auch das gibt es,
zum Beispiel, wenn die früher zahlreichen Prozessionen auf Pfarrebene – wo mög-
lich ging ja früher von jeder katholischen Pfarrei jährlich mindestens eine Prozessi-
on aus – auf eine Prozession auf Stadtebene reduziert werden. Wir wollen vielmehr
besonders darauf abheben, dass die vielen neuen (oder sich neu gestaltenden) Akti-
vitäten und Aufgaben seit einigen Jahrzehnten vorwiegend direkt auf intermediärer
Ebene angesiedelt werden. Dazu zählen in erster Linie die schon erwähnten adminis-
trativen und koordinierenden Aktivitäten und Aufgaben, deren Zahl und Reichweite
als Folge des Zuwachses an gesellschaftlicher Komplexität und der Delokalisierung
in Großkirchen stark angewachsen sind. Aber es geht um wesentlich mehr: Wenn
sich in der Pastoral eine Lücke oder eine Opportunität auftut, scheint man sie in
den Großkirchen vorzugsweise auf intermediärer Ebene angehen zu wollen. Das gilt
für die Jugendarbeit, Altenarbeit, Pressearbeit, Bildungsarbeit oder besonders spiri-
tuelle Angebote, schließlich für alle größeren Aktivitäten mit ‚Event‘-Charakter. Der
Aufstieg der intermediären Ebenen begann deshalb schon in den 1950er Jahren, in
einer Zeit, als die lokalen Pfarreien und Gemeinden noch lebenskräftig waren, aber
sich schon neue Aufgaben und Möglichkeiten im intermediärer Bereich abzeichne-
ten. Der Prozess setzte sich dann in den 1960er und 1970er Jahren fort, einer Zeit,
als viele paradoxerweise von starken solidarischen und basisdemokratischen lokalen
Religionsgemeinschaften träumten. Als dann die lokalen Pfarreien und Gemeinden
seit den 1980er Jahren mehr und mehr in Atemnot gerieten, hoffte man, sie durch
gezielte Unterstützung und Interventionen höherer Ebenen wieder leistungsfähig zu
machen. Erst seit aufgrund der zunehmend chronischen Schwäche vieler Pfarreien
und Gemeinden erkennbar wurde, dass dies nur in sehr begrenztem Umfang gelang,
wird die schon seit Jahrzehnten wirksame Tendenz des Aufstiegs intermediärer Ebe-
nen nun auch explizit thematisiert und den Beteiligten langsam bewusst.

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Delokalisierung, Neulokalisierung und der Aufstieg der intermediären Kircheninstanzen 15

Weitere Fragestellungen

Dieses Buch soll die soeben dargestellte These des Aufstiegs und des Ausbaus der
kirchlichen intermediären Instanzen als Folge von Delokalisierungsprozessen prüfen
und differenzieren. Dabei möchten wir ausdrücklich betonen, dass wir diese Über-
legungen und auch die gewählten Begriffe als vorläufig betrachten. Sie sollen vor-
läufig europaweite, gegenwärtig vielfach in Diözesen und Landeskirchen diskutierte
Prozesse abbilden, die jedoch weiterer, auch begrifflicher Präzisierung bedürfen. Als
Auftakt dazu formulieren wir hier einige Fragen und Bemerkungen.

1. Die Konzepte: Wir haben den geschilderten Vorgang als Aufstieg und Ausbau
der intermediären Instanzen als Folge von Delokalisierung und Neulokalisie-
rung bezeichnet. Wie gesagt, sind auch andere Konzepte denkbar, wie Globali-
sierung und Glokalisierung, Deterritorialisierung und Reterritorialisierung. Es
ergibt sich auch die Schwierigkeit, dass der Terminus ‚lokal‘ manchmal einen
doppelten Bezugspunkt hat, nämlich einen geografischen Ort und eine Ebene
in einer Mehrebenen-Organisation, -Bewegung und -Gemeinschaft. Zu Beginn
der Tagung hatten wir diese Unterscheidung selbst noch nicht gemacht.

2. Der Nachweis: Die Frage ist, ob die These im Bereich der Großkirchen über-
haupt zutreffend ist, dass also die Neulokalisierungen seit 1945/1960 verstärkt
auf höherer Ebene stattfinden und folglich die Bedeutung der mittleren Ebene
entsprechend zunimmt und sich so eine ganz neue Kirchengestalt herausbildet.
Das vorliegende Buch legt dazu sowohl Nachweise als auch Differenzierungen
und neue Fragen vor. Dabei sind in jedem Fall zu unterscheiden: a) Delokali-
sierungsprozesse als die Lockerung der Ortsgebundenheit; b) die schwindende
Kraft der kleinen alten Gemeinden und Pfarreien als Folge von, unter anderem,
Delokalisierungsprozessen; c) aufgelockerte Neulokalisierungen mitsamt ihrer
Flüchtigkeit und ihren intrinsischen Spannungen; und d) der Ausbau und die
Bedeutungszunahme der intermediären Instanzen, in dem Sinne, dass Props-
teien, Kirchenkreise und Bistümer – je nach den die Kirche leitenden Ekkle-
siologien – sich organisatorisch und pastoral stärker und intensiver als früher
betätigen.

3. Modalitäten: Die intermediären Instanzen können auf unterschiedliche Weise
für ein (über)regionales Angebot an Religion sorgen: a) durch Information über
Aktivitäten Dritter; b) durch Koordination von Aktivitäten Dritter; c) durch
neue Initiativen, die von übergeordneten Instanzen (Vatikan, Bischofskonfe-
renzen, protestantische (Landes)Kirchen und ihre Zusammenschlüsse) emp-
fohlen werden; d) durch eigene neue Initiativen. Wahrscheinlich gibt es auch
noch weitere Modalitäten.

4. Innerkirchliche Ebenen und Alternativen: Auf welcher Ebene finden welche
Aktivitäten statt? Gibt es noch andere (über)regionale Akteure in den jeweili-

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



16 Wilhelm Damberg/Staf Hellemans

gen Kirchen, wie zum Beispiel die Orden und Kongregationen oder die neuen
kirchlichen Bewegungen in der katholischen Kirche? Wo liegen die Schwer-
punkte? Wie verhalten sich diese Ebenen und Akteure zur Ebene der Landes-
kirche bzw. der Bistümer/Bischofskonferenz? Wo gibt es welche Koordinati-
onsversuche? Welche Bedeutung hat die nationale Ebene?

5. Innerkirchliche Komparatistik: Möglicherweise geschieht der Ausbau der glei-
chen intermediären Instanz in einem Land von Fall zu Fall unterschiedlich. Es
könnte z.B. ein Zusammenhang zwischen der Größe und dem finanziellen Ver-
mögen dieser Instanzen bestehen, in dem Sinne, dass der Ausbau umso stärker
ausfällt, je größer diese Instanz ist oder je besser sie finanziell ausgestattet ist
(Das könnte man mit Blick auf Nord- versus Süditalien vermuten). Welche
Rolle spielen Unterschiede in den Organisationsstrukturen (z.B. in den vielen
deutschen protestantischen Landeskirchen)? Oder sind kontingente Faktoren
(z.B. Personen der Kirchenleitung) entscheidend?

6. Interkonfessionelle Komparatistik: Welche Gemeinsamkeiten bzw. Unterschie-
de gibt es zwischen den Konfessionen? Es wurde auf der Tagung deutlich her-
ausgearbeitet, dass die katholische Kirche mit ihrer zentralistischen Tradition
und der herausgehobenen Position des Bischofs ganz anders reagiert als die
deutschen protestantischen Landeskirchen.

7. Internationale Komparatistik: Welche Gemeinsamkeiten bzw. Unterschiede
gibt es zwischen den Nationen?

8. Zeitliche Komparatistik: Auch vor 1960 gab es schon überlokale Aktivitäten,
siehe z.B. die deutschen Kirchen- und Katholikentage, oder die Wallfahrten
in der katholischen Kirche. Kann genauer beschrieben werden, was sich im
Einzelnen geändert hat?

Der Aufbau des Buches

Der These der Neugestaltung der Kirchen in Gestalt des Ausbaus ihrer intermediären
Instanzen wird hier für die katholischen und protestantischen Großkirchen in Euro-
pa, und vor allem in Deutschland, nachgegangen. Sie sind ja wohl auch die einfluss-
reichsten Kirchen in diesem Teil der Welt. Vergleiche mit Entwicklungen in anderen
Kontinenten und mit anderen Kirchen – wir denken hier vorrangig an kongregationa-
listische Kirchen – sind wünschenswert und im Anschluss an diese Studie möglich,
aber werden hier nicht angestrebt.
Den Ausgangspunkt bildet die detaillierte Analyse der Entwicklung einiger deutscher
Diözesen und Landeskirchen, die im Rahmen der Bochumer DFG-Forschergruppe
‚Transformation der Religion in der Moderne‘ von einer Arbeitsgruppe, die sich
mit ‚Strukturellen Wandlungsprozessen der großen Konfessionen zwischen 1949 und
1989‘ befasst, durchgeführt, auf der Konferenz an der Ruhr-Universität Bochum vor-

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




