
Noli me tangere



Aus dem Französischen von Christoph Dittrich



Jean-Luc Nancy | Noli me tangere

diaphanes



Titel der französischen Originalausgabe:

Noli me tangere. Essai sur la levée du corps

© Bayard Éditions, Paris 2003

1. Auflage

ISBN 978-3-03734-046-2

© diaphanes Zürich-Berlin 2008

www.diaphanes.net

Alle Rechte vorbehalten

Umschlag, Layout, Satz: 2edit, Zürich

Druck: Ludwig Auer, Donauwörth



Inhalt

Prolog 7
Im Fortgehen 17
Mè mou haptou – Noli me tangere 29
Der Gärtner 37
Die Hände 43
Maria von Magdala 51
Rühr mich nicht an – Berühre mich nicht 59
Epilog 65





7

Prolog

Es gibt in der Geschichte oder Legende des Jesus von Nazareth wohl 
keine Episode, die in der christlichen und post-christlichen, östli-
chen und westlichen Ikonographie nicht dargestellt worden wäre. 
Daher gab es im Zeitalter dieser Bilder eine ganze Gesellschaft und 
Kultur, die sich als »Christenheit« wiedererkannte und anerkannte. 
Von der Verkündigung der Empfängnis Christi bis zu seinem Fort-
gang von dieser Welt wählten Maler, Bildhauer und in geringerem 
Umfang Musiker jeden Moment der beispielhaften Erzählung zum 
Motiv.

Diese Erzählung präsentiert sich im Übrigen als Abfolge von Sze-
nen oder Gemälden: Der eigentliche narrative Faden ist sehr dünn 
und die Episoden sind weniger Momente eines Fortschreitens denn 
Stationen vor beispielhaften Darstellungen oder geistlichen Lektio-
nen, wobei die einen meist mit den anderen vermengt sind. Dies ist 
besonders in der Form des Gleichnisses der Fall, das in den Texten 
des Evangeliums ausdrücklich als eigentlicher Lehrmodus Jesu be-
zeichnet wird, zumindest als Lehrmodus seiner öffentlichen Ver-
kündigung.1 Doch kann man durchaus sagen, dass sich die ganze 
Erzählung des Evangeliums als Gleichnis präsentiert: Wenn das 
Gleichnis einen Modus der Figuration vermittels einer mit der Dar-
stellung eines moralischen Inhalts beauftragten Erzählung bildet, so 
ist das gesamte Leben Jesu eine Darstellung der Wahrheit, von der 
er sagt, er sei sie selbst. Doch das bedeutet, dass dieses Leben nicht 
nur eine unsichtbare Wahrheit bebildert und veranschaulicht: Es ist 

1 Mt 12,34–35; Mc 4,33–34.



8

Noli me tangere

auf identische Weise die Wahrheit, die sich vergegenwärtigt oder 
präsentiert, indem sie sich repräsentiert.2 Dies besagt zumindest der 
Satz des christlichen Glaubens: Man glaubt nicht nur an von einem 
Propheten überbrachte, übersetzte oder ausgedrückte Wahrheiten, 
man glaubt auch oder man glaubt zunächst, und letztendlich viel-
leicht ausschließlich, an die effektive Vergegenwärtigung und Prä-
sentation der Wahrheit als Leben oder singuläre Existenz.

In diesem Maße wird die Wahrheit hier selbst gleichnishaft: Der 
logos unterscheidet sich nicht von der Figur oder dem Bild, denn 
dessen wesentlicher Gehalt ist genau genommen, dass sich der logos 
figuriert, vorstellt, präsentiert und zur Darstellung bringt, sich an-
kündigt als Person, die unerwartet eintritt, die sich und damit das 
Original der Figur zeigt. »Wer mich gesehen hat, hat den Vater gese-
hen. Wie kannst du sagen: Zeig uns den Vater?«3 Es gibt nichts und 
niemanden zu zeigen, nichts oder niemanden zu enthüllen oder zu 
offenbaren. Das Denken der Offenbarung als zu Tage Fördern einer 
versteckten Wirklichkeit oder auch als Entzifferung eines Geheim-
nisses ist lediglich die religiöse oder gläubige Modalität (im Sinne 
einer Form subjektiver Vorstellung oder subjektiven Wissens) von 
Christentums oder Monotheismus im Allgemeinen. In ihrer nicht 
religiösen und nicht gläubigen Tiefenstruktur jedoch (oder gemäß 

2 So unterscheidet sich das Gleichnis deutlich von der Allegorie. In dieser 
Hinsicht teile ich die Überzeugung von Jean-Pierre Sarrazac, der in La parabole 
ou l’enfance du théâtre, Belfort 2002, selbst wiederum die exegetische These von 
Charles Harold Dodd aufgreift. Vgl. S. 50–60.
3 Joh 14,9 [Die Bibelzitate stammen aus der deutschen Einheitsübersetzung. 
Gelegentliche Anpassungen an die französischen Zitate sind in den entsprechen-
den Fußnoten gekennzeichnet. A.d.Ü.]. Ich möchte mich wirklich nicht an den 
Diskussionen um die Versuche beteiligen, die Übersetzung dieser Texte zu er-
neuern – die Künstler, deren Werke diesen Essay begleiten, kannten solche Dis-
kussionen nicht.



9

Prolog

der Auto-Dekonstruktion der Religion, die darin ihr Spiel beginnt)4 
bildet die »Offenbarung« die Identität des Enthüllbaren und des 
Offenbarten, des »Göttlichen« und des »Menschlichen« oder auch 
des »Weltlichen«. Deshalb bringt sie auch die Identität von Bild und 
Original mit sich, sei es auch, dass sie dabei ganz folgerichtig die 
Identität von Unsichtbarem und Sichtbarem impliziert.

Daraus folgt, dass die als Gleichnis von Gleichnissen verstandene 
Erzählung des Evangeliums sich gleichzeitig als zu interpretieren-
der Text und als wahre Geschichte darbietet, wobei Wahrheit und 
Interpretation zueinander und eins durch das andere identisch wer-
den. Jedoch nicht so, dass die Wahrheit letztlich auf dem Grund 
der Deutung erschiene, noch auf jene andere Weise, dergemäß die 
Wahrheit ebenso unendlich und vielfältig wie die immer wieder neu 
begonnenen Deutungen wäre. Die Identität zwischen der Wahrheit 
und ihren Figuren muss anders aufgefasst werden, nämlich in je-
nem Sinn, den das Denken des Gleichnisses kundtut. Als Jesus von 
seinen Jüngern gebeten wird, seinen Gebrauch der Gleichnisse zu 
erläutern, erklärt er ihnen, diese seien für jene bestimmt, denen es 
nicht »gegeben ist, die Geheimnisse des Himmelreiches zu erken-

4 Mit »Dekonstruktion des Christentums« versuche ich eine Bewegung zu be-
zeichnen, die sowohl Analyse des Christentums ist, ausgehend von einer Posi-
tion, die vermeintlich in der Lage ist, es zu übersteigen, als auch die eigentliche 
– transformatorische – Verschiebung des Christentums, das sich selbst übersteigt, 
sich absetzt und dabei Zugang zu Ressourcen gibt, die es selbst gleichzeitig ver-
birgt und verdeckt. Das Christentum löst sich nicht nur vom Religiösen und 
nimmt sich von ihm aus, sondern es weist jenseits seiner selbst auf die Stätte 
dessen, was sich letztlich der primären Alternative von Theismus und Atheismus 
entziehen müsste. In Wirklichkeit bearbeitet diese Dekonstruktion auf verschie-
dene Weise den gesamten Monotheismus der »Schriftreligionen«. Diese Arbeit 
antwortet stets darauf: Der »Eine« Gott ist genau genommen nicht mehr »ein 
Gott«. Ich werde an anderer Stelle darauf zurückkommen. Der kleine Essay, den 
wir lesen werden, ist von diesem Thema abhängig, doch nährt er es nur auf la-
terale Weise.



10

Noli me tangere

nen«5 (den Jüngern hingegen ist diese Erkenntnis gegeben). Man 
könnte erwarten, dass das Gleichnis denen, die »sehen und doch 
nicht sehen, die hören und doch nicht hören und nichts verste-
hen«6, die Augen öffnen und ihnen durch seine bildliche Formel 
einen eigentlichen Sinn lehren würde. Nun, Jesus sagt nichts der-
gleichen. Im Gegenteil erklärt er, dass die Gleichnisse für ihre Zu-
hörer das Wort Jesajas erfüllen: »Hören sollt ihr, hören, aber nicht 
verstehen; sehen sollt ihr, sehen, aber nicht erkennen.«7 Und exakt 
in diesem Zusammenhang äußert er eine seiner bekanntesten und 
paradoxesten Sentenzen: »Denn wer hat, dem wird gegeben, und 
er wird im Überfluss haben; wer aber nicht hat, dem wird auch 
noch weggenommen, was er hat.«8 Folglich zielt das Gleichnis zu-
nächst darauf, denjenigen, der nicht sieht, in Blindheit zu belassen. 
Es verfährt nicht mittels einer Pädagogik der Figuration (der Alle-
gorie, der Illustration), sondern ganz im Gegenteil mittels einer Ab-
lehnung oder Verweigerung des Pädagogischen.

Man muss im Übrigen anmerken, dass eben mit der Wendung 
»die sehen ohne zu sehen« in anderen Texten des Alten und des 
Neuen Testaments sowohl die Götzenbilder, die Idole, als auch ihre 
Verehrer bezeichnet werden.9 Der Kult der »Götzen« wird nicht 
als Beziehung zu Bildern verurteilt, sondern weil diese Götter und 
die Augen, die sie anbeten, in sich zunächst nicht jene allem Sicht-
baren vorgängige (Ein)sicht empfangen haben, durch die allein es 
Göttlichkeit und Verehrung geben kann. Deshalb muss man, um 
zu erhalten, bereits besitzen: Man muss genau genommen über die 

5 Mt 13,11.
6 Ebd., 13.
7 Ebd., 14.
8 Ebd., 12.
9 Ich erlaube mir, zu dieser Frage auf meine Studie »Das Darstellungsverbot« 
in Am Grund der Bilder, aus dem Französischen von Emanuel Alloa, Berlin-Zürich 
2006 zu verweisen.



11

Prolog

rezeptive Disposition verfügen. Und diese kann immer nur bereits 
erhalten worden sein: Dies ist kein religiöses Mysterium, sondern 
die eigentliche Bedingung der Rezeptivität, der Sensibilität und des 
Sinnes im Allgemeinen. Die Worte »göttlich« oder »heilig« könn-
ten womöglich niemals etwas anderes bezeichnet haben als eben 
diese Passivität oder diese Passion, die jede Art von Sinn einführt: 
sinnig, sensibel oder sinnlich.

Das Gleichnis geht nicht vom Bild zum Sinn, zur Bedeutung: Es 
geht vom Bild zu einer Sicht, die bereits gegeben oder nicht gege-
ben war. »Ihr aber seid selig, denn eure Augen sehen« sagt Jesus 
zu den Jüngern;10 oder auch diese andere, mehrfach wiederholte 
Wendung: »Wer Ohren hat, der höre!«.11 Das Gleichnis spricht nur 
zu dem, der es bereits verstanden hat, es zeigt nur denen, die bereits 
gesehen haben. Den anderen verbirgt es, was es zu sehen gibt und 
auch die Tatsache, dass es zu sehen gibt. Die im strengsten und trau-
rigsten Sinne religiöse Auslegung dieses Gedankens wäre, dass die 
Wahrheit den – gemäß dem Text übrigens immer wenigen – Auser-
wählten vorbehalten bliebe. Die gemäßigte religiöse Interpretation 
führt zu der Aussage, dass das Gleichnis eine abgeschwächte und 
provisorische Schau darbietet, die zur weiteren und tieferen Su-
che anregt: Doch ganz offensichtlich verbietet der Text eben dies zu 
denken (wenngleich diese Auslegung sehr häufig ist). Im Gegenteil, 
der Text nötigt zu denken, dass das Gleichnis und die Anwesenheit 
oder die Abwesenheit der »geistigen« Sicht direkt und unmittelbar 
korrelativ sind. Es gibt nicht mehrere Figurations- oder Buchstäb-
lichkeitsgrade des Sinns; es gibt ein einziges »Bild« und demgegen-
über ein Sehen oder eine Blindheit. Gewiss übersetzt Jesus seinen 

10 Mt 13, 16 [Das frz. Zitat lautet wörtlich übertragen: »Selig eure Augen, denn 
sie sehen!« A.d.Ü.].
11 Ebd., 9.



12

Noli me tangere

Jüngern mehr als einmal eines seiner Gleichnisse. Doch dadurch 
gibt er ihnen lediglich nochmals jene (Ein)sicht, die sie bereits ha-
ben. Wiederum erneuert das Gleichnis die Sicht oder die Blindheit. 
Es erneuert die Gabe oder den Entzug der wahren Sicht.12

Das Gleichnis ist folglich nicht in der Beziehung der »Figur« zum 
»Eigentlichen« angesiedelt, noch in der Beziehung des »Scheins« 
zur »Wirklichkeit« oder in der mimetischen Beziehung; es liegt in 
der Beziehung des Bildes zur Sicht. Das Bild ist Sicht, wenn es gese-
hen wird, und es wird gesehen, wenn die Schau in ihm und durch 
es entsteht, so wie die Schau nur sieht, wenn sie mit und in dem 
Bild gegeben ist. Zwischen Bild und Sicht liegt nicht Nachahmung, 
sondern Teilhabe und Durchdringung. Die Teilhabe der Sicht am 
Sichtbaren und des Sichtbaren wiederum am Unsichtbaren ist 
nichts anderes als die Sicht selbst. (Die methexis in der mimesis ist 
ganz gewiss eine der Äußerungen des griechisch-jüdischen Chias-
mus, an denen die christliche Erfindung anknüpft.)

Deshalb ist das Gleichnis weit davon entfernt, sich auf die For-
mel einer Allegorie zurechtstutzen zu lassen. Es hat selbst an der 
Gabe der Sicht teil und an dem »Überfluss«, der jenen sicher ist, 
die bereits haben. Im Gleichnis gibt es mehr als eine »Figur«, doch 
gibt es auch – gleichsam in umgekehrtem Sinn, in entgegengesetz-
ter Richtung – mehr als einen ersten oder letzten Sinn. Es gibt einen 
Überschuss an Sichtbarkeit, oder genauer, es gibt einen doppelten 
Überschuss an Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit.

12 Wie die Kontingenz dieser Gabe oder dieses Entzugs denken? Man müsste 
hier die Frage der Erwählung oder der Gnade eröffnen, was unser Anliegen 
übersteigen würde. Sagen wir in unserem unmittelbaren Zusammenhang ein-
fach, dass die – immer ohne überzeugenden Grund, und sogar gegen die Ver-
nunft, bezeichneten oder ausgewählten – Jünger, nicht erwählt werden, weil 
sie bereits die »Sicht« haben, sondern sie erhalten diese im Gegenteil, weil sie 
auserwählt sind.


