
Jon Kabat-Zinn

Zur Besinnung kommen

Die Weisheit der Sinne  
und der Sinn der Achtsamkeit  
in einer aus den Fugen  
geratenen Welt

Aus dem Amerikanischen  
übersetzt von Stephan Schuhmacher

Arbor Verlag
Freiamt im Schwarzwald



Die in diesem Band enthaltenen Gedichte und Prosazitate von Poeten aus aller Welt wur-
den (außer im Falle deutschsprachiger Originale) vom deutschen Übersetzer zum größten 
Teil nach den englischsprachigen Gedichten und Übertragungen in der Originalausgabe 
übersetzt. Zu den Quellen der vom Autor zitierten Gedichte siehe die Originalausgabe 
Coming to Our Senses (New York: Hyperion, 2005, S. 627 ff.).

Copyright © 2005 Jon Kabat-Zinn, Ph.D.
Originally published in the United States and Canada by Hyperion.
Copyright © der deutschen Ausgabe: Arbor Verlag, Freiamt, 2006, 
published by arrangement with Hyperion.
Titel der amerikanischen Originalausgabe:  
Coming To Our Senses. Healing ourselves and the world through mindfulness.

Alle Rechte vorbehalten

1. Auflage 2016  
(unveränderte Neuausgabe der 5. Auflage 2013, ISBN 978-3-936855-82-1)

Titelfoto: © 2006, Klaus Ender
Gestaltung & Layout: Rosalie Schnell
Covergestaltung: Dirk Henn
Lektorat: Eva Bachmann
Korrektorat: Dr. Ute Weber
Druck und Bindung: Kösel, Krugzell

Dieses Buch wurde auf 100% Altpapier gedruckt und ist alterungsbeständig.
Weitere Informationen über unser Umweltengagement 
finden Sie unter www.arbor-verlag.de/umwelt.

www.arbor-verlag.de

978-3-86781-181-1



Für Myla,
für Will, Naushon und Serena,
für Sally,
für Howie und Roz,

für alle, die sich bemühen

um das, was möglich ist,
um das, was ist, 
um Weisheit,
um Klarheit,
um Freundlichkeit,
um Liebe.



Inhalt

Einführung  Die Herausforderung eines Lebens und  
  eine lebenslange Herausforderung   .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 13

Erster Teil   Meditation ist nicht das, was Sie denken

Meditation ist nichts für Feiglinge  . . . . . . . . . . 31
Ein Zeugnis hippokratischer Integrität    .  .  .  .  .  .  . 41
Meditation ist überall     .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 44
Ursprüngliche Momente    . . . . . . . . . . . . . . . 48
Odysseus und der blinde Seher    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 52
An nichts festhalten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62
Wie die Schuhe entstanden: Eine Fabel   .  .  .  .  .  .  . 66
Meditation ist nicht das, was Sie denken    .  .  .  .  .  . 70
Zwei Sichtweisen der Meditation    .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 76
Warum sich Mühe geben? –  
Die Bedeutung der Motivation  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 81
Ausrichten und Aufrechterhalten  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 88
Präsenz    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 92
Ein radikaler Akt der Liebe   . . . . . . . . . . . . . . 97
Gewahrsein und Freiheit   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 100
Übertragungslinien –  
Nutzen und Grenzen von Gerüsten   . . . . . . . . . 106
Ethik und Karma   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 116
Achtsamkeit   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121



Zweiter Teil  Die Macht der Aufmerksamkeit und  
  das Un-Wohlsein der Welt

Warum ist Aufmerksamkeit so ungemein wichtig?      129
Un-Wohlsein   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137
Dukkha   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 140
Dukkha-Magneten   . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143
Dharma   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 147
Die Stress Reduction Clinic    . . . . . . . . . . . . . 152
Die unaufmerksame Gesellschaft    . . . . . . . . . . 156
Rund um die Uhr verfügbar   . . . . . . . . . . . . . 163
Das Gefühl verstreichender Zeit   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 167
Gewahrsein hat kein Zentrum und keine Peripherie  . 172
Leere     .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 177

Dritter Teil   Die Welt der Sinne 

Das Geheimnis der Sinne und 
der Zauber des Sinnlichen   . . . . . . . . . . . . . . 193
Sehen    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 198
Gesehen werden    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 203
Hören   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 207
Geräuschlandschaften   . . . . . . . . . . . . . . . . . 210
Luftlandschaften    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 215
Berührungslandschaften    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 219
In Kontakt mit der Haut  . . . . . . . . . . . . . . . 224
Geruchslandschaften   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 228
Geschmackslandschaften   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 232
Landschaften des Geistes   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 239
Die Landschaft des Jetzt    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 242



Vierter Teil  Die Übung der Meditation – 
  Achtsamkeit schmecken

Meditation im Liegen  . . . . . . . . . . . . . . . . . 249
Meditation im Sitzen   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 258
Meditation im Stehen  . . . . . . . . . . . . . . . . . 269
Meditation im Gehen  . . . . . . . . . . . . . . . . . 273
Yoga   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 278
Nur Wissen   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 284
Nur Hören  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 287
Nur Atmen .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 289
Die Meditation der Liebenden Güte   . . . . . . . . . 291
Mache ich es richtig?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 303
Häufige Hindernisse auf dem Weg zur Meditation   . 307
Stützen für die Praxis   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 313

Fünfter Teil  Möglichkeiten der Heilung –  
  Das Reich von Geist und Körper

Bewußtsein .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 323
Das ist nicht persönlich gemeint, aber, verzeihen  
Sie … sind wir wirklich, wer wir zu sein glauben?    .  330
Selbst unsere Moleküle berühren sich   .  .  .  .  .  .  .  . 341
Keine Fragmentierung    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 347
Keine Trennung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 349
Orientierung in Zeit und Raum −  
Im Gedenken an meinen Vater   . . . . . . . . . . . . 351
Orthogonale Wirklichkeit −  
Quantensprünge des Bewußtseins   . . . . . . . . . . 358
Orthogonale Institutionen   . . . . . . . . . . . . . . 364
Heilung und Bewußtsein   . . . . . . . . . . . . . . . 372
Glücklichsein − Meditation, das Gehirn und  
das Immunsystem     .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 382
Homunkulus    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 390



Propriozeption −  
Die gefühlte Empfindung des Körpers   . . . . . . . . 404
Neuroplastizität und die unbekannten Grenzen  
des Möglichen    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 408

Sechster Teil  An der eigenen Tür ankommen

„Ich kann meine eigenen Gedanken nicht hören!“      423
Ich bin nicht einen Moment  
zum Verschnaufen gekommen   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 425
Der Selbstbetrug der Geschäftigkeit   .  .  .  .  .  .  .  .  . 429
Sich selber unterbrechen   . . . . . . . . . . . . . . . 434
All unsere Augenblicke anfüllen   . . . . . . . . . . . 439
Ankommen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 444
Von hier aus kommen Sie dort nicht hin    .  .  .  .  .  . 448
Überwältigt   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 466
Dialog und Diskussion   . . . . . . . . . . . . . . . . 470
Auf der Bank sitzen     .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 474
Sie verrückt!     .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 479
Übergänge     .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 481
Sie machen, Sie haben    . . . . . . . . . . . . . . . . 485
Jede Idealvorstellung von Meditation  
ist auch nur eine Fabrikation     .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 490
Meinst du das ernst?    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 492
Arroganz und Anspruchsdenken   . . . . . . . . . . . 495
Tod    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 501
Stirb, bevor du stirbst   . . . . . . . . . . . . . . . . . 506
Stirb, bevor du stirbst (II)    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 512
Der Weiß-nicht-Geist    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 516
An der eigenen Tür ankommen   . . . . . . . . . . . 518



Siebter Teil  Die Heilung des politischen Körpers

Die Heilung des politischen Körpers    .  .  .  .  .  .  .  . 523
„I Read the News Today, Oh Boy“  . . . . . . . . . . 537
Selbstgerechtigkeit bringt uns nicht weiter    .  .  .  .  . 547
Politik im 21. Jahrhundert einmal anders   .  .  .  .  .  . 554
Was wir von der Medizin lernen können    .  .  .  .  .  . 563
Die zähmende Kraft des Kleinen   . . . . . . . . . . . 576
Achtsamkeit und Demokratie    . . . . . . . . . . . . 580
Talking Vietnam Meditation Blues –  
Ein Schnappschuß aus der Vergangenheit …  
oder sollte es die Zukunft sein?    . . . . . . . . . . . 585
Wag the Dog –  
Wenn der Schwanz mit dem Hund wedelt    .  .  .  .  . 593
„Ich weiß nicht,  
was ich ohne meine Übung getan hätte!“ .  .  .  .  .  .  . 597
Das Aussetzen der Zerstreuung  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 601
Momente der Stille   . . . . . . . . . . . . . . . . . . 606
Die Achtsamen sind im Kommen   . . . . . . . . . . 609

Achter Teil  Laßt die Schönheit, die wir lieben,  
  das sein, was wir tun

Unterschiedliche Wege des Wissens machen uns weiser   617
Auf der Schwelle: Karma trifft Dharma –  
Ein Quantensprung für den Homo sapiens sapiens  . . 626
Reflexionen über das Wesen der Natur  
und unseren Platz darin    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 634
Die Entfaltung verborgener Dimensionen     .  .  .  .  . 641
Die richtige Perspektive gewinnen     .  .  .  .  .  .  .  .  . 643

Dank    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 649
Literatur   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 651
Anmerkungen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 659



Einführung

Die Herausforderung  
eines Lebens und  
eine lebenslange Herausforderung 

Vielleicht ist es so, 
daß wir dann zu unserer wahren Arbeit gelangt sind,
wenn wir nicht mehr wissen, was wir tun sollen, 
und daß wir dann unsere wirkliche Reise angetreten haben, 
wenn wir nicht mehr wissen, wohin wir gehen sollen.

Wendell Berry 

!
Für mein Empfinden ist die Entwicklung des 
Lebens auf diesem Planeten heute an einem ent-

scheidenden Punkt angelangt. Es könnte sich in ganz unterschiedliche 
Richtungen entwickeln. Die Welt scheint in Flammen zu stehen und 
es sieht so aus, als stünden unsere Herzen ebenfalls in Flammen – sie 
sind entflammt von Furcht und Ungewißheit. Die Menschen haben 
keine Überzeugungen mehr und sind oft von einer leidenschaftlichen, 
aber unklugen Intensität erfüllt. Wie wir uns selbst sehen und wie wir 
die Welt sehen – das kann für die weitere Entwicklung einen großen 
Unterschied machen. Was uns als Individuen und als Gesellschaft in der 



14    Einführung  !

Zukunft widerfahren wird, hängt in beträchtlichem Ausmaß davon ab, 
ob wir die uns angeborene, also von Natur aus innewohnende Gabe des 
Gewahrseins in diesem Augenblick nutzen und wie wir sie benutzen. Die 
Geschehnisse werden entscheidend davon abhängen, ob wir etwas dafür 
tun, das Unbehagen, die Unzufriedenheit und das schiere Unwohlsein, 
die unser Leben und unser Zeitalter durchdringen, zu heilen, während 
wir gleichzeitig alles in uns und in der Welt, was gut, schön und gesund 
ist, nähren und beschützen. 

Wir sind dazu aufgerufen, zur Besinnung1 zu kommen, als Individuen 
und als Spezies. Zwar gibt es auch heute schon viele, wenn auch noch 
wenig wahrgenommene, Bäche und Flüsse menschlicher Kreativität, 
Güte und Fürsorge, die zu einem anwachsenden Strom der offenherzi-
gen Wachheit, des Mitgefühls und der Weisheit zusammenfließen. Aber 
wohin dieses Abenteuer uns als Spezies und als Individuen führen wird, 
ist noch völlig ungewiß. Die Endstation dieser kollektiven Reise, der wir 
uns nicht verweigern können, ist weder festgelegt noch vorherbestimmt. 
Es gibt kein Ziel, nur die Reise selbst. Das, was wir jetzt erleben und wie 
wir diesen Augenblick verstehen und damit umgehen, gestaltet das, was 
im nächsten Augenblick auftaucht, und zwar auf eine Art und Weise, 
die nicht festgelegt ist, ja die letztlich unbestimmbar und geheimnisvoll 
bleibt. 

Es geht auf dieser kollektiven Reise um unser Leben, und die Heraus-
forderung besteht darin, es so zu gestalten, als käme es wirklich auf jeden 
einzelnen von uns an. Als Menschen haben wir in dieser Hinsicht immer 
eine Wahl. Wir können uns entweder von Kräften und Gewohnheiten, 
die zu hinterfragen wir uns beharrlich weigern, davontragen lassen, oder 
wir können unser Leben in die Hand nehmen, indem wir uns ihrer 
bewußt werden und sie aktiv mitgestalten, unabhängig davon, ob das, 
was gerade geschieht, uns gefällt oder nicht. Nur wenn wir aufwachen, 
wird unser Leben real, und wir haben eine Chance, uns von unseren 
individuellen und kollektiven Verblendungen, Krankheiten und Nöten 
zu befreien. 

Vor vielen Jahren fragte mich ein Meditationslehrer während einer 
zehntägigen Meditationsklausur zu Beginn einer Einzelunterweisung: 
„Wie behandelt die Welt Sie denn so?“ Ich murmelte etwas wie: Es sei 
schon ganz in Ordnung. Dann fragte er mich: „Und wie behandeln Sie 
die Welt?“ 



 ! Einführung    15  

Darüber war ich ziemlich verblüfft. Das war die letzte Frage, die 
ich erwartet hatte. Es war offensichtlich, daß er sie nicht in einem all-
gemeinen Sinn meinte. Er machte keineswegs Konversation. Er wollte 
wissen, wie ich genau hier, während der Klausur, an diesem Tag und in 
Angelegenheiten, die mir damals vielleicht banal oder gar trivial vorka-
men, mit der Welt umging. Ich hatte gedacht, ich würde mich während 
dieser Klausur mehr oder weniger aus der „Welt“ ausklinken. Diese 
Bemerkung machte mir jedoch klar, daß es nicht möglich ist, aus der 
Welt auszusteigen, und daß die Art und Weise, wie ich in jedem einzel-
nen Augenblick mit ihr umging, selbst in dieser künstlich vereinfachten 
Umgebung, wichtig, ja wesentlich war für das, was ich mit der Teil-
nahme an dieser Klausur bezweckte. Ich erkannte in diesem Augenblick, 
daß ich noch viel über die Gründe zu lernen hatte, die mich hierherge-
führt hatten, über den Sinn der Meditation im allgemeinen und über 
die allem zugrundeliegende Frage, was ich eigentlich mit meinem Leben 
anfangen wollte. 

Im Laufe der Jahre erkannte ich dann allmählich das Offensichtliche, 
nämlich daß diese beiden Fragen lediglich die zwei Seiten einer Medaille 
sind. Wir stehen in jedem Augenblick in einer intensiven Beziehung zur 
Welt. Diese Beziehung bestimmt und definiert unser Leben sowie die 
Welt, in der wir leben und in der sich unsere Erfahrungen entfalten. 
Allerdings betrachten wir diese beiden Aspekte des Lebens – wie die Welt 
uns behandelt und wie wir die Welt behandeln – meist als voneinander 
unabhängige Dinge. Ist Ihnen schon einmal aufgefallen, wie leicht wir 
uns auf die Vorstellung versteifen, wir seien Akteure auf einer an sich leb-
losen Bühne, so als sei die Welt nur „dort draußen“ und nicht genauso 
„hier drinnen“? Haben Sie bemerkt, daß wir uns oft so verhalten, als 
gäbe es eine nennenswerte Trennung zwischen da draußen und hier drin-
nen, auch wenn unsere Erfahrung uns sagt, daß da nur eine ganz dünne 
Membran ist, im Grunde also keine wirkliche Trennung? 

Selbst wenn wir uns der engen Beziehung zwischen innen und außen 
bewußt sind, kann es sein, daß wir nur wenig Gespür dafür haben, auf 
welche Weise unser Leben die Welt und auf welche Weise die Welt wie-
derum unser Leben in einem symbiotischen Tanz der Gegenseitigkeit 
und Interdependenz beeinflußt und gestaltet. Das reicht von der tiefen 
Beziehung zu unserem Körper und unserem Geist bis hin zu den Bezie-
hungen zu unseren Familienmitgliedern, von unseren Kaufgewohnhei-



16    Einführung  !

ten über das, was wir von den Fernsehnachrichten halten, bis hin zu der 
Art und Weise, wie wir uns im größeren Kontext der politischen Welt 
verhalten. 

Dieser Mangel an Gespür ist besonders schädlich, ja sogar zerstöre-
risch, wenn wir versuchen, die Dinge so hinzubiegen, wie wir sie gern 
hätten. Dabei kümmert es uns nicht, daß ein solches Verhalten, mit dem 
wir den natürlichen Rhythmus der Dinge unterbrechen, etwas Gewalttä-
tiges hat. Früher oder später leugnet ein solches Erzwingen die wechsel-
seitige Abhängigkeit, die Schönheit des Gebens und Nehmens und die 
Komplexität des Tanzes selbst. Am Ende treten wir damit, gewollt oder 
ungewollt, vielen Menschen auf die Zehen. Wenn wir derart unsensibel 
geworden sind und den Kontakt zur Wirklichkeit verloren haben, isoliert 
uns das von unseren eigenen Möglichkeiten. 

Weigern wir uns anzuerkennen, wie die Dinge tatsächlich sind, und 
versuchen wir – aus Angst, daß unsere Bedürfnisse sonst nicht befriedigt 
werden – eine Situation oder eine Beziehung gewaltsam so hinzubiegen, 
wie wir sie haben wollen, dann vergessen wir dabei, daß wir gewöhnlich 
sowieso kaum wissen, was wir wirklich wollen. Und wir vergessen, daß 
dieser Tanz von einer außerordentlichen Komplexität und zugleich Ein-
fachheit ist und neue und interessante Dinge geschehen, wenn wir nicht 
vor unseren Ängsten kapitulieren und, statt die Dinge erzwingen zu 
wollen, einfach unsere Wahrheit leben. Was dann geschehen kann, geht 
weit über unsere begrenzten Möglichkeiten hinaus, die Welt kurzfristig 
zu kontrollieren. 

Als Individuen und als Spezies können wir es uns nicht länger 
leisten, die Tatsache der wechselseitigen Verbundenheit und Abhängig-
keit zu ignorieren. Ebensowenig dürfen wir übersehen, welche neuen 
Möglichkeiten sich aus unseren Sehnsüchten und Absichten ergeben, 
wenn wir, ein jeder auf seine spezielle Weise, zu ihnen stehen. Durch 
die Wissenschaften sowie unsere spirituellen Traditionen haben wir 
erfahren, daß unsere Gesundheit und unser Wohlergehen als Indi-
viduen, unser Glück und sogar unser Fortbestehen als menschliche 
Spezies davon abhängen, wie wir unser Leben gestalten. Gleichzeitig ist 
uns als Kultur deutlich geworden, daß alles Leben auf dieser Erde ganz 
wesentlich abhängig ist von ebendiesen Entscheidungen, die durch 
unser kollektives Verhalten als soziale Wesen noch entschieden größere 
Dimensionen bekommen. 



 ! Einführung    17  

Ein Beispiel dafür ist der Treibhauseffekt. Wie die Klimaforschung 
zeigen konnte, ist der CO2-Gehalt der Atmosphäre in den vergangenen 
44 Jahren sprunghaft um 18 Prozent angestiegen – auf das höchste 
Niveau der letzten 160 000 Jahre. Diese alarmierende Zunahme des 
CO2-Gehalts ist ganz und gar auf menschliches Handeln zurückzufüh-
ren. Wenn diese Entwicklung anhält, wird sich nach Vorhersage der 
internationalen Kommission für den Klimawandel der Anteil an Kohlen-
dioxid in der Atmosphäre bis zum Jahre 2100 verdoppelt haben, und die 
Durchschnittstemperaturen dürften als Folge davon weltweit dramatisch 
ansteigen. Eine Konsequenz wird sein, daß das Eis beider Polarkappen 
immer mehr abschmilzt und die Gletscher weltweit verschwinden. Die 
potentiellen Konsequenzen in Form einer Auslösung chaotischer Fluk-
tuationen, die das Klima weltweit destabilisieren, sind ernüchternd, 
wenn nicht gar erschreckend. Auch wenn diese Prozesse an sich nicht 
vorhersehbar sind, so ist doch wahrscheinlich, daß es in relativ kurzer 
Zeit zu einem dramatischen Anstieg des Meeresspiegels kommen wird 
und deshalb die bewohnten Küstenregionen und Küstenstädte weltweit 
überflutet werden. Stellen Sie sich Hamburg oder Manhattan vor, wenn 
der Meeresspiegel um 18 Meter ansteigt! 

Wir könnten dies als eines von vielen Symptomen einer Art Autoim-
munerkrankung der Erde bezeichnen, die darauf zurückgeht, daß das 
menschliche Handeln das dynamische Gleichgewicht des „Körpers der 
Erde“ als Ganzes ernsthaft unterminiert. Ist uns das bewußt? Kümmert 
uns das? Ist es das Problem von irgend jemand anderem? Ist es „ihr“ 
Problem, wer immer „sie“ auch sein mögen … die Naturwissenschaftler, 
die Regierungen, die Politiker, die Versorgungsbetriebe, die Autoindus-
trie? Ist es möglich, daß wir alle als Teil eines einzigen Körpers kollektiv 
zur Besinnung kommen und uns darum bemühen können, wieder ein 
dynamisches Gleichgewicht herzustellen? 

Ich denke, es ist höchste Zeit, daß wir dem Aufmerksamkeit schen-
ken, was wir bereits wissen oder spüren – nicht nur, was die äußere 
Welt unserer Beziehungen zu anderen und zu unserer Umwelt angeht, 
sondern auch unsere eigenen Gedanken und Gefühle, Wünsche und 
Ängste, Hoffnungen und Träume betreffend. Den meisten von uns ist 
der Wunsch gemeinsam, in Frieden leben, unseren individuellen Sehn-
süchten und kreativen Impulsen nachgehen und auf sinnvolle Weise zu 
einem größeren Zweck beitragen zu können. Wir möchten zu etwas 



18    Einführung  !

zugehörig sein, möchten Wertschätzung für das erhalten, was wir sind, 
möchten als Individuen und Familien gedeihen. Wir würden gern in 
einer Gesellschaft leben, die ein vernünftiges Ziel hat und in der gegen-
seitige Achtung herrscht, wir möchten als Individuen in einem dynami-
schen Gleichgewicht leben, das als „Gesundheit“ bekannt ist, aber auch 
in einem kollektiven Gleichgewicht, welches man als „Gemeinwohl“ 
bezeichnet hat. Es sollte ein Gleichgewicht sein, welches unserer Ver-
schiedenheit Rechnung trägt, unsere jeweiligen kreativen Potentiale 
fördert und uns die Möglichkeit eröffnet, frei zu sein von willkürli-
cher Gewalt und von dem, was unsere wichtigsten Lebensgrundlagen 
bedroht. 

Ironischerweise ist ein solches Gleichgewicht jederzeit zum Greifen 
nahe; in kleinen Dingen, die gar nicht so klein sind und nichts mit 
Wunschdenken, starrer oder autoritärer Kontrolle oder Utopien zu tun 
haben. Eine solche Balance ist bereits vorhanden, wenn wir uns auf unse-
ren Körper und unseren Geist einstimmen, auf unsere Motivation und 
unsere Vision dessen, wofür es sich zu leben lohnt und was getan werden 
muß. Sie ist vorhanden in den kleinen guten Taten des Alltags – inner-
halb der Familie, aber auch unter Fremden und in Kriegszeiten sogar 
unter angeblichen Feinden. Sie ist auch immer dann vorhanden, wenn 
wir unseren Müll recyceln, wenn wir Wasser sparen, mit anderen zusam-
menarbeiten, um unser Viertel zu verschönern, oder ein Stück wilder 
Natur oder eine vom Aussterben bedrohte Spezies retten. 

Wenn die Ursache dieser Autoimmunerkrankung der Erde in den Taten 
und Bewußtseinszuständen der Menschheit zu suchen ist, dann sollten 
wir in Erwägung ziehen, was uns die Pioniere der modernen Medizin 
über den wirksamsten Umgang mit solchen Erkrankungen sagen. In 
den vergangenen dreißig Jahren hat es umfangreiche Forschungen und 
klinische Erfahrungen im Bereich der sogenannten Geist/Körper-Medi-
zin gegeben, in der Verhaltensmedizin, der psychosomatischen Medizin, 
der integrativen Medizin und Komplementärmedizin. Wir haben daraus 
gelernt, daß das geheimnisvolle dynamische Gleichgewicht, das wir 
„Gesundheit“ nennen, sowohl vom Körper als auch vom Geist abhän-
gig ist (wenn wir das Vokabular der merkwürdigen und künstlichen 
Spaltung, durch die wir diese beiden voneinander trennen, benutzen 
wollen), und daß es möglich ist, dieses Gleichgewicht durch spezifische 



 ! Einführung    19  

Eigenschaften der Aufmerksamkeit, die unterstützend, erneuernd und 
heilend wirken können, zu verbessern. 

Wie sich zeigt, besitzen wir alle tief in unserem Inneren das Poten-
tial, zu einem dynamischen und lebenserhaltenden inneren Frieden 
und Wohlsein, zu einer vielschichtigen, uns angeborenen Intelligenz 
zu finden, die weit über unser begriffliches Fassungsvermögen hinaus-
reicht. Wenn es uns gelingt, diese Kapazitäten zu mobilisieren und wei-
terzuentwickeln, dann werden wir körperlich, emotional und spirituell 
gesünder. Und dazu noch viel glücklicher. Selbst unser Denken wird 
klarer, und wir werden viel weniger von heftigen Gemütsschwankungen 
geplagt. 

Diese Fähigkeit, aufmerksam zu sein und intelligent zu handeln, läßt 
sich mit der nötigen Motivation weit über unsere wildesten Erwartungen 
hinaus entwickeln. Es ist traurig, daß wir als Individuen oft erst dann 
dazu motiviert sind, wenn wir bereits lebensbedrohlich erkrankt sind 
oder einen Schock erlitten haben, der enorme körperliche und seelische 
Schmerzen hervorruft. Diese Motivation entsteht vielleicht, wie das bei 
so vielen der Patienten unserer Stress Reduction Clinic der Fall war, 
wenn wir uns durch einen solchen Schock unsanft der Tatsache bewußt 
werden, daß die Möglichkeiten der sich auf moderne Technologien stüt-
zenden Medizin trotz ihrer bemerkenswerten Fortschritte doch äußerst 
begrenzt sind. 

Wie die medizinische Forschung gezeigt hat, ist es dem Individuum 
möglich, tiefe innere Kraftquellen anzuzapfen, die uns als Menschen von 
Natur aus zu eigen sind: Ressourcen des Lernens, des Wachsens, der Hei-
lung und der Transformation, die uns allen während unseres gesamten 
Lebens zur Verfügung stehen. Zugang zu ihnen erhalten wir immer von 
dem Punkt aus, wo wir uns gerade befinden, nämlich „hier“, und in dem 
einzigen Augenblick, der uns zur Verfügung steht, nämlich „jetzt“. Wir 
alle besitzen das Potential zu Heilung und Transformation, ganz gleich, 
in welcher Situation wir uns befinden. Diese inneren Ressourcen sind 
unser Geburtsrecht. Es liegt in unserer Natur als Spezies, zu lernen, zu 
wachsen, heil zu werden und fortzuschreiten zu größerer Weisheit, zu 
größerem Mitgefühl mit uns selbst und mit anderen.

Aber diese Fähigkeiten müssen erst einmal aufgedeckt, entwickelt 
und nutzbar gemacht werden. Darin liegt die Herausforderung unseres 
Lebens: die Chance zu nutzen, aus den Augenblicken, die uns gegeben 



20    Einführung  !

sind, das Beste zu machen. Oft vergeuden wir die kostbaren Momente 
unseres Lebens mit allem möglichen Kram, doch wir haben nun einmal 
nicht mehr zur Verfügung als ebendiese Augenblicke. Wenn wir in die-
sen Augenblicken wirklich präsent sind, beginnen interessante Dinge zu 
geschehen. 

Es ist ein lebenslanges Abenteuer, diese Herausforderung für unser 
Leben – das Potential zum Lernen, zum Wachsen, zum Heil werden und 
zur Transformation – genau in diesem Augenblick zu entwickeln. Das 
Abenteuer beginnt als eine Reise zur Erkenntnis dessen, was wir wirklich 
sind, und zu einer Weise, das Leben zu leben, als käme es wirklich darauf 
an. Und es kommt tatsächlich auf uns an; mehr, als wir glauben.

Diese Reise zu größerer Gesundheit und geistiger Klarheit beginnt 
damit, daß wir die Ressourcen, die wir bereits besitzen, mobilisieren 
und weiterentwickeln. Die wichtigste davon ist unsere Fähigkeit, jenen 
Aspekten unseres Lebens Aufmerksamkeit zu schenken, um die wir uns 
bisher kaum gekümmert haben. Durch Aufmerksamkeit wird unser 
Bewußtsein geschärft, jener Aspekt unseres Daseins, der uns, zusammen 
mit der Sprache, als Spezies definiert. Wir wachsen, wandeln uns und 
lernen durch die direkte Wahrnehmung der Dinge mittels unserer fünf 
Sinne, in Verbindung mit der Kraft des Geistes, den die Buddhisten als 
ein sechstes Sinnesvermögen ansehen. Wir sind fähig wahrzunehmen, 
daß jeder einzelne Aspekt unserer Erfahrung innerhalb eines unendli-
chen Netzwerkes von Wechselwirkungen existiert, die für unser unmit-
telbares und unser langfristiges Wohlergehen wesentlich sind. 

Es ist zweifellos richtig, daß wir viele dieser Beziehungen nicht gleich 
erkennen. Sie mögen bislang mehr oder weniger verborgene Dimensio-
nen im Gefüge unseres Lebens gewesen sein, die noch der Entdeckung 
harren. Aber nichtsdestoweniger sind diese verborgenen Dimensionen 
(oder das, was wir neue Grade der Freiheit nennen könnten), ein Poten-
tial, das uns zur Verfügung steht. Es wird sich allmählich enthüllen, 
wenn wir unsere Fähigkeit zum bewußten Gewahrsein kultivieren und 
darin verweilen, indem wir unsere Aufmerksamkeit voller Ehrfurcht und 
Zärtlichkeit auf das verblüffend komplexe Universum gerichtet halten, 
auf das Terrain – etwa die Familie, den Körper, den Geist –, innerhalb 
dessen wir uns orientieren und unseren Platz suchen. All das befindet 
sich auf allen Ebenen in einem ständigen Wandel und Fluß, so daß uns 



 ! Einführung    21  

zahllose unerwartete Möglichkeiten, zu wachsen und klarer zu sehen, 
präsentiert werden. Wir können zu größerer Weisheit in unserem Han-
deln gelangen und das quälende Leiden in unserem aufgewühlten Geist 
lindern, der gewohnheitsmäßig so weit von seiner Heimat, von Ruhe 
und Frieden entfernt ist. 

Diese Reise zu Gesundheit und geistiger Klarheit ist nicht weniger als 
eine Einladung, zur Fülle unseres Lebens zu erwachen, solange wir noch 
Zeit dazu haben, statt dies erst, wenn überhaupt, auf unserem Toten-
bett zu tun. Davor hat uns schon Henry David Thoreau eindringlich 
gewarnt, als er in Walden schrieb: 

Ich ging in die Wälder, weil ich bewußt leben und mich nur mit 
den wesentlichen Tatsachen des Lebens auseinandersetzen wollte, 
weil ich herausfinden wollte, ob es mir nicht möglich wäre zu 
lernen, was das Leben mich zu lehren hat, um nicht dann, wenn 
es ans Sterben ginge, entdecken zu müssen, daß ich nicht gelebt 
hatte.

Zu sterben, ohne wirklich gelebt zu haben, ohne zu unserem Leben 
erwacht zu sein, ist eine Gefahr, die angesichts unserer automatisierten 
Gewohnheiten und des gnadenlosen Tempos, in dem sich die Dinge 
heutzutage entwickeln, ständig auf uns lauert. Dazu trägt die Gedan-
kenlosigkeit bei, mit der wir im allgemeinen unsere Beziehungen zu dem 
behandeln, was für uns vielleicht das Allerwichtigste, in unserem Leben 
aber gleichzeitig das am wenigsten Offensichtliche ist. 

Wir sind fähig, zu lernen und uns in dem uns eigenen Vermögen zu 
weiser und offenherziger Aufmerksamkeit zu verankern. Wenn wir das 
Gewahrsein von Herz und Geist schmecken und darin verweilen, kann 
es die Schleier unserer zur Routine gewordenen Gedankenmuster, Sin-
neswahrnehmungen und Beziehungen durchdringen und uns von ihnen, 
aber auch von den häufig sehr turbulenten und destruktiven Bewußt-
seinszuständen und Emotionen, die mit ihnen einhergehen, befreien. 
Solche Gewohnheiten sind immer von der Vergangenheit bestimmt, 
also nicht nur von unserem genetischen Erbe, sondern auch von unseren 
Erfahrungen: von Traumata und Ängsten, vom Mangel an Vertrauen und 
Sicherheit, von Gefühlen der Wertlosigkeit, sowie von lang gehegtem 
Groll aufgrund alter Kränkungen, Ungerechtigkeiten oder ganz offen-



22    Einführung  !

sichtlichem Mißbrauch. Es sind diese Gewohnheiten, die heute unsere 
Sicht einschränken, unser Verständnis verzerren und uns, wenn wir nichts 
gegen sie unternehmen, daran hindern, zu wachsen und heil zu werden. 

Um zur Besinnung zu kommen, müssen wir zuerst zum Körper 
zurückkehren, zu jenem Ort, an dem unsere biologischen Sinne und 
das, was wir den Geist nennen, auftreten. Oft bewohnen wir unseren 
Körper kaum und kümmern uns nicht darum, ihm Aufmerksamkeit zu 
schenken und ihn zu achten. Unser eigener Körper ist seltsamerweise 
eine Landschaft, die uns sowohl vertraut als auch erstaunlich fremd 
ist. Manchmal fürchten, ja verabscheuen wir ihn, je nach dem, was wir 
erlebt haben oder zu erleben fürchten. Dann wiederum sind wir völlig 
eingenommen von ihm; wir sind besessen von seiner Größe, seiner 
Form, seinem Gewicht, seinem Aussehen. Und wir laufen Gefahr, in 
unbewußte und scheinbar endlose Selbstbespiegelung und puren Nar-
zißmus zu verfallen. 

Wie wir aus vielen in den vergangenen dreißig Jahren im Bereich der 
Geist/Körper-Medizin erstellten Studien wissen, ist es auf der Ebene des 
Individuums möglich, zu einem gewissen Grad an Frieden in Körper 
und Geist zu gelangen – und damit zu mehr Gesundheit, Wohlbefin-
den, Glück und Klarheit, selbst inmitten großer Schwierigkeiten und 
Herausforderungen. Viele tausende von Menschen haben diese Reise 
bereits unternommen und haben darüber berichtet, wieviel sie für sich 
selbst, aber auch für ihre Mitmenschen daraus gewonnen haben. Es hat 
sich gezeigt, daß Aufmerksamkeit ein Weg ist, auf dem wir Zugang zu 
diesen verborgenen Dimensionen und diesen neuen Graden von Freiheit 
finden können, ein Weg, der nicht nur einigen wenigen Auserwählten 
offensteht. Jedermann kann sich auf diesen Pfad begeben und dort sehr 
viel finden, was ihm nützt und ihm wohltut. 

Zur Besinnung kommen ist auch eine Arbeit, die keine Zeit erfordert, 
einzig und allein unsere Präsenz und Wachheit hier und jetzt. Paradoxer-
weise ist es zugleich eine lebenslange Aufgabe. Man könnte sagen, daß 
wir uns dieser Aufgabe „für unser Leben“ widmen – in jedem möglichen 
Sinn dieses Satzes.

Wollen wir auf allen nur möglichen Ebenen zur Besinnung kommen, 
dann besteht der erste Schritt darin, daß wir eine besondere Art des 
Gewahrseins kultivieren, die Achtsamkeit genannt wird. Achtsamkeit ist 



 ! Einführung    23  

der letzte gemeinsame Nenner auf dem Weg zu unserem eigentlichen 
Menschsein, unserer Fähigkeit zu Gewahrsein und Selbsterkenntnis. 
Achtsamkeit wird dadurch geschult, daß wir aufmerksam sind, und 
diese Aufmerksamkeit wiederum wird, wie wir sehen werden, durch eine 
Praxis entwickelt und verfeinert, die Achtsamkeitsmeditation genannt 
wird. Diese Praxis hat sich in letzter Zeit − nicht zuletzt aufgrund einer 
ständig wachsenden Zahl medizinischer Studien über ihre vielfältigen 
Wirkungen − rasch in der ganzen Welt ausgebreitet und ist zu einem 
Bestandteil der westlichen Kultur geworden. Sollten Sie jedoch, wenn 
Sie nur das Wort „Meditation“ hören, plötzlich das Gefühl haben, dies 
sei etwas Seltsames, Verrücktes, Exotisches oder einfach „nichts für 
mich“, dann liegt das vielleicht nur an den Vorstellungen, die Sie von 
der Meditation haben. Denn die Meditation, und insbesondere die 
Achtsamkeitsmeditation, ist nicht das, was Sie denken. 

An der Meditation ist überhaupt nichts Außergewöhnliches oder 
Seltsames. Es geht dabei nur darum, daß wir in unserem Leben so acht-
sam sind, als käme es auf jeden Augenblick an. Trotzdem mag es hilfreich 
sein, wenn wir im Gedächtnis behalten, daß die Meditation gleichzeitig 
auf eine kaum vorstellbare Weise etwas ganz Besonderes und Transfor-
mierendes ist. 

Wenn wir Achtsamkeit entwickeln und verfeinern, kann sie auf jeder 
Ebene unseres Lebens ihre Wirksamkeit entfalten, auf der privaten und 
der geschäftlichen, der gesellschaftlichen, politischen und globalen. 
Allerdings setzt das voraus, daß wir motiviert sind herauszufinden, wer 
wir wirklich sind, und unser Leben so zu leben, als käme es tatsächlich 
auf uns an. Das lebenslange Abenteuer entfaltet sich von dieser Stufe aus. 
Wenn wir diesen Pfad beschreiten, wie wir es in diesem Buch gemein-
sam tun werden, werden wir sehen, daß wir mit unseren Bemühungen 
ebensowenig allein dastehen wie mit unseren Schwierigkeiten. Denn 
wenn Sie mit der Praxis der Achtsamkeit beginnen, dann werden Sie Teil 
einer Art globalen Gemeinschaft der Ausrichtung und Erkundung, die 
letztlich uns alle umfaßt. 

Und noch eine Sache, bevor wir uns auf den Weg machen.
Soviel wir auch an uns arbeiten mögen, um zu lernen, zu wachsen 

und um das zu heilen, was der Heilung bedarf: Es ist nicht möglich, in 
einer Welt, die in vielerlei Hinsicht zutiefst krank ist und in der es überall 



24    Einführung  !

so viel Leiden und Not gibt, völlig gesund und heil zu sein. Da wir mit 
allem verbunden sind, ist das Leiden der anderen auch unser eigenes 
Leiden, auch wenn wir uns manchmal gern davon abwenden würden, 
weil es so schwer zu ertragen ist. Dies muß jedoch kein Problem sein; es 
kann vielmehr zu einem stark motivierenden Faktor für die innere und 
äußere Transformation werden. 

Unsere Welt wurde in ihrer Geschichte immer wieder von Krämpfen 
des Irrsinns geschüttelt, nämlich zu Zeiten, in denen eine Art kollek-
tiven Wahnsinns in Form von Engstirnigkeit und Fundamentalismus 
die Vorherrschaft übernommen hat, und großes Elend, Verwirrung 
und die Gesellschaft zersetzende Kräfte den Status quo beherrschten. 
Diese Eruptionen sind das genaue Gegenteil von Weisheit und Gleich-
gewicht. Nicht selten gehen sie mit einer arroganten Verherrlichung 
der eigenen Position und der schamlosen Ausbeutung anderer einher 
und  fast immer beruhen sie auf einer Ideologie politischer, kultureller, 
religiöser oder wirtschaftlicher Überlegenheit, auch wenn sich diese 
den Mantel von Humanismus, wirtschaftlicher Entwicklung und Glo-
balismus umhängt. Unter der sichtbaren Oberfläche haben diese Kräfte 
oft eine kulturelle Gleichschaltung und die Zerstörung der Umwelt 
zur Folge, einhergehend mit einer krassen Mißachtung der Menschen-
rechte. Das Pendel scheint immer schneller auszuschlagen, so daß es 
kaum Zeiten gibt, in denen der Irrsinn vorübergehend aussetzt und wir 
tatsächlich einmal zu Gemütsruhe und einem Gefühl tiefen Friedens 
finden können. 

Im 20. Jahrhundert hat es bekanntlich mehr systematisches Morden 
im Namen des Friedens und der Beendigung von Kriegen gegeben als in 
allen Jahrhunderten davor zusammengenommen. Und im 21. Jahrhun-
dert geht es so weiter, wenn auch in ganz anderen, jedoch nicht minder 
erschreckenden Erscheinungsformen. Die Kriege, zu denen auch nicht 
erklärte Kriege und Antiterrorkriege gehören, werden auf allen Seiten 
stets im Namen überaus hehrer Ideale und Prinzipien geführt. Doch 
wenn wir uns zur Lösung von Problemen der Anwendung von Gewalt 
bedienen, statt auf andere, kreativere Mittel zurückzugreifen, macht uns 
das blind für die Tatsache, daß Krieg und Gewalt selbst Symptome jener 
Autoimmunerkrankung sind, unter der unsere gesamte Spezies zu leiden 
scheint. Es macht uns auch blind dafür, daß uns andere Wege zur Wie-
derherstellung von Harmonie und Balance zur Verfügung stehen. 



 ! Einführung    25  

Es ist nun einmal sehr viel leichter, einen Krieg zu „gewinnen“ als 
anschließend auch einen wirklichen Frieden zu erreichen. Dazu ist 
eine völlig andere Art des Denkens, des Bewußtseins und der Planung 
erforderlich, eine Denkart, die nur daraus erwachsen kann, daß wir uns 
selbst besser verstehen und ein mitfühlendes Verständnis für andere 
entwickeln, die vielleicht gar nicht nach dem streben, was wir für das 
Wichtigste halten, die ihre eigene Kultur haben, ihre eigenen Gebräuche 
und Werte, und die dieselben Ereignisse vielleicht ganz anders wahrneh-
men als wir. 

Angesicht des Zustands der Welt ist es vielleicht an der Zeit, daß wir 
Zugang zu den tieferen Dimensionen der menschlichen Intelligenz und 
Verbundenheit finden, die unseren unterschiedlichen Weltanschauungen 
zugrunde liegen. Das legt die Vermutung nahe, daß es zutiefst unklug 
sein könnte, einzig und allein nach unserem individuellen Wohlergehen 
und unserer eigenen Sicherheit zu streben, weil nämlich unser Wohl-
ergehen und unsere Sicherheit ganz eng mit allem anderen in dieser 
zunehmend kleiner werdenden Welt verbunden sind. 

Zur Besinnung kommen bedeutet auch, daß wir ein umfassendes 
Bewußtsein all unserer Sinne (worunter aus buddhistischer Sicht auch 
der Geist fällt), und ihrer Begrenztheit erlangen, und daß wir der Ver-
suchung widerstehen, in Zeiten der Verunsicherung die äußere Welt so 
weit wie nur möglich kontrollieren zu wollen. Ein solches Unterfangen 
ist schlichtweg unmöglich; es zehrt unsere Kräfte auf und leistet der 
Gewalt Vorschub. Auch was den größeren Bereich der Gesundheit des 
Planeten Erde angeht, müssen wir ein Bewußtsein für den Körper erlan-
gen, in diesem Fall für den „Körper“ von Gemeinschaften, Unternehmen 
und Nationen, die alle ihre ganz eigenen Beschwerden, Erkrankungen 
und Weltanschauungen haben. In allen finden sich auch im Rahmen 
ihrer eigenen Tradition und Kultur Ressourcen für die Förderung von 
Selbstgewahrsein und Heilung; außerdem ergeben sich aus dem Zusam-
mentreffen verschiedener Kulturen und Traditionen – einem Kennzei-
chen der heutigen Welt – ganz neue Möglichkeiten. 

Eine Autoimmunerkrankung bedeutet, daß das Immunsystem, wel-
ches die Sicherheit des Körpers garantieren soll, Amok läuft und der 
Körper seine eigenen Zellen und Gewebe angreift. Kein Körper, auch 
kein politischer, kann unter solchen Bedingungen lange weiter bestehen, 
ganz gleich, wie gesund und vital er sonst sein mag. Wie es bei Menschen 



26    Einführung  !

der Fall ist, die durch einen Herzanfall oder eine unerwartete Diagnose 
urplötzlich auf den Weg der Suche nach mehr Gesundheit und umfas-
senderem Wohlergehen gestoßen werden, kann ein solcher Schock, wie 
schrecklich er auch sein mag, zu einem Weckruf werden. Er kann tiefe 
und machtvolle Ressourcen der Heilung und Neuorientierung mobilisie-
ren, mit denen wir unsere Energien und Prioritäten neu ausrichten kön-
nen. Es sind Ressourcen, die wir vielleicht für lange Zeit vernachlässigt 
oder sogar ganz vergessen haben. 

Die Heilung der Welt als Ganzes ist das Werk vieler Generationen. 
Sie hat in vielen Bereichen, wo Menschen sich bewußt geworden sind, 
welch enormes Risiko wir eingehen, wenn wir die lebensbedrohliche 
Erkrankung des Patienten „Erde“ weiterhin ignorieren, bereits begon-
nen. Denn das Handeln des Menschen in der heutigen Zeit bestimmt 
das Schicksal der Lebewesen auf dieser Erde für viele kommende Gene-
rationen. Es ist also gefährlich, wenn wir der so offensichtlichen Diag-
nose Autoimmunerkrankung keine Beachtung schenken und uns nicht 
um Behandlungsformen kümmern, solange noch die Möglichkeit dazu 
besteht. 

Unsere Welt zu heilen, und sei es auch nur im Ansatz, verlangt, daß 
wir unsere verschieden geartete Intelligenz in den Dienst des Lebens, 
der Freiheit und des Strebens nach wahrem Glück stellen, für uns selbst 
und für zukünftige Generationen – und nicht nur für die Menschen des 
Westens, sondern für alle Bewohner dieses Planeten, für all jene, die im 
Buddhismus „die fühlenden Wesen“ genannt werden. Denn am Ende 
sind es das Fühlen und die Sinneswahrnehmungen, die uns als Schlüssel 
dienen, wenn wir zur Besinnung kommen und zu dem erwachen wollen, 
was möglich ist. Wenn wir nicht lernen, unsere Bewußtheit sowie unser 
Vermögen, klar zu sehen und selbstlos zu handeln, zu nutzen, zu ent-
wickeln und uns zu eigen zu machen, verdammen wir uns selbst zu der 
Autoimmunkrankheit unserer Unbewußtheit, aus der endlose Kreisläufe 
von Illusion, Verblendung, Habgier, Angst, Grausamkeit, Selbsttäu-
schung und letztlich auch willkürlicher Zerstörung und Tod resultieren. 

Es ist an der Zeit, daß wir uns für das Leben entscheiden und dar-
über nachdenken, was eine solche Wahl von uns verlangt. Diese Wahl ist 
etwas ganz Konkretes, von Augenblick zu Augenblick, nicht irgendeine 
gewaltige und einschüchternde Abstraktion. Die kreativen und phanta-
sievollen Bemühungen und Tätigkeiten eines jeden von uns zählen, und 



 ! Einführung    27  

es steht nicht weniger auf dem Spiel als die Gesundheit des Planeten 
Erde. Wir könnten sagen, daß die Welt, buchstäblich und metapho-
risch verstanden, für uns als Spezies stirbt, damit wir zur Besinnung 
kommen. Darum ist es an der Zeit, daß wir zur Fülle unserer Schönheit 
erwachen, daß wir das Werk unserer Selbstheilung, der Heilung unserer 
Gesellschaften und dieses Planeten angehen, es vorantreiben und dabei 
auf alles Wertvolle aufbauen, das bereits existierte und das jetzt zur Blüte 
kommt. Keine Absicht ist zu klein und keine Bemühung zu unbedeu-
tend. Jeder Schritt auf diesem Weg zählt. Und, wie Sie sehen werden: 
Jeder einzelne von uns zählt. 

Dieses Buch ist in acht Teile gegliedert, und in jeden Teil habe ich 
Geschichten aus meinem eigenen Erfahrungsschatz eingewoben. Damit 
will ich dem Leser ein Gefühl für das Paradoxon vermitteln, daß die 
Meditation einerseits etwas ganz Persönliches und Individuelles ist, 
andererseits aber sehr unpersönlich und universell, jenseits all der ego-
zentrischen Skripte zu „meinem“ Leben und „meiner“ Erfahrung, die 
von der  Ich-bildenden Gewohnheit des Geistes unablässig ausgeheckt 
werden. Ich möchte ein Gefühl dafür vermitteln, wie wichtig es ist, die 
eigene Erfahrung ernst, aber nicht persönlich zu nehmen und ihr mit 
einem gesunden Maß an Unbekümmertheit und Humor zu begegnen, 
insbesondere angesichts des ungeheuren Leids, in das wir als Menschen 
unentrinnbar verwickelt sind, und im Lichte der Vorläufigkeit all jener 
Zerrbilder, die wir unsere Meinungen und Ansichten nennen und an 
denen wir verzweifelt festhalten, um unserem Dasein irgendeinen Sinn 
abzugewinnen. 

Im ersten Teil werden wir erkunden, was Meditation ist und was die 
Kultivierung von Achtsamkeit beinhaltet. Der zweite Teil untersucht 
die Quellen unseres Leidens und unseres „Un-Wohlseins“2 und zeigt, 
daß Aufmerksamkeit eine befreiende Wirkung hat, wenn wir sie bewußt 
und ohne zu urteilen einsetzen. Er zeigt auch, wie die Meditation in 
die Medizin integriert wurde und neue Dimensionen unseres Geistes 
und unseres Herzens offenbart, die zutiefst heilend und transformie-
rend sein können. Der dritte Teil erkundet die „Sinnes-Landschaften“ 
unseres Lebens und geht der Frage nach, wie eine größere Bewußtheit 
der Sinneswahrnehmungen unser Wohlergehen fördert und unser Leben 
bereichert. Im vierten Teil erhält der Leser detaillierte Anweisungen zur 



28    Einführung  !

Entwicklung von Achtsamkeit durch die verschiedenen Sinne; hierbei 
wird ein Spektrum unterschiedlicher Meditationsmethoden vorgestellt, 
das uns einen Geschmack ihres außerordentlichen Reichtums vermittelt. 
Der fünfte Teil erkundet, wie die Entwicklung der Achtsamkeit durch 
eine „Umkehr im Bewußtsein“ zu Heilung und größerem Glück führen 
kann. Im sechsten Teil werden weitere Möglichkeiten der Kultivierung 
von Achtsamkeit angesprochen und etliche Beispiele dafür gegeben, 
wie sie die verschiedenen Aspekte unseres täglichen Lebens beeinflussen 
kann. Das reicht von der Erfahrung des eigenen Ortes bis zum „Sterben, 
bevor wir sterben“. Im siebten Teil werden die Welt der Politik und 
die Belastungen, denen die Welt ausgesetzt ist, aus der Perspektive der 
Geist/Körper-Medizin unter die Lupe genommen und einige Wege vor-
geschlagen, wie Achtsamkeit helfen könnte, die Gesundheit des Körpers 
der Politik und der gesamten Erde zu verbessern und sie zu transformie-
ren. Der achte Teil stellt unser Leben und die Herausforderung, mit der 
wir heute konfrontiert sind, in den größeren Kontext der Evolution der 
menschlichen Spezies und enthüllt verborgene Dimensionen dessen, was 
möglich ist, damit wir unser Leben von Augenblick zu Augenblick und 
von Tag zu Tag so leben können, als käme es wirklich darauf an. 



!"
Erster Teil 

Meditation ist nicht das,  
was Sie denken

Die Bandbreite dessen,  
was wir denken und tun,  
wird von dem begrenzt,  
was wir wahrzunehmen versäumen.

Ronald D. Laing

Da gibt es dieses Etwas in mir …  
Ich weiß nicht, was es ist …  
aber ich weiß, es ist in mir.

Walt Whitman



Meditation ist nichts  
für Feiglinge

!
In einer Zeit, wo die Dinge sich so schnell verän-
dern wie heute, ist es schwierig, von der zeitlosen 

Schönheit und dem Reichtum des gegenwärtigen Augenblicks zu spre-
chen. Doch je schneller die Dinge sich verändern, desto wichtiger ist 
es für uns, gelegentlich in das Zeitlose einzutreten und uns sogar darin 
einzurichten. Sonst könnten wir den Kontakt zu Dimensionen unseres 
Menschseins verlieren, die den Unterschied zwischen Glück und Elend 
ausmachen, zwischen Weisheit und Torheit, zwischen Wohlsein und 
dem Kraft raubenden Tumult im Geist, im Körper und in der Welt, 
den wir in diesem Buch „Un-Wohlsein“ (dis-ease) nennen wollen. Denn 
unsere Unzufriedenheit ist tatsächlich eine Krankheit (disease), selbst 
wenn sie uns nicht als solche erscheint. Manchmal bezeichnen wir diese 
Gefühle und Zustände, dieses Un-Wohlsein, das wir so oft empfinden, 
umgangssprachlich als „Streß“. Gewöhnlich sind sie unangenehm; sie 
belasten uns. Und sie gehen immer mit einem Grundgefühl des Unbe-
friedigtseins einher. 

Im Jahr 1979 habe ich die Stress Reduction Clinic gegründet. Wenn 
ich heute an jene Zeit zurückdenke, dann frage ich mich: „Was für ein 
Streß?“ – so sehr hat sich die Welt inzwischen verändert, so sehr hat sich 
das Tempo unseres Lebens beschleunigt und so nahe sind die Wechsel-
fälle und Gefahren des Lebens an unsere Haustür herangerückt. Wenn 
es damals bereits wichtig war, unsere persönliche Situation und unsere 
Umstände nüchtern zu betrachten und im Interesse unserer Gesund-



32    Meditation ist nicht das, was Sie denken  !

heit und Heilung neue und phantasievolle Wege des Umgangs damit 
zu finden, so ist es heute, wo wir in einer Welt leben, die im Laufe der 
Ereignisse in zunehmendes Chaos und wachsende Geschwindigkeit hin-
einkatapultiert worden ist, während sie gleichzeitig wesentlich vernetzter 
und kleiner wurde, noch unendlich viel wichtiger und dringlicher. 

In einer Zeit von solch exponentieller Beschleunigung ist es wichtiger 
und dringlicher denn je, daß wir lernen, im Zeitlosen zu Hause zu sein 
und daraus Trost zu schöpfen und Klarsicht zu gewinnen. Das war von 
Beginn an das zentrale Anliegen der Stress Reduction Clinic. Ich spreche 
nicht von einer fernen Zukunft, in der Sie nach Jahren des Bemühens 
endlich etwas erreichen, einen Geschmack von der zeitlosen Schönheit 
und der Wirkung meditativen Gewahrseins bekommen, um dann end-
lich ein effektiveres, befriedigenderes und friedlicheres Leben führen 
zu können. Ich spreche davon, daß Sie in ebendiesem Augenblick zum 
Zeitlosen Zugang gewinnen können – weil es sozusagen schon immer 
vor unserer Nase liegt –, und daß Sie damit auch Zugang zu jenen 
Dimensionen des Möglichen erhalten, die uns gegenwärtig verborgen 
bleiben, weil wir uns weigern, präsent zu sein, weil wir so sehr verführt, 
konditioniert, hypnotisiert oder verschreckt sind, daß wir uns in die 
Zukunft oder die Vergangenheit flüchten. Wir lassen uns davontragen 
vom Strom der Ereignisse und den Wetterwendungen unserer Reaktio-
nen und unserer eigenen Taubheit, ständig mit dem beschäftigt, wenn 
nicht gar von dem besessen, was wir oft gedankenlos als „dringend“ 
bezeichnen, während wir zugleich den Kontakt zu dem verlieren, was für 
unser Wohlergehen, für unsere geistige Gesundheit und sogar für unser 
Überleben wirklich wichtig, überaus wichtig, ja geradezu lebenswichtig 
ist. Dieses Eingenommensein von der Zukunft und der Vergangenheit ist 
uns dermaßen zur Gewohnheit geworden, daß wir meistenteils keinerlei 
Gewahrsein des gegenwärtigen Moments besitzen. Die Folge davon ist, 
daß wir wenig oder überhaupt keine Kontrolle über die Höhen und Tie-
fen in unserem Leben und in unserem Geist zu besitzen meinen. 

In der Broschüre, welche die Achtsamkeits-Kurse und -Schulungspro-
gramme beschreibt, die unser Institut, das Zentrum für Achtsamkeit in 
Medizin, Gesundheitswesen und Gesellschaft („Center for Mindfulness 
in Medicine, Health Care, and Society“, kurz CFM), Führungskräften 
in der Wirtschaft anbietet, heißt es zu Beginn: „Meditation ist nichts 



 ! Meditation ist nichts für Feiglinge    33  

für Feiglinge, nichts für jene Menschen, die aus Gewohnheit die leise 
Stimme der Sehnsucht ihres Herzens ignorieren.“ Dieser Satz steht dort 
natürlich mit voller Absicht; er soll sofort all jene von der Teilnahme 
abhalten, die noch nicht bereit sind für das Zeitlose, die es nicht verste-
hen würden oder die noch nicht einmal genügend Raum in ihrem Her-
zen und ihrem Verstand schaffen würden, um einer solchen Erfahrung 
oder einem solchen Verständnis eine Chance zu geben. 

Kämen solche Menschen zu einer unserer Programme, dann würden 
sie wahrscheinlich die ganze Zeit mit sich selbst kämpfen und vermutlich 
meinen, die Meditationsübungen, denen sie sich hier widmen sollen, 
seien Unsinn, reine Folter oder einfach Zeitverschwendung. Höchst-
wahrscheinlich wären sie so sehr mit ihrem Widerstand und ihren 
Einwänden beschäftigt, daß sie niemals in den kostbaren und dabei so 
kurzen Momenten ankommen würden, die wir haben, um auf diese 
Weise zusammenzuarbeiten. 

Wenn die Leute also zu diesen Klausuren kommen, können wir 
annehmen, daß sie entweder wegen oder trotz dieses Satzes gekommen 
sind. So oder so sollte bei ihnen – so war unsere strategische Über-
legung – eine implizite, wenn nicht gar unerschrockene Bereitschaft 
vorhanden sein, die innere Landschaft des Geistes und des Körpers zu 
erkunden, jenen Bereich, den die alten chinesischen Daoisten und Chan-
Meister3 das Nichttun genannt haben. Dies ist die Domäne der wahren 
Meditation, in der es so aussieht, als werde hier nichts oder nicht viel 
getan, in der jedoch gleichzeitig nichts Wichtiges ungetan bleibt, so 
daß sich als Konsequenz auf bemerkenswerte Weise jene geheimnisvolle 
Energie eines offenen, wachen Nichttuns in der Welt des Tuns manifes-
tieren kann. 

Wir schwimmen Tag für Tag im Strom des Lebens, und wie es halt 
so ist, hören wir dabei die meiste Zeit nicht auf das geflüsterte Verlangen 
unseres eigenen Herzens. Und ich will auch keineswegs behaupten, daß 
Meditation immer leicht oder gar angenehm ist. Sie ist einfach, aber sie 
ist durchaus nicht immer leicht. So ist es nicht leicht, in einem geschäf-
tigen Leben regelmäßig auch nur eine kurze Zeit am Stück für eine 
formelle Meditationsübung aufzubringen, ganz zu schweigen davon, sich 
daran zu erinnern, daß uns die Achtsamkeit, wie man so sagen könnte, 
auf „informelle“ Weise in jedem der sich entfaltenden Augenblicke 
unseres Lebens zur Verfügung steht. Doch manchmal können wir das, 



34    Meditation ist nicht das, was Sie denken  !

was uns unser eigenes Herz nahelegt, nicht länger ignorieren: Manchmal 
fühlen wir uns durch die lebenslange Sehnsucht unseres Herzens, sich 
selbst zu begegnen, irgendwie und auf geheimnisvolle Weise dazu hinge-
zogen, uns an Orte zu begeben, die wir normalerweise nicht aufsuchen 
würden. Wir fühlen uns vielleicht zu Orten hingezogen, an denen wir 
als Kind eine Zeitlang gelebt haben, zur Wildnis, einer Meditations-
klausur, einem Buch, einem Kurs oder einem Gespräch, zu allem, was 
es dieser lange ignorierten Seite in uns selbst ermöglichen könnte, sich 
dem Sonnenlicht zu öffnen, so daß wir sie wahrnehmen und sie uns zu 
eigen machen können. 

Das Abenteuer, welches das Universum der Achtsamkeit für uns 
bereithält, kann möglicherweise ein Zugang zu den Dimensionen unse-
res Seins sein, die wir vielleicht allzu lange ignoriert oder verleugnet 
haben. Achtsamkeit hat, wie wir sehen werden, das große und vielschich-
tige Vermögen, die Entfaltung unseres Lebens zu beeinflussen. Und aus 
denselben Gründen ist sie in der Lage, die größere Welt zu beeinflussen, 
in die wir so nahtlos eingebettet sind – unsere Familie, unsere Arbeit, 
die Gesellschaft insgesamt und die Art und Weise, wie wir uns als ein 
Volk verstehen, als das, was ich den „Körper der Politik“ nenne, und 
den Körper der Welt, also alle Bewohner des Planeten Erde zusammen-
genommen. Und all das kann deshalb durch Ihre eigene Erfahrung der 
Achtsamkeit geschehen, eben weil Sie so nahtlos eingebettet sind und 
weil es diese wechselseitigen Beziehungen zwischen dem Inneren und 
dem Äußeren, zwischen dem Dasein und dem Tun gibt. 

Es steht nämlich außer Frage, daß wir nahtlos in das Gewebe des 
Lebens selbst eingebettet sind, ebenso wie in das Gewebe dessen, was wir 
den Geist nennen könnten, eine unsichtbare und nicht greifbare Essenz, 
die es möglich macht, daß unser Empfinden und Bewußtsein und das 
Potential des Gewahrseins Unwissenheit in Weisheit und Zwietracht 
in Versöhnung und Übereinstimmung umzuwandeln. Das Gewahrsein 
bietet uns einen sicheren Hafen, in dem wir uns ausruhen und erholen 
können – in einer vitalen und dynamischen Harmonie, Gelassenheit, 
Kreativität und Freude, und zwar jetzt, und nicht erst in einer fernen 
und bloß erhofften Zukunft, in der die Dinge „besser geworden“ sind 
oder in der wir alles unter Kontrolle haben oder zu „besseren Menschen“ 
geworden sind. So seltsam es sich anhören mag: Unsere Fähigkeit zur 
Achtsamkeit erlaubt es uns, das zu schmecken und zu verkörpern, was 



 ! Meditation ist nichts für Feiglinge    35  

wir uns am tiefsten ersehnen, was uns so häufig entgleitet und erstaun-
licherweise doch immer so nahe ist – eine größere Stabilität des Geistes, 
eine größere Gemütsruhe und alles, was damit einhergeht, und zwar in 
jedem Augenblick unseres Lebens. 

Im Mikrokosmos ist uns der Friede nicht ferner als ebendieser 
Augenblick. Im Makrokosmos ist Friede etwas, was kollektiv fast jeder 
von uns auf die eine oder andere Weise anstrebt, besonders wenn dieser 
Friede begleitet ist von Gerechtigkeit sowie der Anerkennung der Men-
schenrechte und der uns innewohnenden Menschlichkeit. Einen solchen 
Frieden können wir schaffen, wenn wir tatsächlich lernen, als Individuen 
etwas mehr aufzuwachen und noch sehr viel mehr als Spezies; wenn wir 
lernen können, voll und ganz das zu sein, was wir wirklich sind und unser 
angeborenes menschliches Potential verwirklichen. Wie ein Sprichwort 
sagt: „Es gibt keinen Weg zum Frieden – Friede ist der Weg.“ Das gilt 
für die äußere Landschaft der Welt, aber auch für die innere Landschaft 
des Herzens. Und diese beiden Landschaften sind, in einem tiefen Sinne, 
eigentlich nicht verschieden. 

Weil Achtsamkeit, die wir uns als ein offenes, nichturteilendes Gewahr-
sein von Augenblick zu Augenblick vorstellen können, am besten durch 
Meditation kultiviert wird und nicht bloß, indem wir über sie nachden-
ken, und weil sie im Rahmen der buddhistischen Tradition, in der die 
Achtsamkeit oft als das Herz der buddhistischen Meditation beschrieben 
wird, am ausführlichsten und vollständigsten artikuliert wurde, habe ich 
mich entschlossen, hier und dort etwas über den Buddhismus und seine 
Beziehung zur Achtsamkeitspraxis zu sagen. Ich tue dies, damit wir aus 
dem, was diese außerordentliche Tradition der Welt auf der Grundlage 
ihrer inzwischen zweitausendfünfhundert Jahre dauernden Inkubation 
an diesem Punkt in der Geschichte anzubieten hat, mehr Verständnis 
gewinnen und Nutzen ziehen können. 

So wie ich es sehe, geht es dabei gar nicht um den Buddhismus als 
solchen. Wir können uns den Buddha vorstellen als ein Genie unseres 
Zeitalters, einen großen Wissenschaftler, der eine zumindest ebenso 
überragende Gestalt darstellt wie Darwin oder Einstein, und der, wie es 
der buddhistische Gelehrte Alan Wallace gern sagt, kein anderes Instru-
ment zur Verfügung hatte als seinen eigenen Geist, um das Wesen von 
Geburt und Tod und des anscheinend unausweichlichen Leidens bis in 



36    Meditation ist nicht das, was Sie denken  !

die Tiefe zu erforschen. Um diesen Forschungen nachgehen zu können, 
mußte er zuerst das Instrument, also seinen eigenen Geist, verstehen, 
entwickeln und verfeinern, und lernen, es wie ein Naturwissenschaftler 
im Labor zu eichen und zu stabilisieren. Auch Wissenschaftler müssen 
die Instrumente ständig weiterentwickeln, verfeinern, eichen und stabili-
sieren, die sie zur Erweiterung ihrer Sinnesorgane benutzen – gigantische 
optische Teleskope, Radio- oder Elektronenmikroskope oder Scanner zur 
Positronenemissionstomographie –, um damit die Natur des Universums 
und des riesigen Spektrums der wechselseitig verbundenen Phänomene, 
die sich darin entfalten, zu erforschen, sei es im Bereich der Physik und 
der physischen Phänomene, in der Chemie, Biologie, Psychologie oder 
irgendeinem anderen Forschungsbereich. 

Indem der Buddha sich dieser Herausforderung stellte – und mit 
ihm all jene, die in seine Fußstapfen traten –, nahm er es auf sich, tiefe 
Fragen im Hinblick auf das Wesen des Geistes und die Natur des Lebens 
zu erforschen. Ihre gemeinsamen Bemühungen der Selbsterforschung 
führten zu bemerkenswerten Entdeckungen. Es gelang ihnen, eine 
genaue Kartographie jenes Territoriums zu erstellen, das die Quintessenz 
des menschlichen Daseins ist; es ging dabei um Aspekte des Geistes, die 
uns allen gemein sind, unabhängig von unseren individuellen Gedan-
ken und Überzeugungen und der Kultur, in der wir leben. Sowohl die 
Methode, die sie benutzten, als auch die Früchte dieser Forschungsarbeit 
sind universell und haben nichts mit Ismen, Ideologien, Religionen und 
anderen Glaubenssystemen zu tun. Was sie entdeckten, ist eher mit 
medizinischen oder naturwissenschaftlichen Einsichten vergleichbar, also 
mit Bezugssystemen, die jedermann an jedem Ort untersuchen kann; ein 
jeder kann sie unabhängig von anderen für sich selbst auf die Probe stel-
len – was der Buddha seinen Anhängern selber von Anfang an empfahl. 

Weil ich Achtsamkeit praktiziere und lehre, mache ich immer wieder 
die Erfahrung, daß viele Menschen mich für einen Buddhisten halten. 
Wenn man mich danach fragt, sage ich gewöhnlich, ich sei kein Bud-
dhist, auch wenn es eine Periode in meinem Leben gegeben hat, in der 
ich mich als Buddhist verstanden habe, und auch wenn ich mich in ver-
schiedenen buddhistischen Praktiken geschult habe und weiterhin schule 
und sie sehr liebe und achte. Ich bin vielmehr jemand, der sich intensiv 
und mit Hingabe der buddhistischen Meditation widmet, nicht so sehr, 
weil ich per se ein Anhänger des Buddhismus wäre, sondern weil ich 



 ! Meditation ist nichts für Feiglinge    37  

seine Lehren und Praktiken als so tiefgründig, so universell anwendbar, 
so ungemein lehrreich und heilend erfahren habe. Das habe ich nicht 
nur während der vergangenen vierzig Jahre in meinem eigenen Leben 
bestätigt gefunden, sondern auch im Leben vieler anderer Menschen, mit 
denen zusammenzuarbeiten und zu praktizieren ich das Privileg hatte. 
Und ich bin immer wieder zutiefst von Menschen berührt – Lehrer oder 
Nichtlehrer, Menschen aus dem Osten oder aus dem Westen –, welche 
die Weisheit und das Mitgefühl, die zentrale Inhalte der buddhistischen 
Lehren und Praktiken sind, in ihrem eigenen Leben verkörpern. 

Für mich ist die Praxis der Achtsamkeit im Grunde eine Liebesge-
schichte, eine Liebesgeschichte mit dem, was das Grundlegendste in 
unserem Leben ist, mit dem, was ist, mit dem, was man die Wahrheit 
nennen könnte, die für mich Schönheit, das Unbekannte und das Mög-
liche einschließt, mit dem, was die Dinge wirklich sind – und das alles 
eingebettet ins Hier, in diesen Augenblick (denn es ist alles bereits hier), 
und gleichzeitig ins Überall, denn hier kann tatsächlich überall sein. Acht-
samkeit ist zudem immer jetzt, denn wie wir bereits gesagt haben und es 
immer wieder sagen werden: Nur diese eine Zeit, das Jetzt, gehört uns. 

Hier und jetzt, überall und immer, das gibt uns viel Raum zur 
Zusammenarbeit, zumindest wenn Sie interessiert und bereit sind, die 
Ärmel hochzukrempeln und die Arbeit des Zeitlosen zu tun, die Arbeit 
des Nichttuns, die Arbeit des Gewahrseins, das in Ihrem eigenen Leben 
verkörpert ist, so wie es sich von Moment zu Moment entfaltet. Tatsäch-
lich ist es sowohl eine zeitlose Arbeit als auch die Arbeit eines ganzen 
Lebens. 

Keine Kultur, keine Kunstform hat ein Monopol auf die Wahrheit oder 
die Schönheit. Aber ich finde es ebenso nützlich wie aufschlußreich, 
wenn wir bei der ganz speziellen Erkundung, die wir zusammen auf 
diesen Seiten und in unserem Leben unternehmen wollen, auf das Werk 
jener besonderen Menschen auf unserem Planeten zurückgreifen, die 
sich mit der Sprache des Herzens und Geistes befassen, die wir Poesie 
nennen. Unsere größten Dichter haben sich – so wie die größten Yogis 
und Lehrer in den meditativen Traditionen – einer tiefen inneren Erfor-
schung des Geistes und der Begrifflichkeiten und der engen Beziehungen 
zwischen inneren und äußeren Landschaften gewidmet. Es ist in den 
meditativen Traditionen in der Tat nichts Seltenes, daß Augenblicke der 



38    Meditation ist nicht das, was Sie denken  !

Erleuchtung und Einsicht mit Hilfe der Poesie zum Ausdruck gebracht 
werden. Yogis wie Poeten sind unerschrockene Erforscher dessen, was ist, 
und wortgewandte Hüter des Möglichen. 

Das Vergrößerungsglas, das uns große Dichtung vor die Augen hält, 
hat wie jede authentische Kunst das Potential, unsere Sehfähigkeit zu 
verbessern. Noch wichtiger ist jedoch, daß sie uns in die Lage verset-
zen kann, deutlicher die Dringlichkeit und Relevanz unserer eigenen 
Situation, unserer eigenen Psyche, unseres Lebens zu spüren, und zwar 
auf eine Art und Weise, die uns hilft zu verstehen, wohin die Medita-
tionspraxis unsere Aufmerksamkeit lenken will, damit wir hinschauen 
und sehen, wofür wir uns nach ihrer Anleitung öffnen können und, am 
allerwichtigsten, was zu fühlen und zu wissen sie uns ermöglicht. 

Poesie ist aus allen Kulturen und Traditionen auf diesem Planeten 
hervorgegangen. Man könnte sagen, daß unsere Dichter die Hüter 
des Gewissens und der Seele unseres Menschseins sind und es zu allen 
Zeiten gewesen sind. Sie sprechen viele Aspekte einer Wahrheit aus, 
die zu kontemplieren und zu beachten sich lohnt. Nordamerikanische, 
mittelamerikanische, südamerikanische, chinesische, japanische, euro-
päische, türkische, persische, indische oder afrikanische, christliche, 
jüdische, islamische, buddhistische oder hinduistische, animistische oder 
klassische, weibliche oder männliche, antike oder moderne Dichter, sie 
alle halten eine geheimnisvolle Gabe für uns bereit, die zu erkunden, 
zu genießen und wertzuschätzen sich lohnt. Sie geben uns eine neue 
Perspektive, aus der heraus wir uns anschauen und jenseits von Zeit und 
Kultur kennenlernen können; sie bieten uns etwas Grundlegenderes und 
Menschlicheres an als das Erwartete oder bereits Bekannte. 

Eine solche Perspektive mag nicht immer beruhigend sein. Manchmal 
kann sie sogar ausgesprochen aufrüttelnd und verstörend sein. Und viel-
leicht sind es gerade Gedichte dieser Art, bei denen wir länger verweilen 
sollten, weil sie nämlich das gesamte, sich ständig verändernde Spektrum 
von Licht und Schatten offenbaren, das ständig über den Bildschirm 
unseres Geistes huscht und in die untergründigen Strömungen unseres 
eigenen Herzens eindringt. 

In ihren besten Momenten bringen Dichter das Unaussprechliche 
zum Ausdruck, und in solchen Momenten werden sie durch irgendeine 
geheimnisvolle, von der Muse und ihrem Herzen gewährte Gnade zu 
Meistern der Worte jenseits aller Worte verklärt, und das Unaussprechli-



 ! Meditation ist nichts für Feiglinge    39  

che, um das sie gerungen, das sie geformt haben und auf das sie verweisen, 
wird auch durch unsere Teilhabe an ihren Gedichten lebendig. Gedichte 
erwachen dann zum Leben, wenn wir uns ihnen in den Momenten des 
Lesens und des Hörens annähern und sie zu uns kommen lassen, wenn 
wir mit all unserer Sensibilität und Intelligenz bei jedem Wort verharren, 
bei jedem evozierten Ereignis oder Moment sind, bei jedem Atemzug, 
den wir  dabei machen, bei jedem Bild, das kunst- und klangvoll evoziert 
wird und uns über alles Gekünstelte hinausträgt, zurück zu uns selbst 
und zu dem, was so ist, wie es ist. 

Und so werden wir auf unserer gemeinsamen Reise gelegentlich Rast 
machen, um in diesen Wassern der Klarheit und der Seelenqual zu baden 
und so von dem unvermeidbaren, quälenden Verlangen der Menschheit 
durchdrungen zu werden, sich selbst zu erkennen, sich, manchmal sogar 
mit Erfolg, an ihr tieferes Wissen zu erinnern, und in einem zutiefst 
freundlichen und letztlich überaus großzügigen und mitfühlenden Akt 
(auch wenn dieser kaum je zu ebendiesem Zweck unternommen wird), 
auf mögliche Wege der Vertiefung unseres Lebens und unseres Sehens 
hinzuweisen und dadurch vielleicht mehr wertzuschätzen, ja zu zelebrie-
ren, wer und was wir sind und werden könnten. 

Mein Herz erhebt sich,
 gedenkt, dir Neuigkeiten zu bringen 
   von etwas,
das dich angeht
  und das viele Menschen angeht. Sieh dir doch an,
   was heute als Neuigkeit durchgeht.
Dort wirst du es nicht finden, vielmehr in
  mißachteten Gedichten.
   Es ist nicht leicht,
aus Gedichten die Neuigkeiten zu erfahren,
  und doch sterben täglich Menschen kläglich
   an einem Mangel dessen,
was dort zu finden ist. 

William Carlos Williams



40    Meditation ist nicht das, was Sie denken  !

Draußen die frostige Wüstennacht.
Diese andere Nacht wird warm, lodernd.
Mag die Landschaft bedeckt sein von einer dornigen Kruste.
Hier drinnen haben wir einen sanften Garten.
Wenn die Kontinente explodieren,
werden die Metropolen und Städte, alles,
zu einem versengten schwarzen Ball.

Die Neuigkeiten, die wir hören, sind voller Jammer für 
 diese Zukunft,
doch die wahren Neuigkeiten hier drinnen sagen,
daß es durchaus nichts Neues gibt.

Rūmī 
(nach der englischen Übertragung von Coleman Barks) 



Ein Zeugnis  
hippokratischer Integrität

!
Im schwindenden Nachmittagslicht liege ich an 
einem der letzten Septembertage zusammen mit 

fünfzehn Patienten auf dem Teppichboden des geräumigen und blitz-
sauberen, neuen Konferenzraums der Belegschaft des Medical Center 
der University of Massachusetts. Heute findet die erste Sitzung im ersten 
Zyklus des Programms für Streßbewältigung und Entspannung der kurz 
zuvor von mir gegründeten und später Stress Reduction Clinic genann-
ten Institution statt. Wir befinden uns gerade in der Mitte einer längeren 
geführten Meditationsübung, die Body Scan genannt wird und bei der 
man mit Hilfe seines Bewußtseins durch den gesamten Körper wandert. 
Alle liegen auf brandneuen, mit Stoff in verschiedenen leuchtenden Far-
ben bezogenen Schaumstoffmatten auf dem Rücken, an einem Ende des 
Raums zusammengedrängt, damit jeder meine Anleitungen hören kann. 

Mitten in einer langen Schweigephase geht plötzlich die Tür des 
Konferenzraums auf, und herein kommt eine Gruppe von etwa dreißig 
Personen in weißen Kitteln. Sie wird von einem großen, stattlichen 
Mann angeführt, der herüberkommt und  zuerst mich mustert, der ich 
in schwarzem T-Shirt und schwarzen Karatehosen barfüßig auf dem 
Boden liege, und dann mit einem erstaunten und leicht amüsierten 
Ausdruck die anderen. 

Dann sieht er wieder mich an und sagt nach einer langen Pause 
schließlich: „Was geht denn hier vor?“ Ich bleibe liegen, genau wie die 
restlichen Teilnehmer meiner Gruppe, die wie tot auf ihren farbigen 



42    Meditation ist nicht das, was Sie denken  !

Matten liegen und ihre Aufmerksamkeit auf irgendeine Körperregion 
zwischen den Füßen, wo wir mit der Übung begonnen haben, und dem 
Kopf, wo sie im Verlauf der Übung hinwandern sollte, gerichtet haben, 
während hinter der imposanten Gestalt im Halbdunkel schweigend die 
anderen Weißkittel schweben. „Dies ist das neue Streßbewältigungspro-
gramm des Krankenhauses“, antworte ich, immer noch im Liegen, und 
frage mich, was zum Teufel hier los ist. Er entgegnet: „Nun, wir haben 
hier ein Treffen unserer Chirurgen mit den Chirurgen aus den uns 
angeschlossenen Krankenhäusern, und wir haben diesen Konferenzraum 
schon vor langer Zeit für diesen Zweck reserviert.“

Nun stehe ich auf und stelle mich dem Mann vor, der mich um mehr 
als eine Kopflänge überragt. „Ich weiß nicht, wie es zu dieser Doppelbe-
legung kommen konnte. Ich habe mehrmals bei der Verwaltung ange-
fragt, um sicherzugehen, daß dieser Raum in den nächsten zweieinhalb 
Monaten jeden Mittwochnachmittag zwischen vier und sechs Uhr für 
uns reserviert ist.“

Noch einmal mustert mich der hochgewachsene Mann von Kopf bis 
Fuß. Auf der Vorderseite seines weißen Kittels ist mit blauem Garn sein 
Name eingestickt: Dr. H. Brownell Wheeler, Chefarzt Chirurgie. Wir 
sind uns nie zuvor begegnet, und er hat gewiß noch nicht von diesem 
neuen Programm gehört. Die Patienten und ich müssen ein seltsames 
Bild abgegeben haben, wie wir da ohne Schuhe und Strümpfe in Sweat-
shirts und Trainingshosen im Konferenzraum auf dem Boden lagen. Mir 
gegenüber stand einer der mächtigsten Männer des Medical Center, der 
ein, wie ich später erfuhr, sehr wichtiges Treffen zu leiten hatte, und die 
Zeit verstrich, während er sich einem völlig unerwarteten und von außen 
betrachtet äußerst bizarren Ereignis gegenübersah, das von jemandem 
geleitet wurde, der im Medical Center so gut wie nichts zu sagen hatte. 

Er sah sich nochmals um und betrachtete die am Boden liegenden 
Gestalten, von denen sich einige inzwischen aufgerichtet hatten, um zu 
sehen, was da los war. Und dann stellte er eine Frage:

„Sind das unsere Patienten?“ fragte er. 
„Ja“, antwortete ich, „es sind unsere Patienten.“
„Dann werden wir einen anderen Raum finden, um dort unser Tref-

fen abzuhalten“, sagte er, drehte sich um und führte seine Gruppe wieder 
aus dem Raum. 

Ich bedankte mich bei ihm, schloß die Tür und legte mich wieder auf 



 ! Ein Zeugnis hippokratischer Integrität    43  

den Boden, um mit der Übung fortzufahren.
Das war meine erste Begegnung mit Brownie Wheeler. In jenem 

Moment wußte ich, daß mir die Arbeit hier gefallen würde. 

Jahre später, nachdem Brownie und ich Freunde geworden waren, erin-
nerte ich ihn an diese Episode und erzählte ihm, wie beeindruckt ich 
damals von seinem unbedingten Respekt für die Patienten des Kran-
kenhauses gewesen war. Es war typisch für ihn, daß er das offensichtlich 
für selbstverständlich hielt. Es war für ihn ein unverbrüchliches Prinzip, 
daß die Patienten immer an erster Stelle kamen, ganz gleich, worum es 
ging. 

Inzwischen weiß ich, daß er selbst Meditation praktizierte und sich 
der Verbindung von Körper und Geist und des sich daraus ergebenden 
Potentials für die Transformation der Medizin wohl bewußt war. Er war 
mehr als zwei Jahrzehnte lang ein großer Befürworter der Stress Reduc-
tion Clinic; heute, nachdem er sich aus der Position des Chefarztes der 
Chirurgie zurückgezogen hat, ist er Anführer einer Bewegung, die sich 
dafür einsetzt, daß Menschen in Frieden und Würde sterben können. 

Daß er an jenem Nachmittag seine Macht und Autorität nicht dazu 
benutzte, um die Situation an sich zu reißen, gab mir das Gefühl, gerade 
etwas erlebt zu haben, was man in unserer Gesellschaft leider nur allzu 
selten antrifft: Weisheit und Mitgefühl in Aktion. Der Respekt, den er 
den Patienten in diesem Moment erwies, gehörte zu den Dingen, die wir 
an jenem Nachmittag, als die Tür des Konferenzraums aufging, gerade 
zu entwickeln versuchten. Es ging um ein tiefes und nichturteilendes 
Annehmen unserer selbst und um die Entwicklung unseres eigenen 
Potentials für Heilung und Transformation. Dr. Wheelers großzügige 
Geste war ein gutes Omen dafür, daß an diesem Ort das alte hippokra-
tische Prinzip der Medizin, das in dieser Welt in vieler Hinsicht so bitter 
nötig ist, nicht nur als Lippenbekenntnis geachtet wurde. Es wurden 
keine großen Worte gemacht. Und doch blieb nichts ungesagt. 



Meditation ist überall 

!
Stellen Sie sich das einmal vor: Patienten, die in 
Krankenhäusern im ganzen Land und überall auf 

der Welt auf Anraten ihrer Ärzte Yoga und Meditation praktizieren. Und 
manchmal sind es die Ärzte selbst, die die Meditationsanleitung geben. 
Oder die Ärzte nehmen an den Kursen teil und meditieren Seite an Seite 
mit ihren Patienten. 

Andries Kroese, ein prominenter Gefäßchirurg aus Oslo, hatte schon 
dreißig Jahre lang Meditation praktiziert und in Indien periodisch an 
Vipashyanā-Klausuren4 teilgenommen, als er nach Kalifornien kam, 
um sich während einer siebentägigen Klausur für im Bereich Gesund-
heitsfürsorge Tätige in Streßbewältigung durch Achtsamkeit (mindful-
ness-based stress reduction, kurz MBSR) schulen zu lassen. Bald nachdem 
er wieder in seine Heimat zurückgekehrt war, entschloß er sich, seine 
Chirurgentätigkeit zu reduzieren und in der dadurch gewonnenen Zeit 
seine Kollegen und Patienten in Skandinavien Meditation zu lehren; er 
erfüllte sich damit einen schon seit Jahren gehegten Wunsch. Er schrieb 
in der Folge auf norwegisch ein populäres Buch über Streßbewältigung 
auf der Basis von Achtsamkeit, das in Norwegen und Schweden zu 
einem Bestseller wurde. 

Eines Tages rief Harold Nudelman, Chirurg am El Camino Hospi-
tal in Mountain View in Kalifornien, bei uns an. Er sagte, er habe ein 
Melanom und fürchte, daß er nicht mehr lange leben werde. Er sei mit 
Meditation vertraut und sie habe sein Leben verändert. Als er mein 
Buch Gesund durch Meditation 5 gelesen habe, sei ihm klargeworden, 
daß wir bereits einen Weg gefunden hätten, etwas zu tun, von dem 





Mehr von Jon Kabat-Zinn

Online
Umfangreiche Informationen zu unseren Themen, 
ausführliche Leseproben aller unserer Bücher, 
einen versandkostenfreien Bestellservice und unseren 
kostenlosen Newsletter. All das und mehr finden Sie auf 
unserer Website.

www.arbor-verlag.de

www.arbor-verlag.de/jon-kabat-zinn

Seminare
Die gemeinnützige Arbor-Seminare gGmbH organisiert 
regelmäßig Seminare und Weiterbildungen mit führenden 
Vertretern achtsamkeitsbasierter Verfahren. 
Nähere Informationen finden Sie unter:

www.arbor-seminare.de


