Jon Kabat-Zinn

Zur Besinnung kommen

Die Weisheit der Sinne

und der Sinn der Achtsamkeit
in einer aus den Fugen
geratenen Welt

Aus dem Amerikanischen

{ibersetzt von Stephan Schuhmacher

@é Arbor Verlag
awbor Freiamt im Schwarzwald



Die in diesem Band enthaltenen Gedichte und Prosazitate von Poeten aus aller Welt wur-
den (aufler im Falle deutschsprachiger Originale) vom deutschen Ubersetzer zum gréfSten
Teil nach den englischsprachigen Gedichten und Ubertragungen in der Originalausgabe
tibersetzt. Zu den Quellen der vom Autor zitierten Gedichte siche die Originalausgabe

Coming to Our Senses (New York: Hyperion, 2005, S. 627 ff.).

Copyright © 2005 Jon Kabat-Zinn, Ph.D.

Originally published in the United States and Canada by Hyperion.
Copyright © der deutschen Ausgabe: Arbor Verlag, Freiamt, 2006,
published by arrangement with Hyperion.

Titel der amerikanischen Originalausgabe:

Coming 1o Our Senses. Healing ourselves and the world through mindfulness.
Alle Rechte vorbehalten

1. Auflage 2016
(unverinderte Neuausgabe der 5. Auflage 2013, ISBN 978-3-936855-82-1)

Titelfoto: © 2006, Klaus Ender
Gestaltung & Layout: Rosalie Schnell
Covergestaltung: Dirk Henn
Lektorat: Eva Bachmann
Korrektorat: Dr. Ute Weber

Druck und Bindung: Késel, Krugzell

Dieses Buch wurde auf 100% Altpapier gedrucke und ist alterungsbestindig.
Weitere Informationen iiber unser Umweltengagement
finden Sie unter www.arbor-verlag.de/umwelt.

www.arbor-verlag.de

978-3-86781-181-1



Fiir Myla,

Sfiir Will, Naushon und Serena,
fiir Sally,

fiir Howie und Roz,

fiir alle, die sich bemiiben

um das, was maglich ist,
um das, was ist,

um Weisheit,

um Klarheit,

um Freundlichkeit,

um Liebe.



Einfiihrung

Erster Teil

Inhalt

Die Herausforderung eines Lebens und
eine lebenslange Herausforderung . . . . . ... .. 13

Meditation ist nicht das, was Sie denken

Meditation ist nichts fiir Feiglinge . . . . ... ... 31
Ein Zeugnis hippokratischer Integricic . . . . . . . 41
Meditation ist tiberall . . . .. ... 44
Urspriingliche Momente . . . ... ... ... ... 48
Odpysseus und der blinde Seher . . . . . .. .. .. 52
An nichts festhalten . . . . . ... ... ....... 62
Wie die Schuhe entstanden: Eine Fabel . . . . . .. 66
Meditation ist nicht das, was Sie denken . . . . . . 70
Zwei Sichtweisen der Meditation . . ... ... .. 76
Warum sich Miihe geben? —

Die Bedeutung der Motivation . . . . ... ... .. 81
Ausrichten und Aufrechterhalten . . . . .. ... .. 88
Prisenz . . . . . . .. ... 92
Ein radikaler Akt der Liebe . . . . . . .. ... ... 97
Gewahrsein und Freiheit . . . ... ... ...... 100
Ubertragungslinien —

Nutzen und Grenzen von Geriisten . . . . . .. .. 106
Ethikund Karma . ... ... ... ......... 116

Achtsamkeit . . . . .. ... o 121



Zweiter Teil Die Macht der Aufmerksamkeit und

Dritter Teil

das Un-Wohlsein der Welt

Warum ist Aufmerksamkeit so ungemein wichtig?
Un-Wohlsein . . ... ... ... ..........
Dukkha . ... ... ... ... ... . ... ...,
Dukkha-Magneten . . . ... ... .. ... ...
Dharma .. ... ... ... ... . ... ....
Die Stress Reduction Clinic . . . . ... ... ...
Die unaufmerksame Gesellschaft . . . . ... ...
Rund um die Uhr verfiigbar . . . ... ... .. ..
Das Gefiihl verstreichender Zeit . . . . . ... ...
Gewahrsein hat kein Zentrum und keine Peripherie
Leere . . . . . .. ...

Die Welt der Sinne

Das Geheimnis der Sinne und

der Zauber des Sinnlichen . . . .. ... ... ...
Sehen . . ... ...
Gesehenwerden . . ... ... ... ... .....
Hoéren . ... ... . ... . ... ... .. .....
Gerduschlandschaften . . . . . . .. ... ... ...
Luftlandschaften . . . . ... ... .........
Beriithrungslandschaften . . . . ... ... ... ..
In Kontakt mitder Haut . . . . ... ... .....
Geruchslandschaften . . . . ... ... ... ....
Geschmackslandschaften . . . . . . ... ... ...
Landschaften des Geistes . . . . ... ... .....
Die Landschaft des Jetzt . . . . ... ... .....



Vierter Teil Die Ubung der Meditation —
Achtsamkeit schmecken

Meditation im Liegen . . . . . ... ... ... ... 249
Meditation im Sitzen . . . .. ... ... ... ... 258
Meditation im Stehen . . . . . ... ... ... 269
Meditation im Gehen . . . . . ... ... ... 273
Yoga . .. ... 278
NurWissen . . . ... ... ... ... ...0... 284
NurHéren . . . . ... ... ... ... ....... 287
NurAtmen. . . . . ... ... . ... ..., 289
Die Meditation der Liebenden Giite . . . . ... .. 291
Mache ich es richtig? . . . . ... ... ... .. 303
Hiufige Hindernisse auf dem Weg zur Meditation 307
Stiitzen fiir die Praxis . . . . . ... ... ... ... 313

Fiinfter Teil Moglichkeiten der Heilung —
Das Reich von Geist und Korper

Bewufltsein. . . . ... ... ... .......... 323
Das ist nicht persénlich gemeint, aber, verzeihen

Sie ... sind wir wirklich, wer wir zu sein glauben? 330
Selbst unsere Molekiile beriihren sich . . . ... .. 341
Keine Fragmentierung . . . . ... ... ... ... 347
Keine Trennung . . ... ... ... ... ..... 349
Orientierung in Zeit und Raum -

Im Gedenken an meinen Vater . . . . .. ... ... 351
Orthogonale Wirklichkeit -

Quantenspriinge des Bewufltseins . . . . . . .. .. 358
Orthogonale Institutionen . . . . .. ... ... .. 364
Heilung und BewufStsein . . . ... ... ... ... 372
Gliicklichsein - Meditation, das Gehirn und

das Immunsystem . . ... L 382

Homunkulus . . ... .. ... . ... ... .... 390



Propriozeption -

Die gefiihlte Empfindung des Korpers . . . . . . ..
Neuroplastizitit und die unbekannten Grenzen

des Moglichen . . .. ... ... oL

Sechster Teil An der eigenen Tiir ankommen

,Ich kann meine eigenen Gedanken nicht héren!”
Ich bin nicht einen Moment

zum Verschnaufen gekommen . . . . ... ... ..
Der Selbstbetrug der Geschiftigkeit . . . . . . . ..
Sich selber unterbrechen . . . ... ... ... ...
All unsere Augenblicke anfiillen . . . ... ... ..
Ankommen . ... ... ... ... .. ... . ...
Von hier aus kommen Sie dort nicht hin . . . . ..
Uberwiltige . . . . ... ..
Dialog und Diskussion . . ... ... ... .....
Aufder Bank sitzen . ... ... ... .......
Sie verriickt! . ... ...
Uberginge . . . ..o
Sie machen, Sie haben . . . . . ... ... ... ..
Jede Idealvorstellung von Meditation

ist auch nur eine Fabrikation . . . ... ... ...
Meinst dudasernst? . . . .. ... ... ... ...
Arroganz und Anspruchsdenken . .. ... ... ..
Tod . . . .. .
Stirb, bevor du stirbst . . . . ... L.
Stirb, bevor du stirbst (II) . . . . . . . . ... ...
Der Weif-nicht-Geist . . . . ... .. ... ....

An der eigenen Tiir ankommen . . . . .. ... ..



Siebter Teil

Achter Teil

Die Heilung des politischen Kérpers

Die Heilung des politischen Kérpers . . . . . . .. 523
»I Read the News Today, Oh Boy“ . . .. ... ... 537
Selbstgerechtigkeit bringt uns nicht weiter . . . . . 547
Politik im 21. Jahrhundert einmal anders . . . . . . 554
Was wir von der Medizin lernen kénnen . . . . . . 563
Die zihmende Kraft des Kleinen . . . . . . ... .. 576
Achtsamkeit und Demokratie . . .. ... ... .. 580

Talking Vietnam Meditation Blues —
Ein Schnappschuff aus der Vergangenheit ...

oder sollte es die Zukunft sein? . . ... ... ... 585
Wag the Dog —

Wenn der Schwanz mit dem Hund wedelt . . . . . 593
,Ich weifd nicht,

was ich ohne meine Ubung getan hitee!“ . . . . . . . 597
Das Aussetzen der Zerstreuung . . . . . . ... ... 601
Momenteder Stille . . ... ... ... ... .... 606
Die Achtsamen sind im Kommen . . .. ... ... 609

LaBt die Schonheit, die wir lieben,

das sein, was wir tun

Unterschiedliche Wege des Wissens machen uns weiser 617
Auf der Schwelle: Karma trifft Dharma —

Ein Quantensprung fiir den Homo sapiens sapiens . . 626
Reflexionen iiber das Wesen der Natur

und unseren Platzdarin . . . ... . 0L 634
Die Entfaltung verborgener Dimensionen . . . . . 641
Die richtige Perspektive gewinnen . . . . . .. .. 643
Dank ... ... .. .. 649
Literatur . . . ... .. ... .. .. .. L. 651

Anmerkungen . .. ... oL 659



Einfithrung

Die Herausforderung
eines Lebens und

eine lebenslange Herausforderung

Vielleicht ist es so,

dafS wir dann zu unserer wahren Arbeit gelangt sind,

wenn wir nicht mehr wissen, was wir tun sollen,

und dafS wir dann unsere wirkliche Reise angetreten haben,

wenn wir nicht mehr wissen, wohin wir gehen sollen.

WENDELL BERRY

_— Fiir mein Empfinden ist die Entwicklung des

Lebens auf diesem Planeten heute an einem ent-

scheidenden Punkt angelangt. Es konnte sich in ganz unterschiedliche
Richtungen entwickeln. Die Welt scheint in Flammen zu stehen und
es sieht so aus, als stiinden unsere Herzen ebenfalls in Flammen — sie
sind entflammt von Furcht und Ungewiftheit. Die Menschen haben
keine Uberzeugungen mehr und sind oft von einer leidenschaftlichen,
aber unklugen Intensitit erfiille. Wie wir uns selbst sehen und wie wir
die Welt sehen — das kann fiir die weitere Entwicklung einen grofen
Unterschied machen. Was uns als Individuen und als Gesellschaft in der



14  Einfithrung =

Zukunft widerfahren wird, hingt in betrichtlichem Ausmafl davon ab,
ob wir die uns angeborene, also von Natur aus innewohnende Gabe des
Gewahrseins in diesem Augenblick nutzen und wie wir sie benutzen. Die
Geschehnisse werden entscheidend davon abhingen, ob wir etwas dafiir
tun, das Unbehagen, die Unzufriedenheit und das schiere Unwobhlsein,
die unser Leben und unser Zeitalter durchdringen, zu heilen, wihrend
wir gleichzeitig alles in uns und in der Welt, was gut, schon und gesund
ist, nihren und beschiitzen.

Wir sind dazu aufgerufen, zur Besinnung! zu kommen, als Individuen
und als Spezies. Zwar gibt es auch heute schon viele, wenn auch noch
wenig wahrgenommene, Biche und Fliisse menschlicher Kreativitit,
Giite und Fiirsorge, die zu einem anwachsenden Strom der offenherzi-
gen Wachheit, des Mitgefiihls und der Weisheit zusammenfliefen. Aber
wohin dieses Abenteuer uns als Spezies und als Individuen fiithren wird,
ist noch véllig ungewif3. Die Endstation dieser kollektiven Reise, der wir
uns nicht verweigern kénnen, ist weder festgelegt noch vorherbestimmt.
Es gibt kein Ziel, nur die Reise selbst. Das, was wir jetzt erleben und wie
wir diesen Augenblick verstehen und damit umgehen, gestaltet das, was
im nichsten Augenblick auftaucht, und zwar auf eine Art und Weise,
die nicht festgelegt ist, ja die letztlich unbestimmbar und geheimnisvoll
bleibt.

Es geht auf dieser kollektiven Reise um unser Leben, und die Heraus-
forderung besteht darin, es so zu gestalten, als kiime es wirklich auf jeden
einzelnen von uns an. Als Menschen haben wir in dieser Hinsicht immer
eine Wahl. Wir konnen uns entweder von Kriften und Gewohnheiten,
die zu hinterfragen wir uns beharrlich weigern, davontragen lassen, oder
wir konnen unser Leben in die Hand nehmen, indem wir uns ihrer
bewuflt werden und sie aktiv mitgestalten, unabhingig davon, ob das,
was gerade geschicht, uns gefillt oder nicht. Nur wenn wir aufwachen,
wird unser Leben real, und wir haben eine Chance, uns von unseren
individuellen und kollektiven Verblendungen, Krankheiten und Néten
zu befreien.

Vor vielen Jahren fragte mich ein Meditationslehrer wihrend einer
zehntigigen Meditationsklausur zu Beginn einer Einzelunterweisung:
,Wie behandelt die Welt Sie denn so?“ Ich murmelte etwas wie: Es sei
schon ganz in Ordnung. Dann fragte er mich: ,,Und wie behandeln Sie

die Wele?“



~ Einfithrung 15

Dariiber war ich ziemlich verbliifft. Das war die letzte Frage, die
ich erwartet hatte. Es war offensichtlich, daf er sie nicht in einem all-
gemeinen Sinn meinte. Er machte keineswegs Konversation. Er wollte
wissen, wie ich genau hier, wihrend der Klausur, an diesem Tag und in
Angelegenheiten, die mir damals vielleicht banal oder gar trivial vorka-
men, mit der Welt umging. Ich hatte gedacht, ich wiirde mich wihrend
dieser Klausur mehr oder weniger aus der ,Welt“ ausklinken. Diese
Bemerkung machte mir jedoch klar, daf§ es nicht moglich ist, aus der
Welt auszusteigen, und daf die Art und Weise, wie ich in jedem einzel-
nen Augenblick mit ihr umging, selbst in dieser kiinstlich vereinfachten
Umgebung, wichtig, ja wesentlich war fiir das, was ich mit der Teil-
nahme an dieser Klausur bezweckte. Ich erkannte in diesem Augenblick,
dafl ich noch viel iiber die Griinde zu lernen hatte, die mich hierherge-
fithre hatten, iiber den Sinn der Meditation im allgemeinen und iiber
die allem zugrundeliegende Frage, was ich eigentlich mit meinem Leben
anfangen wollte.

Im Laufe der Jahre erkannte ich dann allmihlich das Offensichtliche,
nimlich dafl diese beiden Fragen lediglich die zwei Seiten einer Medaille
sind. Wir stehen in jedem Augenblick in einer intensiven Beziehung zur
Welt. Diese Bezichung bestimmt und definiert unser Leben sowie die
Welt, in der wir leben und in der sich unsere Erfahrungen entfalten.
Allerdings betrachten wir diese beiden Aspekte des Lebens — wie die Welt
uns behandelt und wie wir die Welt behandeln — meist als voneinander
unabhingige Dinge. Ist Ihnen schon einmal aufgefallen, wie leicht wir
uns auf die Vorstellung versteifen, wir seien Akteure auf einer an sich leb-
losen Biihne, so als sei die Welt nur ,dort drauflen® und nicht genauso
Lhier drinnen“? Haben Sie bemerkt, dafl wir uns oft so verhalten, als
gibe es eine nennenswerte Trennung zwischen da drauflen und hier drin-
nen, auch wenn unsere Erfahrung uns sagt, dafl da nur eine ganz diinne
Membran ist, im Grunde also keine wirkliche Trennung?

Selbst wenn wir uns der engen Beziehung zwischen innen und auflen
bewuf3t sind, kann es sein, daf§ wir nur wenig Gespiir dafiir haben, auf
welche Weise unser Leben die Welt und auf welche Weise die Welt wie-
derum unser Leben in einem symbiotischen Tanz der Gegenseitigkeit
und Interdependenz beeinfluflt und gestaltet. Das reicht von der tiefen
Bezichung zu unserem Kérper und unserem Geist bis hin zu den Bezie-
hungen zu unseren Familienmitgliedern, von unseren Kaufgewohnhei-



16 Einfithrung =

ten iiber das, was wir von den Fernsehnachrichten halten, bis hin zu der
Art und Weise, wie wir uns im grofleren Kontext der politischen Welt
verhalten.

Dieser Mangel an Gespiir ist besonders schidlich, ja sogar zerstore-
risch, wenn wir versuchen, die Dinge so hinzubiegen, wie wir sie gern
hitten. Dabei kiimmert es uns nicht, daf ein solches Verhalten, mit dem
wir den natiirlichen Rhythmus der Dinge unterbrechen, etwas Gewaltti-
tiges hat. Friiher oder spiter leugnet ein solches Erzwingen die wechsel-
seitige Abhingigkeit, die Schénheit des Gebens und Nehmens und die
Komplexitit des Tanzes selbst. Am Ende treten wir damit, gewollt oder
ungewollt, vielen Menschen auf die Zehen. Wenn wir derart unsensibel
geworden sind und den Kontakt zur Wirklichkeit verloren haben, isoliert
uns das von unseren eigenen Moglichkeiten.

Weigern wir uns anzuerkennen, wie die Dinge tatsichlich sind, und
versuchen wir — aus Angst, daf unsere Bediirfnisse sonst nicht befriedigt
werden — eine Situation oder eine Beziehung gewaltsam so hinzubiegen,
wie wir sie haben wollen, dann vergessen wir dabei, daf§ wir gewdhnlich
sowieso kaum wissen, was wir wirklich wollen. Und wir vergessen, daf§
dieser Tanz von einer auf8erordentlichen Komplexitit und zugleich Ein-
fachheit ist und neue und interessante Dinge geschehen, wenn wir nicht
vor unseren Angsten kapitulieren und, statt die Dinge erzwingen zu
wollen, einfach unsere Wahrheit leben. Was dann geschehen kann, geht
weit iiber unsere begrenzten Moglichkeiten hinaus, die Welt kurzfristig
zu kontrollieren.

Als Individuen und als Spezies kénnen wir es uns nicht linger
leisten, die Tatsache der wechselseitigen Verbundenheit und Abhingig-
keit zu ignorieren. Ebensowenig diirfen wir iibersehen, welche neuen
Maoglichkeiten sich aus unseren Sehnsiichten und Absichten ergeben,
wenn wir, ein jeder auf seine spezielle Weise, zu ihnen stehen. Durch
die Wissenschaften sowie unsere spirituellen Traditionen haben wir
erfahren, daf§ unsere Gesundheit und unser Wohlergehen als Indi-
viduen, unser Gliick und sogar unser Fortbestehen als menschliche
Spezies davon abhingen, wie wir unser Leben gestalten. Gleichzeitig ist
uns als Kultur deutlich geworden, dafd alles Leben auf dieser Erde ganz
wesentlich abhingig ist von ebendiesen Entscheidungen, die durch
unser kollektives Verhalten als soziale Wesen noch entschieden grofiere
Dimensionen bekommen.



~ Einfilhrung 17

Ein Beispiel dafiir ist der Treibhauseffekt. Wie die Klimaforschung
zeigen konnte, ist der CO,-Gehalt der Atmosphire in den vergangenen
44 Jahren sprunghaft um 18 Prozent angestiegen — auf das hochste
Niveau der letzten 160000 Jahre. Diese alarmierende Zunahme des
CO,-Gehalts ist ganz und gar auf menschliches Handeln zuriickzufiih-
ren. Wenn diese Entwicklung anhilt, wird sich nach Vorhersage der
internationalen Kommission fiir den Klimawandel der Anteil an Kohlen-
dioxid in der Atmosphire bis zum Jahre 2100 verdoppelt haben, und die
Durchschnittstemperaturen diirften als Folge davon weltweit dramatisch
ansteigen. Eine Konsequenz wird sein, daf das Eis beider Polarkappen
immer mehr abschmilzt und die Gletscher weltweit verschwinden. Die
potentiellen Konsequenzen in Form einer Auslésung chaotischer Fluk-
tuationen, die das Klima weltweit destabilisieren, sind erniichternd,
wenn nicht gar erschreckend. Auch wenn diese Prozesse an sich nicht
vorhersehbar sind, so ist doch wahrscheinlich, dafd es in relativ kurzer
Zeit zu einem dramatischen Anstieg des Meeresspiegels kommen wird
und deshalb die bewohnten Kiistenregionen und Kiistenstidte weltweit
tiberflutet werden. Stellen Sie sich Hamburg oder Manhattan vor, wenn
der Meeresspiegel um 18 Meter ansteigt!

Wir kénnten dies als eines von vielen Symptomen einer Art Autoim-
munerkrankung der Erde bezeichnen, die darauf zuriickgeht, dafl das
menschliche Handeln das dynamische Gleichgewicht des ,,Korpers der
Erde“ als Ganzes ernsthaft unterminiert. Ist uns das bewuf3t? Kiimmert
uns das? Ist es das Problem von irgend jemand anderem? Ist es ,ihr®
Problem, wer immer ,sie“ auch sein mégen ... die Naturwissenschaftler,
die Regierungen, die Politiker, die Versorgungsbetriebe, die Autoindus-
trie? Ist es moglich, dafd wir alle als Teil eines einzigen Korpers kollektiv
zur Besinnung kommen und uns darum bemiihen kénnen, wieder ein
dynamisches Gleichgewicht herzustellen?

Ich denke, es ist hochste Zeit, dafl wir dem Aufmerksamkeit schen-
ken, was wir bereits wissen oder spiiren — nicht nur, was die dufSere
Welt unserer Bezichungen zu anderen und zu unserer Umwelt angeht,
sondern auch unsere eigenen Gedanken und Gefiihle, Wiinsche und
Angste, Hoffnungen und Triume betreffend. Den meisten von uns ist
der Wunsch gemeinsam, in Frieden leben, unseren individuellen Sehn-
siichten und kreativen Impulsen nachgehen und auf sinnvolle Weise zu
einem grofleren Zweck beitragen zu kénnen. Wir mochten zu etwas



18 Einfithrung =

zugehorig sein, mdchten Wertschitzung fiir das erhalten, was wir sind,
mochten als Individuen und Familien gedeihen. Wir wiirden gern in
einer Gesellschaft leben, die ein verniinftiges Ziel hat und in der gegen-
seitige Achtung herrscht, wir méchten als Individuen in einem dynami-
schen Gleichgewicht leben, das als ,,Gesundheit® bekannt ist, aber auch
in einem kollektiven Gleichgewicht, welches man als ,,Gemeinwohl®
bezeichnet hat. Es sollte ein Gleichgewicht sein, welches unserer Ver-
schiedenheit Rechnung trigt, unsere jeweiligen kreativen Potentiale
fordert und uns die Méglichkeit eroffnet, frei zu sein von willkiirli-
cher Gewalt und von dem, was unsere wichtigsten Lebensgrundlagen
bedroht.

Ironischerweise ist ein solches Gleichgewicht jederzeit zum Greifen
nahe; in kleinen Dingen, die gar nicht so klein sind und nichts mit
Wunschdenken, starrer oder autoritirer Kontrolle oder Utopien zu tun
haben. Eine solche Balance ist bereits vorhanden, wenn wir uns auf unse-
ren Korper und unseren Geist einstimmen, auf unsere Motivation und
unsere Vision dessen, wofiir es sich zu leben lohnt und was getan werden
muf. Sie ist vorhanden in den kleinen guten Taten des Alltags — inner-
halb der Familie, aber auch unter Fremden und in Kriegszeiten sogar
unter angeblichen Feinden. Sie ist auch immer dann vorhanden, wenn
wir unseren Miill recyceln, wenn wir Wasser sparen, mit anderen zusam-
menarbeiten, um unser Viertel zu verschénern, oder ein Stiick wilder
Natur oder eine vom Aussterben bedrohte Spezies retten.

Wenn die Ursache dieser Autoimmunerkrankung der Erde in den Taten
und Bewufltseinszustinden der Menschheit zu suchen ist, dann sollten
wir in Erwigung ziehen, was uns die Pioniere der modernen Medizin
iiber den wirksamsten Umgang mit solchen Erkrankungen sagen. In
den vergangenen dreiflig Jahren hat es umfangreiche Forschungen und
klinische Erfahrungen im Bereich der sogenannten Geist/Kérper-Medi-
zin gegeben, in der Verhaltensmedizin, der psychosomatischen Medizin,
der integrativen Medizin und Komplementirmedizin. Wir haben daraus
gelernt, dafl das geheimnisvolle dynamische Gleichgewicht, das wir
»Gesundheit* nennen, sowohl vom Kérper als auch vom Geist abhin-
gig ist (wenn wir das Vokabular der merkwiirdigen und kiinstlichen
Spaltung, durch die wir diese beiden voneinander trennen, benutzen
wollen), und dafl es méglich ist, dieses Gleichgewicht durch spezifische



~ Einfithrung 19

Eigenschaften der Aufmerksamkeit, die unterstiitzend, erneuernd und
heilend wirken kénnen, zu verbessern.

Wie sich zeigt, besitzen wir alle tief in unserem Inneren das Poten-
tial, zu einem dynamischen und lebenserhaltenden inneren Frieden
und Wohlsein, zu einer vielschichtigen, uns angeborenen Intelligenz
zu finden, die weit iiber unser begriffliches Fassungsvermégen hinaus-
reicht. Wenn es uns gelingt, diese Kapazititen zu mobilisieren und wei-
terzuentwickeln, dann werden wir kérperlich, emotional und spirituell
gesiinder. Und dazu noch viel gliicklicher. Selbst unser Denken wird
klarer, und wir werden viel weniger von heftigen Gemiitsschwankungen
geplagt.

Diese Fihigkeit, aufmerksam zu sein und intelligent zu handeln, li{t
sich mit der nétigen Motivation weit iiber unsere wildesten Erwartungen
hinaus entwickeln. Es ist traurig, daff wir als Individuen oft erst dann
dazu motiviert sind, wenn wir bereits lebensbedrohlich erkrankt sind
oder einen Schock erlitten haben, der enorme kérperliche und seelische
Schmerzen hervorruft. Diese Motivation entsteht vielleicht, wie das bei
so vielen der Patienten unserer Stress Reduction Clinic der Fall war,
wenn wir uns durch einen solchen Schock unsanft der Tatsache bewuf3t
werden, daf§ die Moglichkeiten der sich auf moderne Technologien stiit-
zenden Medizin trotz ihrer bemerkenswerten Fortschritte doch duflerst
begrenzt sind.

Wie die medizinische Forschung gezeigt hat, ist es dem Individuum
mdglich, tiefe innere Kraftquellen anzuzapfen, die uns als Menschen von
Natur aus zu eigen sind: Ressourcen des Lernens, des Wachsens, der Hei-
lung und der Transformation, die uns allen wihrend unseres gesamten
Lebens zur Verfiigung stehen. Zugang zu ihnen erhalten wir immer von
dem Punkt aus, wo wir uns gerade befinden, nimlich ,hier®, und in dem
einzigen Augenblick, der uns zur Verfiigung steht, nimlich ,jetzt. Wir
alle besitzen das Potential zu Heilung und Transformation, ganz gleich,
in welcher Situation wir uns befinden. Diese inneren Ressourcen sind
unser Geburtsrecht. Es liegt in unserer Natur als Spezies, zu lernen, zu
wachsen, heil zu werden und fortzuschreiten zu groflerer Weisheit, zu
groflerem Mitgefiihl mit uns selbst und mit anderen.

Aber diese Fihigkeiten miissen erst einmal aufgedeckt, entwickelt
und nutzbar gemacht werden. Darin liegt die Herausforderung unseres
Lebens: die Chance zu nutzen, aus den Augenblicken, die uns gegeben



20 Einfithrung =

sind, das Beste zu machen. Oft vergeuden wir die kostbaren Momente
unseres Lebens mit allem moglichen Kram, doch wir haben nun einmal
nicht mehr zur Verfiigung als ebendiese Augenblicke. Wenn wir in die-
sen Augenblicken wirklich prisent sind, beginnen interessante Dinge zu
geschehen.

Es ist ein lebenslanges Abenteuer, diese Herausforderung fiir unser
Leben — das Potential zum Lernen, zum Wachsen, zum Heil werden und
zur Transformation — genau in diesem Augenblick zu entwickeln. Das
Abenteuer beginnt als eine Reise zur Erkenntnis dessen, was wir wirklich
sind, und zu einer Weise, das Leben zu leben, als kime es wirklich darauf
an. Und es kommt tatsichlich auf uns an; mehr, als wir glauben.

Diese Reise zu groflerer Gesundheit und geistiger Klarheit beginnt
damit, dafl wir die Ressourcen, die wir bereits besitzen, mobilisieren
und weiterentwickeln. Die wichtigste davon ist unsere Fihigkeit, jenen
Aspekten unseres Lebens Aufmerksambkeit zu schenken, um die wir uns
bisher kaum gekiimmert haben. Durch Aufmerksamkeit wird unser
Bewufltsein geschiirft, jener Aspekt unseres Daseins, der uns, zusammen
mit der Sprache, als Spezies definiert. Wir wachsen, wandeln uns und
lernen durch die direkte Wahrnehmung der Dinge mittels unserer fiinf
Sinne, in Verbindung mit der Kraft des Geistes, den die Buddhisten als
ein sechstes Sinnesvermégen ansehen. Wir sind fihig wahrzunehmen,
dafl jeder einzelne Aspekt unserer Erfahrung innerhalb eines unendli-
chen Netzwerkes von Wechselwirkungen existiert, die fiir unser unmit-
telbares und unser langfristiges Wohlergehen wesentlich sind.

Es ist zweifellos richtig, dafl wir viele dieser Beziehungen nicht gleich
erkennen. Sie mégen bislang mehr oder weniger verborgene Dimensio-
nen im Gefiige unseres Lebens gewesen sein, die noch der Entdeckung
harren. Aber nichtsdestoweniger sind diese verborgenen Dimensionen
(oder das, was wir neue Grade der Freibeit nennen konnten), ein Poten-
tial, das uns zur Verfiigung steht. Es wird sich allmihlich enthiillen,
wenn wir unsere Fihigkeit zum bewufiten Gewahrsein kultivieren und
darin verweilen, indem wir unsere Aufmerksamkeit voller Ehrfurcht und
Zirtlichkeit auf das verbliiffend komplexe Universum gerichtet halten,
auf das Terrain — etwa die Familie, den Korper, den Geist —, innerhalb
dessen wir uns orientieren und unseren Platz suchen. All das befindet
sich auf allen Ebenen in einem stindigen Wandel und Fluf, so daf§ uns



~ Einfithrung 21

zahllose unerwartete Méglichkeiten, zu wachsen und klarer zu sehen,
prisentiert werden. Wir konnen zu groflerer Weisheit in unserem Han-
deln gelangen und das quilende Leiden in unserem aufgewiihlten Geist
lindern, der gewohnheitsmiflig so weit von seiner Heimat, von Ruhe
und Frieden entfernt ist.

Diese Reise zu Gesundheit und geistiger Klarheit ist nicht weniger als
eine Einladung, zur Fiille unseres Lebens zu erwachen, solange wir noch
Zeit dazu haben, statt dies erst, wenn iiberhaupt, auf unserem Toten-
bett zu tun. Davor hat uns schon Henry David Thoreau eindringlich
gewarnt, als er in Walden schrieb:

Ich ging in die Wilder, weil ich bewuf8t leben und mich nur mit
den wesentlichen Tatsachen des Lebens auseinandersetzen wollte,
weil ich herausfinden wollte, ob es mir nicht méglich wire zu
lernen, was das Leben mich zu lehren hat, um nicht dann, wenn
es ans Sterben ginge, entdecken zu miissen, dafl ich nicht gelebt
hatte.

Zu sterben, ohne wirklich gelebt zu haben, ohne zu unserem Leben
erwacht zu sein, ist eine Gefahr, die angesichts unserer automatisierten
Gewohnheiten und des gnadenlosen Tempos, in dem sich die Dinge
heutzutage entwickeln, stindig auf uns lauert. Dazu trigt die Gedan-
kenlosigkeit bei, mit der wir im allgemeinen unsere Bezichungen zu dem
behandeln, was fiir uns vielleicht das Allerwichtigste, in unserem Leben
aber gleichzeitig das am wenigsten Offensichtliche ist.

Wir sind fihig, zu lernen und uns in dem uns eigenen Vermégen zu
weiser und offenherziger Aufmerksamkeit zu verankern. Wenn wir das
Gewahrsein von Herz und Geist schmecken und darin verweilen, kann
es die Schleier unserer zur Routine gewordenen Gedankenmuster, Sin-
neswahrnehmungen und Beziechungen durchdringen und uns von ihnen,
aber auch von den hiufig sehr turbulenten und destruktiven Bewuf3t-
seinszustinden und Emotionen, die mit ihnen einhergehen, befreien.
Solche Gewohnheiten sind immer von der Vergangenheit bestimmt,
also nicht nur von unserem genetischen Erbe, sondern auch von unseren
Erfahrungen: von Traumata und Angsten, vom Mangel an Vertrauen und
Sicherheit, von Gefiihlen der Wertlosigkeit, sowie von lang gehegtem
Groll aufgrund alter Krinkungen, Ungerechtigkeiten oder ganz offen-



22 Einfithrung =

sichtlichem MifSbrauch. Es sind diese Gewohnheiten, die heute unsere
Sicht einschrinken, unser Verstindnis verzerren und uns, wenn wir nichts
gegen sie unternehmen, daran hindern, zu wachsen und heil zu werden.

Um zur Besinnung zu kommen, miissen wir zuerst zum Korper
zuriickkehren, zu jenem Ort, an dem unsere biologischen Sinne und
das, was wir den Geist nennen, auftreten. Oft bewohnen wir unseren
Kérper kaum und kiimmern uns nicht darum, ihm Aufmerksambkeit zu
schenken und ihn zu achten. Unser eigener Korper ist seltsamerweise
eine Landschaft, die uns sowohl vertraut als auch erstaunlich fremd
ist. Manchmal fiirchten, ja verabscheuen wir ihn, je nach dem, was wir
erlebt haben oder zu erleben fiirchten. Dann wiederum sind wir vollig
eingenommen von ihm; wir sind besessen von seiner Grofle, seiner
Form, seinem Gewicht, seinem Aussehen. Und wir laufen Gefahr, in
unbewuflte und scheinbar endlose Selbstbespiegelung und puren Nar-
ziffmus zu verfallen.

Wie wir aus vielen in den vergangenen dreiflig Jahren im Bereich der
Geist/Korper-Medizin erstellten Studien wissen, ist es auf der Ebene des
Individuums méglich, zu einem gewissen Grad an Frieden in Kérper
und Geist zu gelangen — und damit zu mehr Gesundheit, Wohlbefin-
den, Gliick und Klarheit, selbst inmitten grofler Schwierigkeiten und
Herausforderungen. Viele tausende von Menschen haben diese Reise
bereits unternommen und haben dariiber berichtet, wieviel sie fiir sich
selbst, aber auch fiir ihre Mitmenschen daraus gewonnen haben. Es hat
sich gezeigt, dafl Aufmerksambkeit ein Weg ist, auf dem wir Zugang zu
diesen verborgenen Dimensionen und diesen neuen Graden von Freiheit
finden kénnen, ein Weg, der nicht nur einigen wenigen Auserwihlten
offensteht. Jedermann kann sich auf diesen Pfad begeben und dort sehr
viel finden, was ihm niitzt und ihm wohltut.

Zur Besinnung kommen ist auch eine Arbeit, die keine Zeit erfordert,
einzig und allein unsere Prisenz und Wachheit hier und jetzt. Paradoxer-
weise ist es zugleich eine lebenslange Aufgabe. Man konnte sagen, daf$
wir uns dieser Aufgabe , fiir unser Leben® widmen — in jedem méglichen
Sinn dieses Satzes.

Wollen wir auf allen nur méglichen Ebenen zur Besinnung kommen,
dann besteht der erste Schritt darin, dafd wir eine besondere Art des
Gewahrseins kultivieren, die Achtsamkeir genannt wird. Achtsambkeit ist



~ Einfilhrung 23

der letzte gemeinsame Nenner auf dem Weg zu unserem eigentlichen
Menschsein, unserer Fihigkeit zu Gewahrsein und Selbsterkenntnis.
Achtsamkeit wird dadurch geschult, dafl wir aufmerksam sind, und
diese Aufmerksamkeit wiederum wird, wie wir sehen werden, durch eine
Praxis entwickelt und verfeinert, die Achtsamkeitsmeditation genannt
wird. Diese Praxis hat sich in letzter Zeit - nicht zuletzt aufgrund einer
stindig wachsenden Zahl medizinischer Studien iiber ihre vielfiltigen
Wirkungen - rasch in der ganzen Welt ausgebreitet und ist zu einem
Bestandteil der westlichen Kultur geworden. Sollten Sie jedoch, wenn
Sie nur das Wort ,,Meditation® héren, plotzlich das Gefiihl haben, dies
sei etwas Seltsames, Verriicktes, Exotisches oder einfach ,nichts fiir
mich®, dann liegt das vielleicht nur an den Vorstellungen, die Sie von
der Meditation haben. Denn die Meditation, und insbesondere die
Achtsamkeitsmeditation, ist nicht das, was Sie denken.

An der Meditation ist iiberhaupt nichts Auflergewshnliches oder
Seltsames. Es geht dabei nur darum, dafd wir in unserem Leben so acht-
sam sind, als kiime es auf jeden Augenblick an. Trotzdem mag es hilfreich
sein, wenn wir im Gedichtnis behalten, dafy die Meditation gleichzeitig
auf eine kaum vorstellbare Weise etwas ganz Besonderes und Transfor-
mierendes ist.

Wenn wir Achtsamkeit entwickeln und verfeinern, kann sie auf jeder
Ebene unseres Lebens ihre Wirksamkeit entfalten, auf der privaten und
der geschiftlichen, der gesellschaftlichen, politischen und globalen.
Allerdings setzt das voraus, daf§ wir motiviert sind herauszufinden, wer
wir wirklich sind, und unser Leben so zu leben, als kime es tatsichlich
auf uns an. Das lebenslange Abenteuer entfaltet sich von dieser Stufe aus.
Wenn wir diesen Pfad beschreiten, wie wir es in diesem Buch gemein-
sam tun werden, werden wir sechen, dafl wir mit unseren Bemiihungen
ebensowenig allein dastehen wie mit unseren Schwierigkeiten. Denn
wenn Sie mit der Praxis der Achtsamkeit beginnen, dann werden Sie Teil
einer Art globalen Gemeinschaft der Ausrichtung und Erkundung, die
letztlich uns alle umfaf3t.

Und noch eine Sache, bevor wir uns auf den Weg machen.

Soviel wir auch an uns arbeiten mégen, um zu lernen, zu wachsen
und um das zu heilen, was der Heilung bedarf: Es ist nicht méglich, in
einer Welt, die in vielerlei Hinsicht zutiefst krank ist und in der es iiberall



24 Einfiihrung =

so viel Leiden und Not gibt, véllig gesund und heil zu sein. Da wir mit
allem verbunden sind, ist das Leiden der anderen auch unser eigenes
Leiden, auch wenn wir uns manchmal gern davon abwenden wiirden,
weil es so schwer zu ertragen ist. Dies muf jedoch kein Problem sein; es
kann vielmehr zu einem stark motivierenden Faktor fiir die innere und
duflere Transformation werden.

Unsere Welt wurde in ihrer Geschichte immer wieder von Krimpfen
des Irrsinns geschiittelt, nimlich zu Zeiten, in denen eine Art kollek-
tiven Wahnsinns in Form von Engstirnigkeit und Fundamentalismus
die Vorherrschaft iibernommen hat, und grofles Elend, Verwirrung
und die Gesellschaft zersetzende Krifte den Status quo beherrschten.
Diese Eruptionen sind das genaue Gegenteil von Weisheit und Gleich-
gewicht. Nicht selten gehen sie mit einer arroganten Verherrlichung
der eigenen Position und der schamlosen Ausbeutung anderer einher
und fast immer beruhen sie auf einer Ideologie politischer, kultureller,
religioser oder wirtschaftlicher Uberlegenheit, auch wenn sich diese
den Mantel von Humanismus, wirtschaftlicher Entwicklung und Glo-
balismus umhingt. Unter der sichtbaren Oberfliche haben diese Krifte
oft eine kulturelle Gleichschaltung und die Zerstérung der Umwelt
zur Folge, einhergehend mit einer krassen Miffachtung der Menschen-
rechte. Das Pendel scheint immer schneller auszuschlagen, so dafl es
kaum Zeiten gibt, in denen der Irrsinn voriibergehend aussetzt und wir
tatsichlich einmal zu Gemiitsruhe und einem Gefiihl tiefen Friedens
finden konnen.

Im 20. Jahrhundert hat es bekanntlich mehr systematisches Morden
im Namen des Friedens und der Beendigung von Kriegen gegeben als in
allen Jahrhunderten davor zusammengenommen. Und im 21. Jahrhun-
dert geht es so weiter, wenn auch in ganz anderen, jedoch nicht minder
erschreckenden Erscheinungsformen. Die Kriege, zu denen auch nicht
erklirte Kriege und Antiterrorkriege gehoren, werden auf allen Seiten
stets im Namen iiberaus hehrer Ideale und Prinzipien gefithrt. Doch
wenn wir uns zur Lésung von Problemen der Anwendung von Gewalt
bedienen, statt auf andere, kreativere Mittel zuriickzugreifen, macht uns
das blind fiir die Tatsache, daff Krieg und Gewalt selbst Symptome jener
Autoimmunerkrankung sind, unter der unsere gesamte Spezies zu leiden
scheint. Es macht uns auch blind dafiir, daff uns andere Wege zur Wie-
derherstellung von Harmonie und Balance zur Verfiigung stehen.



~ Einfithrung 25

Es ist nun einmal sehr viel leichter, einen Krieg zu ,gewinnen® als
anschlieflend auch einen wirklichen Frieden zu erreichen. Dazu ist
eine vollig andere Art des Denkens, des BewufStseins und der Planung
erforderlich, eine Denkart, die nur daraus erwachsen kann, daf§ wir uns
selbst besser verstehen und ein mitfithlendes Verstindnis fiir andere
entwickeln, die vielleicht gar nicht nach dem streben, was wir fiir das
Wichtigste halten, die ihre eigene Kultur haben, ihre eigenen Gebriuche
und Werte, und die dieselben Ereignisse vielleicht ganz anders wahrneh-
men als wir.

Angesicht des Zustands der Welt ist es vielleicht an der Zeit, dafl wir
Zugang zu den tieferen Dimensionen der menschlichen Intelligenz und
Verbundenheit finden, die unseren unterschiedlichen Weltanschauungen
zugrunde liegen. Das legt die Vermutung nahe, daf§ es zutiefst unklug
sein kénnte, einzig und allein nach unserem individuellen Wohlergehen
und unserer eigenen Sicherheit zu streben, weil nimlich unser Wohl-
ergehen und unsere Sicherheit ganz eng mit allem anderen in dieser
zunehmend kleiner werdenden Welt verbunden sind.

Zur Besinnung kommen bedeutet auch, dafl wir ein umfassendes
BewufStsein all unserer Sinne (worunter aus buddhistischer Sicht auch
der Geist fillt), und ibhrer Begrenztheit erlangen, und dafy wir der Ver-
suchung widerstehen, in Zeiten der Verunsicherung die duflere Welt so
weit wie nur méglich kontrollieren zu wollen. Ein solches Unterfangen
ist schlichtweg unmaglich; es zehrt unsere Krifte auf und leistet der
Gewalt Vorschub. Auch was den groferen Bereich der Gesundheit des
Planeten Erde angeht, miissen wir ein Bewuf3tsein fiir den Kérper erlan-
gen, in diesem Fall fiir den ,, Korper® von Gemeinschaften, Unternehmen
und Nationen, die alle ihre ganz eigenen Beschwerden, Erkrankungen
und Weltanschauungen haben. In allen finden sich auch im Rahmen
ihrer eigenen Tradition und Kultur Ressourcen fiir die Férderung von
Selbstgewahrsein und Heilung; auflerdem ergeben sich aus dem Zusam-
mentreffen verschiedener Kulturen und Traditionen — einem Kennzei-
chen der heutigen Welt — ganz neue Maglichkeiten.

Eine Autoimmunerkrankung bedeutet, daf§ das Immunsystem, wel-
ches die Sicherheit des Korpers garantieren soll, Amok liuft und der
Korper seine eigenen Zellen und Gewebe angreift. Kein Korper, auch
kein politischer, kann unter solchen Bedingungen lange weiter bestehen,
ganz gleich, wie gesund und vital er sonst sein mag. Wie es bei Menschen



26 Einfiihrung =

der Fall ist, die durch einen Herzanfall oder eine unerwartete Diagnose
urplétzlich auf den Weg der Suche nach mehr Gesundheit und umfas-
senderem Wohlergehen gestoflen werden, kann ein solcher Schock, wie
schrecklich er auch sein mag, zu einem Weckruf werden. Er kann tiefe
und machtvolle Ressourcen der Heilung und Neuorientierung mobilisie-
ren, mit denen wir unsere Energien und Priorititen neu ausrichten kon-
nen. Es sind Ressourcen, die wir vielleicht fiir lange Zeit vernachlissigt
oder sogar ganz vergessen haben.

Die Heilung der Welt als Ganzes ist das Werk vieler Generationen.
Sie hat in vielen Bereichen, wo Menschen sich bewuf3t geworden sind,
welch enormes Risiko wir eingehen, wenn wir die lebensbedrohliche
Erkrankung des Patienten ,Erde® weiterhin ignorieren, bereits begon-
nen. Denn das Handeln des Menschen in der heutigen Zeit bestimmt
das Schicksal der Lebewesen auf dieser Erde fiir viele kommende Gene-
rationen. Es ist also gefihrlich, wenn wir der so offensichtlichen Diag-
nose Autoimmunerkrankung keine Beachtung schenken und uns nicht
um Behandlungsformen kiimmern, solange noch die Méglichkeit dazu
besteht.

Unsere Welt zu heilen, und sei es auch nur im Ansatz, verlangt, dafl
wir unsere verschieden geartete Intelligenz in den Dienst des Lebens,
der Freiheit und des Strebens nach wahrem Gliick stellen, fiir uns selbst
und fiir zukiinftige Generationen — und nicht nur fiir die Menschen des
Westens, sondern fiir alle Bewohner dieses Planeten, fiir all jene, die im
Buddhismus ,die fithlenden Wesen“ genannt werden. Denn am Ende
sind es das Fiihlen und die Sinneswahrnehmungen, die uns als Schliissel
dienen, wenn wir zur Besinnung kommen und zu dem erwachen wollen,
was moglich ist. Wenn wir nicht lernen, unsere Bewuf3theit sowie unser
Vermogen, klar zu sehen und selbstlos zu handeln, zu nutzen, zu ent-
wickeln und uns zu eigen zu machen, verdammen wir uns selbst zu der
Autoimmunkrankheit unserer Unbewuf$theit, aus der endlose Kreisliufe
von Illusion, Verblendung, Habgier, Angst, Grausamkeit, Selbsttiu-
schung und letztlich auch willkiirlicher Zerstérung und Tod resultieren.

Es ist an der Zeit, dafd wir uns fiir das Leben entscheiden und dar-
tiber nachdenken, was eine solche Wahl von uns verlangt. Diese Wahl ist
etwas ganz Konkretes, von Augenblick zu Augenblick, nicht irgendeine
gewaltige und einschiichternde Abstraktion. Die kreativen und phanta-
sievollen Bemiithungen und Titigkeiten eines jeden von uns zihlen, und



~ Einfithrung 27

es steht nicht weniger auf dem Spiel als die Gesundheit des Planeten
Erde. Wir konnten sagen, dafl die Welt, buchstiblich und metapho-
risch verstanden, fiir uns als Spezies stirbt, damit wir zur Besinnung
kommen. Darum ist es an der Zeit, dafl wir zur Fiille unserer Schénheit
erwachen, daf§ wir das Werk unserer Selbstheilung, der Heilung unserer
Gesellschaften und dieses Planeten angehen, es vorantreiben und dabei
auf alles Wertvolle aufbauen, das bereits existierte und das jetzt zur Bliite
kommt. Keine Absicht ist zu klein und keine Bemiihung zu unbedeu-
tend. Jeder Schritt auf diesem Weg zihlt. Und, wie Sie sehen werden:
Jeder einzelne von uns zihlt.

Dieses Buch ist in acht Teile gegliedert, und in jeden Teil habe ich
Geschichten aus meinem eigenen Erfahrungsschatz eingewoben. Damit
will ich dem Leser ein Gefiihl fiir das Paradoxon vermitteln, daf$ die
Meditation einerseits etwas ganz Personliches und Individuelles ist,
andererseits aber sehr unpersénlich und universell, jenseits all der ego-
zentrischen Skripte zu ,meinem“ Leben und ,meiner Erfahrung, die
von der Ich-bildenden Gewohnheit des Geistes unablissig ausgeheckt
werden. Ich mochte ein Gefiihl dafiir vermitteln, wie wichtig es ist, die
eigene Erfahrung ernst, aber nicht personlich zu nehmen und ihr mit
einem gesunden Mafl an Unbekiimmertheit und Humor zu begegnen,
insbesondere angesichts des ungeheuren Leids, in das wir als Menschen
unentrinnbar verwickelt sind, und im Lichte der Vorliufigkeit all jener
Zerrbilder, die wir unsere Meinungen und Ansichten nennen und an
denen wir verzweifelt festhalten, um unserem Dasein irgendeinen Sinn
abzugewinnen.

Im ersten Teil werden wir erkunden, was Meditation ist und was die
Kultivierung von Achtsamkeit beinhaltet. Der zweite Teil untersucht
die Quellen unseres Leidens und unseres ,Un-Wohlseins“2 und zeigt,
dafl Aufmerksambkeit eine befreiende Wirkung hat, wenn wir sie bewufSt
und ohne zu urteilen einsetzen. Er zeigt auch, wie die Meditation in
die Medizin integriert wurde und neue Dimensionen unseres Geistes
und unseres Herzens offenbart, die zutiefst heilend und transformie-
rend sein kénnen. Der dritte Teil erkundet die ,,Sinnes-Landschaften®
unseres Lebens und geht der Frage nach, wie eine groflere Bewufitheit
der Sinneswahrnehmungen unser Wohlergehen fordert und unser Leben
bereichert. Im vierten Teil erhilt der Leser detaillierte Anweisungen zur



28 Einfithrung =

Entwicklung von Achtsamkeit durch die verschiedenen Sinne; hierbei
wird ein Spektrum unterschiedlicher Meditationsmethoden vorgestellt,
das uns einen Geschmack ihres aufSerordentlichen Reichtums vermittelt.
Der fiinfte Teil erkundet, wie die Entwicklung der Achtsamkeit durch
eine ,Umkehr im Bewufltsein® zu Heilung und gréflerem Gliick fithren
kann. Im sechsten Teil werden weitere Moglichkeiten der Kultivierung
von Achtsamkeit angesprochen und etliche Beispiele dafiir gegeben,
wie sie die verschiedenen Aspekte unseres tiglichen Lebens beeinflussen
kann. Das reicht von der Erfahrung des eigenen Ortes bis zum ,,Sterben,
bevor wir sterben®. Im siebten Teil werden die Welt der Politik und
die Belastungen, denen die Welt ausgesetzt ist, aus der Perspektive der
Geist/Koérper-Medizin unter die Lupe genommen und einige Wege vor-
geschlagen, wie Achtsamkeit helfen konnte, die Gesundheit des Korpers
der Politik und der gesamten Erde zu verbessern und sie zu transformie-
ren. Der achte Teil stellt unser Leben und die Herausforderung, mit der
wir heute konfrontiert sind, in den grofleren Kontext der Evolution der
menschlichen Spezies und enthiillt verborgene Dimensionen dessen, was
moglich ist, damit wir unser Leben von Augenblick zu Augenblick und
von Tag zu Tag so leben kénnen, als kime es wirklich darauf an.



Erster Teil

AA
N

Meditation ist nicht das,
was Sie denken

Die Bandbreite dessen,

was wir denken und tun,

wird von dem begrenzt,

was wir wahrzunehmen versiumen.

RonarLp D. LaiNng

Da gibt es dieses Etwas in mir ...
Ich weif§ nicht, was es ist ...
aber ich weifs, es ist in mir.

WALt WHITMAN



Meditation ist nichts

fiir Feiglinge

_— In einer Zeit, wo die Dinge sich so schnell verin-
dern wie heute, ist es schwierig, von der zeitlosen
Schénheit und dem Reichtum des gegenwirtigen Augenblicks zu spre-
chen. Doch je schneller die Dinge sich verindern, desto wichtiger ist
es fiir uns, gelegentlich in das Zeitlose einzutreten und uns sogar darin
einzurichten. Sonst konnten wir den Kontakt zu Dimensionen unseres
Menschseins verlieren, die den Unterschied zwischen Gliick und Elend
ausmachen, zwischen Weisheit und Torheit, zwischen Wohlsein und
dem Kraft raubenden Tumult im Geist, im Kérper und in der Welt,
den wir in diesem Buch ,,Un-Wohlsein® (dis-ease) nennen wollen. Denn
unsere Unzufriedenheit ist tatsichlich eine Krankheit (disease), selbst
wenn sie uns nicht als solche erscheint. Manchmal bezeichnen wir diese
Gefiihle und Zustinde, dieses Un-Wohlsein, das wir so oft empfinden,
umgangssprachlich als ,,Stref3“. Gewohnlich sind sie unangenehm; sie
belasten uns. Und sie gehen immer mit einem Grundgefiihl des Unbe-
friedigtseins einher.

Im Jahr 1979 habe ich die Stress Reduction Clinic gegriindet. Wenn
ich heute an jene Zeit zuriickdenke, dann frage ich mich: ,Was fiir ein
Strefd?“ — so sehr hat sich die Welt inzwischen verindert, so sehr hat sich
das Tempo unseres Lebens beschleunigt und so nahe sind die Wechsel-
fille und Gefahren des Lebens an unsere Haustiir herangeriickt. Wenn
es damals bereits wichtig war, unsere persdnliche Situation und unsere
Umstinde niichtern zu betrachten und im Interesse unserer Gesund-



32  Meditation ist nicht das, was Sie denken =

heit und Heilung neue und phantasievolle Wege des Umgangs damit
zu finden, so ist es heute, wo wir in einer Welt leben, die im Laufe der
Ereignisse in zunehmendes Chaos und wachsende Geschwindigkeit hin-
einkatapultiert worden ist, wihrend sie gleichzeitig wesentlich vernetzter
und kleiner wurde, noch unendlich viel wichtiger und dringlicher.

In einer Zeit von solch exponentieller Beschleunigung ist es wichtiger
und dringlicher denn je, daf§ wir lernen, im Zeitlosen zu Hause zu sein
und daraus Trost zu schépfen und Klarsicht zu gewinnen. Das war von
Beginn an das zentrale Anliegen der Stress Reduction Clinic. Ich spreche
nicht von einer fernen Zukunft, in der Sie nach Jahren des Bemiihens
endlich etwas erreichen, einen Geschmack von der zeitlosen Schonheit
und der Wirkung meditativen Gewahrseins bekommen, um dann end-
lich ein effektiveres, befriedigenderes und friedlicheres Leben fiithren
zu konnen. Ich spreche davon, daf§ Sie in ebendiesem Augenblick zum
Zeitlosen Zugang gewinnen koénnen — weil es sozusagen schon immer
vor unserer Nase liegt —, und dafy Sie damit auch Zugang zu jenen
Dimensionen des Moglichen erhalten, die uns gegenwirtig verborgen
bleiben, weil wir uns weigern, prisent zu sein, weil wir so sehr verfiihrt,
konditioniert, hypnotisiert oder verschreckt sind, dafl wir uns in die
Zukunft oder die Vergangenheit fliichten. Wir lassen uns davontragen
vom Strom der Ereignisse und den Wetterwendungen unserer Reaktio-
nen und unserer eigenen Taubheit, stindig mit dem beschiftigt, wenn
nicht gar von dem besessen, was wir oft gedankenlos als ,dringend®
bezeichnen, wihrend wir zugleich den Kontakt zu dem verlieren, was fiir
unser Wohlergehen, fiir unsere geistige Gesundheit und sogar fiir unser
Uberleben wirklich wichtig, tiberaus wichtig, ja geradezu lebenswichtig
ist. Dieses Eingenommensein von der Zukunft und der Vergangenheit ist
uns dermaflen zur Gewohnheit geworden, daf§ wir meistenteils keinerlei
Gewahrsein des gegenwirtigen Moments besitzen. Die Folge davon ist,
dafl wir wenig oder iiberhaupt keine Kontrolle iiber die Héhen und Tie-
fen in unserem Leben und in unserem Geist zu besitzen meinen.

In der Broschiire, welche die Achtsamkeits-Kurse und -Schulungspro-
gramme beschreibt, die unser Institut, das Zentrum fiir Achtsambkeit in
Medizin, Gesundheitswesen und Gesellschaft (,Center for Mindfulness
in Medicine, Health Care, and Society®, kurz CFM), Fiihrungskriften
in der Wirtschaft anbietet, heift es zu Beginn: ,Meditation ist nichts



= Meditation ist nichts fiir Feiglinge 33

fiir Feiglinge, nichts fiir jene Menschen, die aus Gewohnheit die leise
Stimme der Sehnsucht ihres Herzens ignorieren.“ Dieser Satz steht dort
natiirlich mit voller Absicht; er soll sofort all jene von der Teilnahme
abhalten, die noch nicht bereit sind fiir das Zeitlose, die es nicht verste-
hen wiirden oder die noch nicht einmal geniigend Raum in ihrem Her-
zen und ihrem Verstand schaffen wiirden, um einer solchen Erfahrung
oder einem solchen Verstindnis eine Chance zu geben.

Kimen solche Menschen zu einer unserer Programme, dann wiirden
sie wahrscheinlich die ganze Zeit mit sich selbst kimpfen und vermutlich
meinen, die Meditationsiibungen, denen sie sich hier widmen sollen,
seien Unsinn, reine Folter oder einfach Zeitverschwendung. Hochst-
wahrscheinlich wiren sie so sehr mit ithrem Widerstand und ihren
Einwinden beschiftigt, dafl sie niemals in den kostbaren und dabei so
kurzen Momenten ankommen wiirden, die wir haben, um auf diese
Weise zusammenzuarbeiten.

Wenn die Leute also zu diesen Klausuren kommen, kénnen wir
annchmen, daf$ sie entweder wegen oder trotz dieses Satzes gekommen
sind. So oder so sollte bei ihnen — so war unsere strategische Uber-
legung — eine implizite, wenn nicht gar unerschrockene Bereitschaft
vorhanden sein, die innere Landschaft des Geistes und des Korpers zu
erkunden, jenen Bereich, den die alten chinesischen Daoisten und Chan-
Meister3 das Nichttun genannt haben. Dies ist die Domine der wahren
Meditation, in der es so aussieht, als werde hier nichts oder nicht viel
getan, in der jedoch gleichzeitig nichts Wichtiges ungetan bleibt, so
dafl sich als Konsequenz auf bemerkenswerte Weise jene geheimnisvolle
Energie eines offenen, wachen Nichttuns in der Welt des Tuns manifes-
tieren kann.

Wir schwimmen Tag fiir Tag im Strom des Lebens, und wie es halt
so ist, horen wir dabei die meiste Zeit nicht auf das gefliisterte Verlangen
unseres eigenen Herzens. Und ich will auch keineswegs behaupten, daf}
Meditation immer leicht oder gar angenehm ist. Sie ist einfach, aber sie
ist durchaus nicht immer leicht. So ist es nicht leicht, in einem geschif-
tigen Leben regelmiflig auch nur eine kurze Zeit am Stiick fiir eine
formelle Meditationsiibung aufzubringen, ganz zu schweigen davon, sich
daran zu erinnern, daf§ uns die Achtsamkeit, wie man so sagen konnte,
auf ,informelle” Weise in jedem der sich entfaltenden Augenblicke
unseres Lebens zur Verfiigung steht. Doch manchmal kénnen wir das,



34 Meditation ist nicht das, was Sie denken =

was uns unser eigenes Herz nahelegt, nicht linger ignorieren: Manchmal
fiihlen wir uns durch die lebenslange Sehnsucht unseres Herzens, sich
selbst zu begegnen, irgendwie und auf geheimnisvolle Weise dazu hinge-
zogen, uns an Orte zu begeben, die wir normalerweise nicht aufsuchen
wiirden. Wir fiihlen uns vielleicht zu Orten hingezogen, an denen wir
als Kind eine Zeitlang gelebt haben, zur Wildnis, einer Meditations-
klausur, einem Buch, einem Kurs oder einem Gesprich, zu allem, was
es dieser lange ignorierten Seite in uns selbst erméglichen konnte, sich
dem Sonnenlicht zu 6ffnen, so daf wir sie wahrnehmen und sie uns zu
eigen machen konnen.

Das Abenteuer, welches das Universum der Achtsamkeit fiir uns
bereithilt, kann méglicherweise ein Zugang zu den Dimensionen unse-
res Seins sein, die wir vielleicht allzu lange ignoriert oder verleugnet
haben. Achtsamkeit hat, wie wir sehen werden, das grofle und vielschich-
tige Vermogen, die Entfaltung unseres Lebens zu beeinflussen. Und aus
denselben Griinden ist sie in der Lage, die grofere Welt zu beeinflussen,
in die wir so nahtlos eingebettet sind — unsere Familie, unsere Arbeit,
die Gesellschaft insgesamt und die Art und Weise, wie wir uns als ein
Volk verstehen, als das, was ich den ,Kérper der Politik“ nenne, und
den Korper der Welt, also alle Bewohner des Planeten Erde zusammen-
genommen. Und all das kann deshalb durch Ihre eigene Erfahrung der
Achtsamkeit geschehen, eben weil Sie so nahtlos eingebettet sind und
weil es diese wechselseitigen Beziehungen zwischen dem Inneren und
dem Aufleren, zwischen dem Dasein und dem Tun gibt.

Es steht ndmlich aufler Frage, daf§ wir nahtlos in das Gewebe des
Lebens selbst eingebettet sind, ebenso wie in das Gewebe dessen, was wir
den Geist nennen konnten, eine unsichtbare und nicht greifbare Essenz,
die es moglich macht, daff unser Empfinden und Bewufitsein und das
Potential des Gewahrseins Unwissenheit in Weisheit und Zwietracht
in Versshnung und Ubereinstimmung umzuwandeln. Das Gewahrsein
bietet uns einen sicheren Hafen, in dem wir uns ausruhen und erholen
kénnen — in einer vitalen und dynamischen Harmonie, Gelassenheit,
Kreativitit und Freude, und zwar jetzt, und nicht erst in einer fernen
und blof§ erhofften Zukunft, in der die Dinge ,besser geworden® sind
oder in der wir alles unter Kontrolle haben oder zu ,,besseren Menschen®
geworden sind. So seltsam es sich anhéren mag: Unsere Fihigkeit zur
Achtsamkeit erlaubt es uns, das zu schmecken und zu verkdrpern, was



= Meditation ist nichts fiir Feiglinge 35

wir uns am tiefsten ersehnen, was uns so hiufig entgleitet und erstaun-
licherweise doch immer so nahe ist — eine groflere Stabilitit des Geistes,
eine groflere Gemiitsruhe und alles, was damit einhergeht, und zwar in
jedem Augenblick unseres Lebens.

Im Mikrokosmos ist uns der Friede nicht ferner als ebendieser
Augenblick. Im Makrokosmos ist Friede etwas, was kollektiv fast jeder
von uns auf die eine oder andere Weise anstrebt, besonders wenn dieser
Friede begleitet ist von Gerechtigkeit sowie der Anerkennung der Men-
schenrechte und der uns innewohnenden Menschlichkeit. Einen solchen
Frieden konnen wir schaffen, wenn wir tatsichlich lernen, als Individuen
etwas mehr aufzuwachen und noch sehr viel mehr als Spezies; wenn wir
lernen kénnen, voll und ganz das zu sein, was wir wirklich sind und unser
angeborenes menschliches Potential verwirklichen. Wie ein Sprichwort
sagt: ,Es gibt keinen Weg zum Frieden — Friede ist der Weg.“ Das gilt
fiir die duflere Landschaft der Welt, aber auch fiir die innere Landschaft
des Herzens. Und diese beiden Landschaften sind, in einem tiefen Sinne,
eigentlich nicht verschieden.

Weil Achtsamkeit, die wir uns als ein offenes, nichturteilendes Gewahr-
sein von Augenblick zu Augenblick vorstellen kénnen, am besten durch
Meditation kultiviert wird und nicht blof}, indem wir {iber sie nachden-
ken, und weil sie im Rahmen der buddhistischen Tradition, in der die
Achtsamkeit oft als das Herz der buddhistischen Meditation beschrieben
wird, am ausfiihrlichsten und vollstindigsten artikuliert wurde, habe ich
mich entschlossen, hier und dort etwas tiber den Buddhismus und seine
Beziechung zur Achtsamkeitspraxis zu sagen. Ich tue dies, damit wir aus
dem, was diese au8erordentliche Tradition der Welt auf der Grundlage
ihrer inzwischen zweitausendfiinfhundert Jahre dauernden Inkubation
an diesem Punkt in der Geschichte anzubieten hat, mehr Verstindnis
gewinnen und Nutzen ziehen kénnen.

So wie ich es sehe, geht es dabei gar nicht um den Buddhismus als
solchen. Wir kénnen uns den Buddha vorstellen als ein Genie unseres
Zeitalters, einen grofien Wissenschaftler, der eine zumindest ebenso
tiberragende Gestalt darstellt wie Darwin oder Einstein, und der, wie es
der buddhistische Gelehrte Alan Wallace gern sagt, kein anderes Instru-
ment zur Verfligung hatte als seinen eigenen Geist, um das Wesen von
Geburt und Tod und des anscheinend unausweichlichen Leidens bis in



36 Meditation ist nicht das, was Sie denken =

die Tiefe zu erforschen. Um diesen Forschungen nachgehen zu kénnen,
mufite er zuerst das Instrument, also seinen eigenen Geist, verstehen,
entwickeln und verfeinern, und lernen, es wie ein Naturwissenschaftler
im Labor zu eichen und zu stabilisieren. Auch Wissenschaftler miissen
die Instrumente stindig weiterentwickeln, verfeinern, eichen und stabili-
sieren, die sie zur Erweiterung ihrer Sinnesorgane benutzen — gigantische
optische Teleskope, Radio- oder Elektronenmikroskope oder Scanner zur
Positronenemissionstomographie —, um damit die Natur des Universums
und des riesigen Spektrums der wechselseitig verbundenen Phinomene,
die sich darin entfalten, zu erforschen, sei es im Bereich der Physik und
der physischen Phinomene, in der Chemie, Biologie, Psychologie oder
irgendeinem anderen Forschungsbereich.

Indem der Buddha sich dieser Herausforderung stellte — und mit
ihm all jene, die in seine Fufistapfen traten —, nahm er es auf sich, tiefe
Fragen im Hinblick auf das Wesen des Geistes und die Natur des Lebens
zu erforschen. Thre gemeinsamen Bemiihungen der Selbsterforschung
fiihrten zu bemerkenswerten Entdeckungen. Es gelang ihnen, eine
genaue Kartographie jenes Territoriums zu erstellen, das die Quintessenz
des menschlichen Daseins ist; es ging dabei um Aspekte des Geistes, die
uns allen gemein sind, unabhingig von unseren individuellen Gedan-
ken und Uberzeugungen und der Kultur, in der wir leben. Sowohl die
Methode, die sie benutzten, als auch die Friichte dieser Forschungsarbeit
sind universell und haben nichts mit Ismen, Ideologien, Religionen und
anderen Glaubenssystemen zu tun. Was sie entdeckten, ist eher mit
medizinischen oder naturwissenschaftlichen Einsichten vergleichbar, also
mit Bezugssystemen, die jedermann an jedem Ort untersuchen kann; ein
jeder kann sie unabhingig von anderen fiir sich selbst auf die Probe stel-
len — was der Buddha seinen Anhingern selber von Anfang an empfahl.

Weil ich Achtsamkeit praktiziere und lehre, mache ich immer wieder
die Erfahrung, daf§ viele Menschen mich fiir einen Buddhisten halten.
Wenn man mich danach fragt, sage ich gewshnlich, ich sei kein Bud-
dhist, auch wenn es eine Periode in meinem Leben gegeben hat, in der
ich mich als Buddhist verstanden habe, und auch wenn ich mich in ver-
schiedenen buddhistischen Praktiken geschult habe und weiterhin schule
und sie sehr liebe und achte. Ich bin vielmehr jemand, der sich intensiv
und mit Hingabe der buddhistischen Meditation widmet, nicht so sehr,
weil ich per se ein Anhinger des Buddhismus wire, sondern weil ich



= Meditation ist nichts fiir Feiglinge 37

seine Lehren und Praktiken als so tiefgriindig, so universell anwendbar,
so ungemein lehrreich und heilend erfahren habe. Das habe ich nicht
nur wihrend der vergangenen vierzig Jahre in meinem eigenen Leben
bestitigt gefunden, sondern auch im Leben vieler anderer Menschen, mit
denen zusammenzuarbeiten und zu praktizieren ich das Privileg hatte.
Und ich bin immer wieder zutiefst von Menschen beriihrt — Lehrer oder
Nichtlehrer, Menschen aus dem Osten oder aus dem Westen —, welche
die Weisheit und das Mitgefiihl, die zentrale Inhalte der buddhistischen
Lehren und Praktiken sind, in ihrem eigenen Leben verkérpern.

Fiir mich ist die Praxis der Achtsamkeit im Grunde eine Liebesge-
schichte, eine Liebesgeschichte mit dem, was das Grundlegendste in
unserem Leben ist, mit dem, was ist, mit dem, was man die Wahrheit
nennen kénnte, die fiir mich Schonheit, das Unbekannte und das Mog-
liche einschlieft, mit dem, was die Dinge wirklich sind — und das alles
eingebettet ins Hier, in diesen Augenblick (denn es ist alles bereits hier),
und gleichzeitig ins Uberall, denn hier kann tatsichlich iiberall sein. Acht-
samkeit ist zudem immer jetzt, denn wie wir bereits gesagt haben und es
immer wieder sagen werden: Nur diese eine Zeit, das Jetzt, gehort uns.

Hier und jetzt, iiberall und immer, das gibt uns viel Raum zur
Zusammenarbeit, zumindest wenn Sie interessiert und bereit sind, die
Armel hochzukrempeln und die Arbeit des Zeitlosen zu tun, die Arbeit
des Nichttuns, die Arbeit des Gewahrseins, das in Ihrem eigenen Leben
verkorpert ist, so wie es sich von Moment zu Moment entfaltet. Tatsich-
lich ist es sowohl eine zeitlose Arbeit als auch die Arbeit eines ganzen

Lebens.

Keine Kultur, keine Kunstform hat ein Monopol auf die Wahrheit oder
die Schonheit. Aber ich finde es ebenso niitzlich wie aufschlufireich,
wenn wir bei der ganz speziellen Erkundung, die wir zusammen auf
diesen Seiten und in unserem Leben unternehmen wollen, auf das Werk
jener besonderen Menschen auf unserem Planeten zuriickgreifen, die
sich mit der Sprache des Herzens und Geistes befassen, die wir Poesie
nennen. Unsere grofiten Dichter haben sich — so wie die grofiten Yogis
und Lehrer in den meditativen Traditionen — einer tiefen inneren Erfor-
schung des Geistes und der Begrifflichkeiten und der engen Beziehungen
zwischen inneren und dufleren Landschaften gewidmet. Es ist in den
meditativen Traditionen in der Tat nichts Seltenes, daff Augenblicke der



38 Meditation ist nicht das, was Sie denken =

Erleuchtung und Einsicht mit Hilfe der Poesie zum Ausdruck gebracht
werden. Yogis wie Poeten sind unerschrockene Erforscher dessen, was ist,
und wortgewandte Hiiter des Moglichen.

Das Vergroflerungsglas, das uns grofe Dichtung vor die Augen hiilt,
hat wie jede authentische Kunst das Potential, unsere Sehfihigkeit zu
verbessern. Noch wichtiger ist jedoch, dafl sie uns in die Lage verset-
zen kann, deutlicher die Dringlichkeit und Relevanz unserer eigenen
Situation, unserer eigenen Psyche, unseres Lebens zu spiiren, und zwar
auf eine Art und Weise, die uns hilft zu verstehen, wohin die Medita-
tionspraxis unsere Aufmerksamkeit lenken will, damit wir hinschauen
und sehen, wofiir wir uns nach ihrer Anleitung 6ffnen kénnen und, am
allerwichtigsten, was zu fiihlen und zu wissen sie uns erméglicht.

Poesie ist aus allen Kulturen und Traditionen auf diesem Planeten
hervorgegangen. Man konnte sagen, daf§ unsere Dichter die Hiiter
des Gewissens und der Seele unseres Menschseins sind und es zu allen
Zeiten gewesen sind. Sie sprechen viele Aspekte einer Wahrheit aus,
die zu kontemplieren und zu beachten sich lohnt. Nordamerikanische,
mittelamerikanische, siidamerikanische, chinesische, japanische, euro-
piische, tiirkische, persische, indische oder afrikanische, christliche,
jiidische, islamische, buddhistische oder hinduistische, animistische oder
klassische, weibliche oder minnliche, antike oder moderne Dichter, sie
alle halten eine geheimnisvolle Gabe fiir uns bereit, die zu erkunden,
zu genieflen und wertzuschitzen sich lohnt. Sie geben uns eine neue
Perspektive, aus der heraus wir uns anschauen und jenseits von Zeit und
Kultur kennenlernen kénnen; sie bieten uns etwas Grundlegenderes und
Menschlicheres an als das Erwartete oder bereits Bekannte.

Eine solche Perspektive mag nicht immer beruhigend sein. Manchmal
kann sie sogar ausgesprochen aufriittelnd und verstérend sein. Und viel-
leicht sind es gerade Gedichte dieser Art, bei denen wir linger verweilen
sollten, weil sie nimlich das gesamte, sich stindig verindernde Spektrum
von Licht und Schatten offenbaren, das stindig iiber den Bildschirm
unseres Geistes huscht und in die untergriindigen Stromungen unseres
eigenen Herzens eindringt.

In ihren besten Momenten bringen Dichter das Unaussprechliche
zum Ausdruck, und in solchen Momenten werden sie durch irgendeine
geheimnisvolle, von der Muse und ihrem Herzen gewihrte Gnade zu
Meistern der Worte jenseits aller Worte verklirt, und das Unaussprechli-



= Meditation ist nichts fiir Feiglinge 39

che, um das sie gerungen, das sie geformt haben und auf das sie verweisen,
wird auch durch unsere Teilhabe an ihren Gedichten lebendig. Gedichte
erwachen dann zum Leben, wenn wir uns ihnen in den Momenten des
Lesens und des Horens annihern und sie zu uns kommen lassen, wenn
wir mit all unserer Sensibilitit und Intelligenz bei jedem Wort verharren,
bei jedem evozierten Ereignis oder Moment sind, bei jedem Atemzug,
den wir dabei machen, bei jedem Bild, das kunst- und klangvoll evoziert
wird und uns iiber alles Gekiinstelte hinaustrigt, zuriick zu uns selbst
und zu dem, was so ist, wie es ist.

Und so werden wir auf unserer gemeinsamen Reise gelegentlich Rast
machen, um in diesen Wassern der Klarheit und der Seelenqual zu baden
und so von dem unvermeidbaren, quilenden Verlangen der Menschheit
durchdrungen zu werden, sich selbst zu erkennen, sich, manchmal sogar
mit Erfolg, an ihr tieferes Wissen zu erinnern, und in einem zutiefst
freundlichen und letztlich iiberaus groflziigigen und mitfiihlenden Akt
(auch wenn dieser kaum je zu ebendiesem Zweck unternommen wird),
auf mogliche Wege der Vertiefung unseres Lebens und unseres Sehens
hinzuweisen und dadurch vielleicht mehr wertzuschitzen, ja zu zelebrie-
ren, wer und was wir sind und werden kénnten.

Mein Herz erhebt sich,
gedenkt, dir Neuigkeiten zu bringen
von etwas,
das dich angebr
und das viele Menschen angeht. Sieh dir doch an,
was heute als Neuigkeit durchgebs.
Dort wirst du es nicht finden, vielmebr in
mifSachteten Gedichten.
Es ist nicht leicht,
aus Gedichten die Neuigkeiten zu erfabren,
und doch sterben tiglich Menschen kliglich
an einem Mangel dessen,
was dort zu finden ist.

WiLLiam CarRLOS WILLIAMS



40 Meditation ist nicht das, was Sie denken =

DraufSen die frostige Wiistennacht.

Diese andere Nacht wird warm, lodernd.

Mag die Landschaft bedeckt sein von einer dornigen Kruste.
Hier drinnen haben wir einen sanften Garten.

Wenn die Kontinente explodieren,

werden die Metropolen und Stiidte, alles,

zu einem versengten schwarzen Ball.

Die Neuigkeiten, die wir horen, sind voller Jammer fiir
diese Zukunft,
doch die wahren Neuigkeiten hier drinnen sagen,

dafS es durchaus nichts Neues gibt.

Rami
(nach der englischen Ubfrtmgung von Coleman Barks)



Ein Zeugnis

hippokratischer Integritit

_— Im schwindenden Nachmittagslicht liege ich an
7 einem der letzten Septembertage zusammen mit
finfzehn Patienten auf dem Teppichboden des geriumigen und blitz-
sauberen, neuen Konferenzraums der Belegschaft des Medical Center
der University of Massachusetts. Heute findet die erste Sitzung im ersten
Zyklus des Programms fiir Strefbewiltigung und Entspannung der kurz
zuvor von mir gegriindeten und spiter Stress Reduction Clinic genann-
ten Institution statt. Wir befinden uns gerade in der Mitte einer lingeren
gefiihrten Meditationsiibung, die Body Scan genannt wird und bei der
man mit Hilfe seines Bewuf8tseins durch den gesamten Kérper wandert.
Alle liegen auf brandneuen, mit Stoff in verschiedenen leuchtenden Far-
ben bezogenen Schaumstoffmatten auf dem Riicken, an einem Ende des
Raums zusammengedringt, damit jeder meine Anleitungen héren kann.
Mitten in einer langen Schweigephase geht plotzlich die Tiir des
Konferenzraums auf, und herein kommt eine Gruppe von etwa dreifSig
Personen in weiflen Kitteln. Sie wird von einem groflen, stattlichen
Mann angefiihrt, der heriiberkommt und zuerst mich mustert, der ich
in schwarzem T-Shirt und schwarzen Karatehosen barfiiffig auf dem
Boden liege, und dann mit einem erstaunten und leicht amiisierten
Ausdruck die anderen.
Dann sicht er wieder mich an und sagt nach einer langen Pause
schliefflich: ,,Was geht denn hier vor?“ Ich bleibe liegen, genau wie die
restlichen Teilnehmer meiner Gruppe, die wie tot auf ihren farbigen



42 Meditation ist nicht das, was Sie denken =

Matten liegen und ihre Aufmerksamkeit auf irgendeine Kérperregion
zwischen den Fiiflen, wo wir mit der Ubung begonnen haben, und dem
Kopf, wo sie im Verlauf der Ubung hinwandern sollte, gerichtet haben,
wihrend hinter der imposanten Gestalt im Halbdunkel schweigend die
anderen WeifSkittel schweben. ,Dies ist das neue Strefibewiltigungspro-
gramm des Krankenhauses“, antworte ich, immer noch im Liegen, und
frage mich, was zum Teufel hier los ist. Er entgegnet: ,Nun, wir haben
hier ein Treffen unserer Chirurgen mit den Chirurgen aus den uns
angeschlossenen Krankenhiusern, und wir haben diesen Konferenzraum
schon vor langer Zeit fiir diesen Zweck reserviert.”

Nun stehe ich auf und stelle mich dem Mann vor, der mich um mehr
als eine Kopflinge iiberragt. ,,Ich weifd nicht, wie es zu dieser Doppelbe-
legung kommen konnte. Ich habe mehrmals bei der Verwaltung ange-
fragt, um sicherzugehen, daf§ dieser Raum in den nichsten zweieinhalb
Monaten jeden Mittwochnachmittag zwischen vier und sechs Uhr fiir
uns reserviert ist.

Noch einmal mustert mich der hochgewachsene Mann von Kopf bis
Fufi. Auf der Vorderseite seines weiflen Kittels ist mit blauem Garn sein
Name eingestickt: Dr. H. Brownell Wheeler, Chefarzt Chirurgie. Wir
sind uns nie zuvor begegnet, und er hat gewif§ noch nicht von diesem
neuen Programm gehort. Die Patienten und ich miissen ein seltsames
Bild abgegeben haben, wie wir da ohne Schuhe und Striimpfe in Sweat-
shirts und Trainingshosen im Konferenzraum auf dem Boden lagen. Mir
gegeniiber stand einer der michtigsten Minner des Medical Center, der
ein, wie ich spiter erfuhr, sehr wichtiges Treffen zu leiten hatte, und die
Zeit verstrich, wihrend er sich einem véllig unerwarteten und von auflen
betrachtet duflerst bizarren Ereignis gegeniibersah, das von jemandem
geleitet wurde, der im Medical Center so gut wie nichts zu sagen hatte.

Er sah sich nochmals um und betrachtete die am Boden liegenden
Gestalten, von denen sich einige inzwischen aufgerichtet hatten, um zu
sehen, was da los war. Und dann stellte er eine Frage:

»oind das unsere Patienten?” fragte er.

,»Ja“, antwortete ich, ,es sind unsere Patienten.

,Dann werden wir einen anderen Raum finden, um dort unser Tref-
fen abzuhalten®, sagte er, drehte sich um und fiihrte seine Gruppe wieder
aus dem Raum.

Ich bedankte mich bei ihm, schloff die Tiir und legte mich wieder auf



~ Ein Zeugnis hippokratischer Integritit 43

den Boden, um mit der Ubung fortzufahren.
Das war meine erste Begegnung mit Brownie Wheeler. In jenem
Moment wuflte ich, daf§ mir die Arbeit hier gefallen wiirde.

Jahre spiter, nachdem Brownie und ich Freunde geworden waren, erin-
nerte ich ihn an diese Episode und erzihlte ihm, wie beeindruckt ich
damals von seinem unbedingten Respeke fiir die Patienten des Kran-
kenhauses gewesen war. Es war typisch fiir ihn, daf§ er das offensichtlich
fiir selbstverstindlich hielt. Es war fiir ihn ein unverbriichliches Prinzip,
dafl die Patienten immer an erster Stelle kamen, ganz gleich, worum es
ging.

Inzwischen weif8 ich, daf er selbst Meditation praktizierte und sich
der Verbindung von Kérper und Geist und des sich daraus ergebenden
Potentials fiir die Transformation der Medizin wohl bewuf3t war. Er war
mehr als zwei Jahrzehnte lang ein grofler Befiirworter der Stress Reduc-
tion Clinic; heute, nachdem er sich aus der Position des Chefarztes der
Chirurgie zuriickgezogen hat, ist er Anfiihrer einer Bewegung, die sich
dafiir einsetzt, daf§ Menschen in Frieden und Wiirde sterben kénnen.

Daf$ er an jenem Nachmittag seine Macht und Autoritit nicht dazu
benutzte, um die Situation an sich zu reiflen, gab mir das Gefiihl, gerade
etwas erlebt zu haben, was man in unserer Gesellschaft leider nur allzu
selten antrifft: Weisheit und Mitgefiihl in Aktion. Der Respekt, den er
den Patienten in diesem Moment erwies, gehorte zu den Dingen, die wir
an jenem Nachmittag, als die Tiir des Konferenzraums aufging, gerade
zu entwickeln versuchten. Es ging um ein tiefes und nichturteilendes
Annehmen unserer selbst und um die Entwicklung unseres eigenen
Potentials fiir Heilung und Transformation. Dr. Wheelers grofziigige
Geste war ein gutes Omen dafiir, daff an diesem Ort das alte hippokra-
tische Prinzip der Medizin, das in dieser Welt in vieler Hinsicht so bitter
nétig ist, nicht nur als Lippenbekenntnis geachtet wurde. Es wurden

keine groflen Worte gemacht. Und doch blieb nichts ungesagt.



Meditation ist tiberall

_— Stellen Sie sich das einmal vor: Patienten, die in

7 Krankenhiusern im ganzen Land und iiberall auf
der Welt auf Anraten ihrer Arzte Yoga und Meditation praktizieren. Und
manchmal sind es die Arzte selbst, die die Meditationsanleitung geben.
Oder die Arzte nehmen an den Kursen teil und meditieren Seite an Seite
mit ithren Patienten.

Andries Kroese, ein prominenter Gefifichirurg aus Oslo, hatte schon
dreiflig Jahre lang Meditation praktiziert und in Indien periodisch an
Vipashyana-Klausuren?* teilgenommen, als er nach Kalifornien kam,
um sich wihrend einer siebentigigen Klausur fiir im Bereich Gesund-
heitsfiirsorge Titige in Streflbewiltigung durch Achtsamkeit (mindful-
ness-based stress reduction, kurz MBSR) schulen zu lassen. Bald nachdem
er wieder in seine Heimat zuriickgekehrt war, entschlof§ er sich, seine
Chirurgentitigkeit zu reduzieren und in der dadurch gewonnenen Zeit
seine Kollegen und Patienten in Skandinavien Meditation zu lehren; er
erfiillte sich damit einen schon seit Jahren gehegten Wunsch. Er schrieb
in der Folge auf norwegisch ein populires Buch tiber Streflbewiltigung
auf der Basis von Achtsamkeit, das in Norwegen und Schweden zu
einem Bestseller wurde.

Eines Tages rief Harold Nudelman, Chirurg am El Camino Hospi-
tal in Mountain View in Kalifornien, bei uns an. Er sagte, er habe ein
Melanom und fiirchte, daff er nicht mehr lange leben werde. Er sei mit
Meditation vertraut und sie habe sein Leben verindert. Als er mein
Buch Gesund durch Meditation> gelesen habe, sei ihm klargeworden,
dafl wir bereits einen Weg gefunden hitten, etwas zu tun, von dem






Online

Umfangreiche Informationen zu unseren Themen,
ausfiihrliche Leseproben aller unserer Biicher,

einen versandkostenfreien Bestellservice und unseren
kostenlosen Newsletter. All das und mehr finden Sie auf

unserer Website.

www.arbor-verlag.de

Mehr von Jon Kabat-Zinn

www.arbor-verlag.de/jon-kabat-zinn

Seminare

Die gemeinniitzige Arbor-Seminare gGmbH organisiert
regelmiflig Seminare und Weiterbildungen mit fithrenden
Vertretern achtsamkeitsbasierter Verfahren.

Nihere Informationen finden Sie unter:

www.arbor-seminare.de



