





Gue

’[Z@@ green
Wl(/l/ ' I'V
h/ab@h/'

U It h itswi
hff ngs II
H t dM g



Inhalt

Einflihrung

1

Was hat der Mensch fiir Gewinn von all seiner Miihe,
die er hat unter der Sonne?

Wz ein leben sinnell macht

2
Es geschieht nichts Neues unter der Sonne

Waram sich so vieles wiederpott

3

Ich sah an alles Tun, das unter der Sonne geschieht,
und siehe, es war alles eitel und Haschen nach Wind

Was dem leben Bedeutung verteift

4

Wohlan, ich will Wohlleben und gute Tage haben!

Was leben ins leben bringt

12

22

29

38



5

Ein jegliches hat seine Zeit, und alles Vorhaben unter
dem Himmel hat seine Stunde

WM wann o{rM ] 49

6

Denn ein jeder Mensch, der da isst und trinkt und hat
guten Mut bei all seinem Miihen, das ist eine Gabe Gottes

s mich hier und }M leben lisst 59

7

Wiederum sah ich alle, die Unrecht leiden unter der
Sonne, und siehe, da waren Tranen derer, die Unrecht
litten und keinen Troster hatten

Und die ihnen Gewalt antaten, waren so mdchtig, dass sie
keinen Troster hatten

Wz trictet 67

&

So ist’s ja besser zu zweien als allein; denn sie haben
guten Lohn fiir ihre Miihe

Fillt einer von ihnen, so hilft ihm sein Gesell auf

Wewrum wir rictits adleine leben binnen 76



1
Bewahre deinen FuR, wenn du zum Hause Gottes gehst,
und komm, dass du horst

WM U Wil 0{1,0 SW[& beW 83

10

Sei nicht schnell mit deinem Munde und lass dein Herz
nicht eilen, etwas zu reden vor Gott; denn Gott ist im
Himmel und du auf Erden;

darum lass deiner Worte wenig sein

Denn wo viel Worte sind, da hért man den Toren

Wann wir veden, wann wir spueigen soltten o3

"

Der Ausgang einer Sache ist besser als ihr Anfang

Ein Geduldiger ist besser als ein Hochmiitiger

Was wesentlich ist | | .99

1Z

Es begegnet dasselbe Geschick dem einen wie dem
andern: dem Gerechten wie dem Gottlosen, dem Guten
und Reinen wie dem Unreinen

Werams (3ott manchmal sopueigt 105



13
Darum pries ich die Freude, dass der Mensch nichts

Besseres hat unter der Sonne, als zu essen und zu
trinken und frohlich zu sein

Was Glick it

14

Alles, was dir vor die Hinde kommt, es zu tun mit
deiner Kraft, das tu!

Worum: Autschicben nur selten angesngt £l

15

Und es fand sich darin ein armer, weiser Mann,
der die Stadt rettete durch seine Weisheit;
aber kein Mensch dachte an diesen armen Mann

Wer die ekt zusammenpill

16

Schon ein wenig Torheit verdirbt Weisheit und Ehre

Waraw Damanpeity gebirtiorer igh als Bosheit

17

Durch ldssige Hinde tropft es im Haus

Wewrum: man sich cinmischen muss

114

125

133

-139

152



1&

Fluche dem Konig auch nicht in Gedanken und fluche
dem Reichen nicht in deiner Schlafkammer;

denn die Vogel des Himmels tragen die Stimme fort,
und die Fittiche haben, sagen’s weiter

Waramw Segren gttt
dem (eseqneten und dem Segnenden

14
Lass dein Brot iiber das Wasser fahren;
denn du wirst es finden nach langer Zeit

Waraw Teilen nichts imer mackty

20
So freue dich, Jiingling, in deiner Jugend

[/Uil? man Sich ohne W&f\th erinnesn kann

21
Des vielen Biichermachens ist kein Ende, und viel
Studieren macht den Leib miide

Wanaw man aufscpreiben soll, was wicktiy s

Anmerkungen

156

163

173

182

190



Einfihrung

Dieses Buch! Seit Jahren platzt es immer wieder in meinen All-
tag. Springen mir seine Sitze unverhofft und unerwartet ins
Auge, ins Hirn, in die Seele:

»Es ist alles ganz eitel und ein Haschen nach Wind.«

»Es geschieht nichts Neues unter der Sonne.«

»Alles hat seine Zeit, und alles Vorhaben unter dem Him-

mel hat seine Stunde.«

»Einer mag Uberwaltigt werden, aber zwei kdnnen wi-
derstehen, und eine dreifache Schnur reif3t nicht leicht
entzwei.«

»Wer Geld liebt, wird vom Geld niemals satt.«

»So geh hin und iss dein Brot mit Freuden, trink deinen

Wein mit gutem Mut.«
»Weisheit ist besser als Kriegswaffen.«
»Wer eine Grube grabt, der kann hineinfallen.«

»Der Narr macht viele Worte.«



»Des vielen Blichermachens ist kein Ende, und viel Stu-
dieren macht den Leib miide.«

Dieses Buch! Dieses Biichlein, besser gesagt. Nur ein paar Sei-
ten. Aber prallvoll mit Lebenswissen, Lebensweisheit. Vor tiber
2000 Jahren gedacht, gesagt, geschrieben. Als es noch keine
Biicher gab, nur Schriftrollen aus Papyrus- oder Pergament-
bahnen. Von einem, der im Dunkel bleibt. Man nennt ihn den
Prediger. Den Lehrer. Den Sammler. Ver-Sammler. Kohelet fuir
die Hebrier. Ecclesiastes fiir die Griechen. Concionator fiir die
Lateiner. Volksredner. War er das? Auf den alten weisen Konig
Salomo bezieht er sich. Weshalb sein Buch auch lange »Prediger
Salomo« genannt wurde. Aber es ist wohl erst entstanden, als
Salomo schon viele Jahrhunderte nicht mehr auf dieser Erde
weilte. Es gehort zum ersten Teil der Bibel, den Christen das
»Alte Testament« nennen.

Wer bist du, Prediger? Warum beriithrt mich, was du schreibst?
Woher kommt deine tiefe Einsicht in die Seele des Menschen, in
das Leben, in die Zusammenhinge der Welt? Und was bedeutet
dir Salomo? War er dein Inspirator im Hintergrund? Oder hast
duvielleicht sogar alte, bis dahin unveroffentlichte Spruchweis-

heiten von ihm entdeckt, gesammelt, verarbeitet?
Ich weifd es nicht. Ich muss es nicht wissen. Ich muss mich nur

einlassen auf deine Einsichten. Um selbst ein bisschen weise
zu werden.

10



Weise. Das ist wohl mehr als wissend. Weisheit ist Lebensklug-
heit, und das mochte ich werden: lebensklug. Darum nehme
ich dich einfach mit in meine Welt, Prediger, in meinen Alltag,
meine Lebenswege, meine Zweifel und Fragen, meine Traume
und Angste. Ich ahne schon jetzt: Mit all dem kennst du dich
aus.

1



Was hat der Mensch fir Gewinn
von all seiner Miihe, die er hat
unter der Sonne?

Wir hatten uns lange nicht gesehen. Viel zu lange nicht. Nun
saf$ er mit seiner Frau am Nachbartisch in der Cafeteria des Pfle-
geheims, in das meine 93-jahrige Mutter ein paar Tage zuvor
eingezogen war. Ernstheinrich Schifer. Mit Herzklopfen ging
ich aufihn zu. »Hallo, Ernstheinrich!« Seine Frau erkannte mich
sofort. GrofRes Hallo. »Du hier?« »Thr hier?« Er — schaute mich
freundlich an. Mit warmen, lachelnden Augen. Aber er wusste
nicht, wer ich war. Sie stellte mich vor. Sein Blick veranderte sich
nicht. Warm und freundlich und — leer. »Er erkennt dich nicht

mehrlc, sagte sie traurig. »Die Vergangenheit ist ausgeloscht.«

12



87 war er inzwischen, und die Vergangenheit war schon lange
nicht mehr da. Dabei war er doch immer so klug gewesen. So
wach. So aufmerksam. Ich war zu ihm in die Schule gegangen.
Und das gleich im mehrfachen Wortsinn. Mein Deutschlehrer
war er gewesen, mein Denklehrer, Leselehrer, Schreiblehrer. Er
hatte dafiir gesorgt, dass ich irgendwann die Schneider-Kinder-
biicher gegen wirkliche Literatur austauschte. Wir hatten uns
an Wolfdietrich Schnurre gewagt, an Giinter Grass und Max
Frisch. Er hatte meine Lust an der Sprache geweckt, meine Art
zu schreiben geformt. Dass ich Journalist geworden bin, lag

wohl nicht zuletzt an ihm.

Er war anders als die anderen. Jiinger. Moderner. Ambitionier-
ter. Er sah anders aus, trug eine kecke Meckifrisur und hatte
das augenzwinkernd mit Goethe begriindet: »Eines schickt sich
nicht fiir alle ...« Spdter war er Schulleiter geworden, nattir-
lich. Und wir waren uns immer wieder begegnet. Als ich in
den Ruhestand ging und in der Wetzlarer Stadthalle ein grof3es
Abschiedskonzert gab fiir die Horer und Zuschauer des »Evan-
geliums-Rundfunk« (ERF), den ich viele Jahre geleitet hatte, war
er da. Ich hatte es gewusst und ein Buch mitgebracht, das er mir
knapp 50 Jahre zuvor feierlich iiberreicht hatte. Er war Ver-
trauenslehrer gewesen, ich Schulsprecher. Das Buch war sein

Dankeschon fiir unsere Zusammenarbeit gewesen.

Und nun? War ich langst im Ruhestand. Und er — wusste nicht
mehr, wer ich war. Er las nicht mehr. Er erkannte nichts mehr.
»Von der Schule weifs er gar nichts mehr, fliisterte seine Frau.

Es gab kein Gestern mehr fiir ihn, nur noch heute, nur noch

13



jetzt. Nur noch den Kaffee und die Torte auf dem Tisch, nur
noch die Frau an seiner Seite, nur noch diesen ilteren unbe-
kannten Herrn, der ihn so freundlich begrifite und von dem

er nicht wusste, wer das war.
Es war unsere letzte Begegnung.

Als er gestorben war, lud mich seine Tochter ein, bei der Trau-
erfeier eines meiner Lieder zu singen. Ich bin friih losgefahren,
denn ich ging davon aus, dass die Trauerhalle iiberfiillt sein
wiirde. Doch sie war beinahe leer. Die Familie, eine Handvoll

ehemaliger Weggefahrten.

»Was ist der Mensch!« Vergianglich wie Gras. Ein Windhauch.
Und was ist das, was er schafft! Was bleibt? Von ihm, von sei-
nem Leben, von seinen Miihen, von seinen Erfolgen?

Das Leben ist fliichtig. Der Mensch ist fliichtig. Das Gliick ist
flichtig. Der Erfolg ist fliichtig.

In meinem Kopf singt Frank Sinatra:

»That’s Life! That’s what all the people say. You're riding high in
April, shot down in May.«—»So ist das Leben, das sagt man eben
so. Im April bist du ganz oben, und im Mai im Nirgendwo.«
Und weiter: »Aber fiir mich wird es anders sein! Im Juni steig

ich ganz neu einl«

14



Kein Lied fiir ihn. Kein Lied fiir Ernstheinrich Schifer. Und
wohl auch kein Lied fiir mich. Irgendwann ist Mai. Irgendwann
bleibt es Mai.

Ich schlage dein Buch auf, Prediger.

Es ist alles ganz eitel, sprach der Prediger, es ist alles
ganz eitel. Was hat der Mensch fiir Gewinn von all seiner
Miihe, die er hat unter der Sonne?

Aus Prediger 1

Eitel. Und wieder singt ein Lied in meinem Kopf, das schlichte
Mondlied von Matthias Claudius: »Gott, lass uns dein Heil
schauen. Auf nichts Vergéanglichs trauen. Nicht Eitelkeit uns
freun.« Eitelkeit? Ich schlage nach: »Eitel« stand zu seiner Zeit

fir »verganglich, vergeblich, fliichtige.

Ich sehe Menschen vor den Triimmern ihres Lebens. Flutop-
fer, Brandopfer, Tsunamiopfer, Erdbebenopfer, Kriegsopfer. Im
Fernsehen zeigt einer bitter auf das, was von seinem Haus tibrig
geblieben ist: »Dafiir haben wir 40 Jahre lang gearbeitet! Gelebt!«

Es ist alles ganz eitel. Sitzt auch du vor den Triimmern deines
Lebens, als du das aufschreibst, Prediger? Bist du verbittert?
Sehe ich dein Gesicht gramzerfurcht? Man hat dir das zuwei-
len unterstellt. Resignativ seien deine Gedanken. Eine bittere

Bilanz am Ende des Lebens.

15



Fiir mich klingen sie anders. Wissend. Weise. Lebensklug. Ent-
spannt. Gelassen. Ein bisschen trotzig. Vielleicht sogar heiter.
Du hast viel erlebt und erlitten, hast vieles und viele kommen
und wieder gehen sehen. Du warst ganz oben und ganz unten,
wurdest gefeiert und vielleicht auch gefeuert. Du hast Sicher-
heiten zerbrockeln sehen, Schitze verrosten, Erfolge vergilben.
Du bist alt geworden. Ja, du musst alt sein. Wenn man jung ist,
denkt man solche Gedanken nicht. Aber du mochtest wohl,
dass die, die noch nicht so weit sind, dir nachdenken. Damit
sie nicht enttduscht werden. Vom Leben nicht. Von sich selbst
nicht. Und nicht von Gott. Wer weif3, dass er end-lich lebt, sollte

endlich anfangen zu leben.

Hittest du sie schon gekannt, hittest du wohl die Geschichte
vom niederlandischen Herrn Kannitverstan erzahlt. Johann
Peter Hebel ist sie eingefallen, viele Jahrhunderte spiter. Zum
ersten Mal habe ich sie wohl bei Ernstheinrich Schifer ge-

lesen.

Ein junger Handwerker aus Schwaben ist zum ersten Mal in
Amsterdam. Vor einem prachtigen Haus bleibt er stehen und
fragt, wem es gehore. Er fragt auf schwibisch, er kann keine
andere Sprache. Die Holldnder verstehen ihn nicht und ant-
worten: »Kan nit verstan!«»Ich verstehe nicht.« Das aber halt er
fiir den Namen des reichen Mannes. Herr Kannitverstan. Aha.
Der wird ihm dann wieder genannt, als er sieht, wie aus einem
grofSen Schiff prachtige Waren geladen werden. »Wem gehort
das?« »Kan nit verstan.« Und er fingt an, den reichen Herrn

Kannitverstan zu beneiden. Bis er einem langen Trauerzug

16



begegnet. Auf seine Frage, wer denn hier zu Grabe getragen
wird, antwortet einer der Trauernden wie die Befragten zuvor:
»Kan nit verstan!« Was ihn erschiittert und beruhigt: Auch die
unermesslich Reichen miissen sterben.

Das war immer so. Das wird immer so sein. Das letzte Hemd
hat keine Taschen. Auch wenn man in alten Kulturen reichen
Verstorbenen ins Grab legte, was ihnen im Leben etwas be-
deutet hatte.

Alles ist eitel. Verganglich, vergeblich, fliichtig.

Wer Geld liebt, wird vom Geld niemals satt, und wer
Reichtum liebt, wird keinen Nutzen davon haben. Das
ist auch eitel. Mehrt sich das Gut, so mehren sich, die
es verzehren; und was hat sein Besitzer davon als das
Nachsehen? Wer arbeitet, dem ist der Schlaf siif3, er
habe wenig oder viel gegessen; aber die Fiille lasst den
Reichen nicht schlafen. Es ist ein boses Ubel, das ich
sah unter der Sonne: Reichtum, wohl verwahrt, wird
zum Schaden dem, der ihn hat. Denn dieser Reichtum
geht durch ein boses Geschick verloren. Und wer einen
Sohn gezeugt hat, dem bleibt nichts in der Hand. Wie
einer nackt von seiner Mutter Leib gekommen ist, so
fahrt er wieder dahin, wie er gekommen ist, und nichts
behalt er von seiner Arbeit, das er mit sich nahme.
Das ist ein boses Ubel, dass er dahinfihrt, wie er ge-

kommen ist. Und was gewinnt er dadurch, dass er in

17



den Wind gearbeitet hat? Sein Leben lang hat er im
Finstern gegessen, in groBem Gramen und Krankheit
und Verdruss.

Aus Prediger 5

Ich lese deine Gedanken, Prediger, in der Ubersetzung zweier
Minner, die dir ndhergestanden haben als ich. Deinem Glau-
ben, deiner Zeit, deiner Sprache. Zwei jiidische Gelehrte: Mar-
tin Buber und Franz Rosenzweig. In den Zwanzigerjahren des
vorigen Jahrhunderts hatten sie gemeinsam begonnen, die
Hebriische Bibel, das Alte Testament in der christlichen Heili-
gen Schrift, neu zu tibersetzen. Moglichst nah am hebraischen
Original. Franz Rosenzweig starb 1929, Martin Buber machte
alleine weiter. Durch die dunkle Zeit des Nationalsozialismus
hindurch bis in die Sechzigerjahre hinein. Der Anfang deines

Buches liest sich bei ihnen so:

»Dunst der Diinste, spricht Versammler, Dunst der Diinste, alles

ist Dunst.«

Alles Dunst. Die Goldenen Zwanziger, der Bérsencrash von
1929, die Nazidiktatur, der Holocaust, der neue Staat Israel,
das Wirtschaftswunder in Deutschland ... Dunst, weil nicht

bestandig.
Wer viele Zeiten hat kommen und gehen sehen, ldsst sich nicht
mehr so leicht blenden und wohl auch nicht so schnell erschiit-

tern.

18



Dein Buch ist ein zutiefst jidisches Buch, Prediger. Auch wenn
du nicht ahnen konntest, was deinem Volk widerfahren wiirde
in den Jahrtausenden nach dir. Spatestens nach der Zerstérung
des Tempels im Jahr 70 immer auf der Flucht. Die vierzig Jahre
Wistenwanderung auf Jahrhunderte gedehnt. Heimatlos.
Schutzlos. Und oft genug auch besitzlos. Es lohnte sich nicht,
feste Hauser zu bauen, weil sie ja doch immer wieder niederge-
brannt wurden. Heinrich Heine schrieb einmal, die Juden hat-
ten nur eine »portative Heimat«. Eine Heimat zum Mitnehmen.
Thren Glauben. Ihre Traditionen. Vielleicht noch die Torarolle.
Alles andere: Dunst der Diinste. Verganglich.

Und doch leben sie bis heute. Was ein Wunder ist. Der Philo-
soph Voltaire soll einmal von Friedrich dem Groflen gefragt
worden sein, ob er ihm einen Gottesbeweis liefern konne.
Voltaire habe nach kurzem Nachdenken, geantwortet: »Die

Juden, Sirel«

Ob leichter iiberlebt, wer gelernt hat, dass alles Dunst ist, und
sich darum darin gar nicht erst hiuslich niederldsst? Wer im-
mer wieder verlassen muss, woran er sein Herz hiangen konnte,

verldsst sich nicht mehr auf Vergingliches.

Jochen Klepper konnte ein Lied davon singen. Als junger Jour-
nalist in der Nazizeit, Schriftsteller auch, der mit einer Jiidin ver-
heiratet war und der Deportation ins Konzentrationslager nur
dadurch zu entgehen wusste, dass er sicham 11. Dezember 1942
mit seiner Frau Hanni und der Tochter Renate das Leben nahm.

19



In einem Gedicht betete er schon 1937:

Da alles, was der Mensch beginnt,
vor seinen Augen noch zerrinnt,
sei du selbst der Vollender.

Die Jahre, die du uns geschenkt,
wenn deine Glite uns nicht lenkt,
veralten wie Gewdander.

Wer ist hier, der vor dir besteht?

Der Mensch, sein Tag, sein Werk vergeht:
nur du allein wirst bleiben.

Nur Gottes Jahr wahrt fiir und fir,

drum kehre jeden Tag zu dir,

weil wir im Winde treiben.

Jochen Klepper

Seine letzten Worte waren: »Wir sterben nun — ach, auch das
steht bei Gott— Wir gehen heute Nacht gemeinsam in den Tod.
Uber uns steht in den letzten Stunden das Bild des Segnenden
Christus, der um uns ringt.«

Wir treiben im Winde. Wir sind Wind. Das Leben ist Wind.
Die Zeit ist Wind. Ja, das wiirde bitter klingen und resignativ —
wenn da nicht die Hoffnung wire! Der Blick auf eine andere
Wirklichkeit, unverwehbar und unverginglich. Fiir den Pre-
diger ist es Gott. Fiir Klepper auch. Fiir ihn aber vor allem der
segnende Christus, in dem Gott sich aus der Unverganglichkeit
in die menschliche Vergianglichkeit begeben hat.

20



Wer solch eine andere Dimension denken und glauben kann,
nimmt das Jetzt und Hier nicht ernster, als es das verdient hat,
er geht immer wieder auf Distanz und gewinnt so Gelassenheit.
Heitere Gelassenheit vielleicht sogar.

21



Z

Es geschieht nichts Neues
unter der Sonne

Sie hatte sich befreit. Von dem narzisstischen Despoten, der
sie einmal verzaubert hatte. Der sie auf Hinden getragen hatte.
Aber nur, damit sie ihn bewunderte. Uberhaupt war es wohl
das, was er immer und iiberall und von jedem einforderte: Be-
wunderung. Als ihre Bewunderung kleiner geworden war, weil
mehr und mehr die dunklen Seiten seiner Personlichkeit zum
Vorschein gekommen waren, hatte er sie mit denselben Hin-
den, mit denen er sie frither getragen hatte, geschlagen. Endlich
hat sie sich befreit. Oder besser: Hat sie sich befreien lassen.
Denn alleine kommt man aus einem solchen Gefingnis nur
selten wieder raus. Sie hatte menschliche Hilfe. Weise Berater.
Beherzte Freunde. Und sie hatte Gott. Den Befreier.

22



Dann hatte sie ihn getroffen. Der war so, wie der, von dem sie
sich befreit hatte, auch gewesen war in den ersten Monaten ih-
rer Beziehung. Charmant. Gewinnend. Verfiihrerisch. Er hatte
sie auf Hdanden getragen. Bis — sie eines Tages merkte, dass sie
auf dasselbe bose Spiel hereingefallen war. Sie hatte das eine

Gefingnis verlassen, um in einem anderen zu landen.

So geht das oft, und so geht es leider immer wieder. Weil die
alten Muster sich tief in unsere Seele eingebrannt haben und wir
meist gar nicht anders konnen, als uns nach ihnen zu richten
in unseren kleinen und groflen Entscheidungen. Sind wir frei?
Wollen wir iiberhaupt frei sein? Kénnen wir es sein? Dartiber
streiten die Gelehrten seit Jahrhunderten. Die Bibel sagt: Nein,
wir sind es nicht. Es gibt kein Paradies der Freiheit, jenseits von
Eden sind wir versklavt an tausend Herren, nicht zuletzt an

uns selbst.

Augustinus hat einmal niichtern festgestellt, unsere angebliche
Freiheit sei nichts weiter als ein Rasseln mit unseren Ketten.
Was wir jeden Tag erleben konnen. Der amerikanische Theo-
loge William Willimond schreibt: »Im Supermarkt des Ver-
langens ist es unser Schicksal, endlos zu konsumieren und nie

wirklich zufrieden zu sein.«

Nicht zufrieden und nicht frei. Ist das unser Schicksal? Bleibt es
das, solange wir leben? Kommen wir nie ans Ziel unserer Mii-
hen und Bemithungen? Kénnen wir nie etwas wirklich Neues
erleben? Oder uns wenigstens vorstellen? Denken? Erleben und

erleiden und denken wir nur wieder und wieder, was wir schon

23



immer erlebt, erlitten und gedacht haben? Wir und Generati-
onen vor uns und nach uns? Traumen wir dieselben Traume?
Spiiren wir dieselben Angste? Fiihlen wir dieselben Schmerzen?

Machen wir dieselben Fehler? Immer und immer wieder?

Wir reiben uns seit Jahrtausenden an denselben Fragen. Und die
Geschichte scheint sich bestandig zu wiederholen. Die Weltge-

schichte und unsere Lebensgeschichten auch.

Das jedenfalls konnte erkldaren, warum dieses denkwiirdige

Buch von Kohelet so zeitlos aktuell ist.

Ein Geschlecht vergeht, das andere kommt; die Erde
aber bleibt immer bestehen. Die Sonne geht auf und
geht unter und lauft an ihren Ort, dass sie dort wieder
aufgehe. Der Wind geht nach Siiden und dreht sich nach
Norden und wieder herum an den Ort, wo er anfing. Alle
Wasser laufen ins Meer, doch wird das Meer nicht voller;

an den Ort, dahin sie flieBen, flieBen sie immer wieder.

Alles Reden ist so voll Miihe, dass niemand damit zu
Ende kommt. Das Auge sieht sich niemals satt, und das
Ohr hort sich niemals satt. Was geschehen ist, eben das
wird hernach sein. Was man getan hat, eben das tut man
hernach wieder, und es geschieht nichts Neues unter
der Sonne. Geschieht etwas, von dem man sagen konnte:
»Sieh, das ist neul« —es ist langst zuvor auch geschehen

in den Zeiten, die vor uns gewesen sind. Man gedenkt

24



derer nicht, die friiher gewesen sind, und derer, die her-
nach kommen; man wird auch ihrer nicht gedenken bei
denen, die noch spater sein werden.

Aus Prediger 1

Geht es uns wie Sisyphos, dessen Stein immer wieder zurtick-
poltert auf Anfang, wenn er ihn endlich auf den Gipfel des Ber-
ges gerollt hat? Oder geht es weiter, immer weiter, wie Heraklit
behauptet: Alles fliefSt. Panta rei. Man steigt kein zweites Mal in
denselben Fluss. Unsere Erfahrung scheint ihm recht zu geben.

Wir singen »Schon war die Jugend, sie kommt nicht mehr«.

Aber auch das stimmt: Wir mogen nicht ein zweites Mal in
denselben Fluss steigen, aber das Wasser, das er fiihrt, ist das-
selbe Wasser, in das schon die Dinosaurier gestiegen sind. Weil
es zu unserer Erde gehort und an diese Erde gebunden ist. Der
Fluss, in den man vielleicht nur einmal steigt, fliefSt ins Meer.
Spitestens dort verdunstet ein Teil seines Wassers, steigt in den
Himmel, kondensiert in den Wolken, und regnet irgendwann
zuriick auf die Erde und speist ihre Quellen. Wir sind Teil eines

globalen Kreislaufs.

Wir nutzen dasselbe Wasser, wir fithren dieselben brutalen
Kriege und schliefen dieselben briichigen Friedensvertrige.
Wir erobern und unterdriicken genauso niedertrachtig wie die
Menschen in vergangenen Jahrhunderten, wenn auch ausge-
kliigelter. Wir beuten Erde, Menschen und Tiere aus wie alle,

die vor uns gelebt haben. Weshalb Historiker, auch Kirchen-

25



historiker, aktuelle Ereignisse oft mit einer beinahe zynischen
Gelassenheit kommentieren: Nicht aufregen, alles schon mal

da gewesen.

Ja, auch Kirchenhistoriker. Zuweilen erscheinen auch die
scheinbar hochaktuellen theologischen und ethischen Ausei-
nandersetzungen der Gegenwart wie eine Wiederholung der

Auseinandersetzungen der Vergangenheit.

Ich erinnere mich an einen Brief, den der Liidenscheider Pfar-
rer Paul Deitenbeck, damals Vorsitzender der Bekenntnisbewe-
gung »Kein anderes Evangeliume, in den turbulenten Auseinan-
dersetzungen mit der merkwiirdigen Gott-ist-tot-Theologie in
den Sechzigerjahren des vorigen Jahrhunderts an den Schwei-
zer Theologen Karl Barth geschrieben hat. Barth war Hauptau-
tor der »Barmer Theologischen Erklarung« von 1934 gewesen,
einer Bekenntnisschrift gegen eine naziverseuchte Theologie.
Kern des Briefes: Bitte priifen Sie, ob es nicht Zeit ist fiir eine
neue Theologische Erklarung. Daraufhin schrieb Karl Barth
lapidar: »Auch dieses Kikeriki wird vergehen.«

Recht hat er gehabt. Das Kikeriki von damals hat lingst anderen
Kikerikis Platz gemacht.

Karl von Hase (1800 — 1890), UrgrofSvater von Dietrich Bon-
hoeffer, weitet den Blick, wenn er seine »Kirchengeschichte,
die 1834 erschienen ist, mit den Sitzen {iberschreibt: »Alles hat
seine Zeit. Der Herr der Zeit ist Gott, der Zeiten Wendepunkt
Christus, der rechte Zeitgeist der Heilige Geist.«

26



Es hilft, die Geschichte zu studieren. Man wird dabei vielleicht
nicht wirklich kliiger. Aber gelassener.

Und doch verheifdt die Bibel, die die Gedanken des Predigers
enthilt, unerwartbar Neues. Sie erzdhlt von einem Schopfer,
der immer wieder Neues denkt, sich immer wieder Neues aus-
denkt und Neues schafft. Das Universum schafft er aus dem
Nichts. Erde und Meere und Tiere und Menschen. Er sagt eben
nicht »Es bleibe«, sondern »Es werde«. Und er tut das bis heute.
Die Schopfung ist ein Prozess. Wie die Geschichte. Wie unser
Leben.

Ich bin iiberzeugt: Auch unsere Lebensgeschichte ist Schop-
fungsgeschichte. Der Kreator bleibt kreativ. Der, der neue Wege
bahnt, stellt die Arbeit nicht ein.

Den ungewohnlichsten Schritt ist er wohl gegangen, als er
selbst eingetaucht ist in seine Schopfung, Geschopf wurde.
Ein Mensch. In Jesus ist sichtbar geworden, wie unmittelbar
Gott den Menschen ist; in ihm hat er das tiefste und schwerste
Menschenschicksal ausgehalten, die duflerste Verlassenheit und
sogar das Sterben, um sie vom Sisyphosschicksal zu erlgsen.
Seitdem konnen sie wissen: Auch im scheinbar Sinnlosesten
kann ein tiefer Sinn verborgen sein und das scheinbar Vergeb-

lichste wertvoll.
»Ist jemand in Christus, so ist er eine neue Kreatur; das Alte ist
vergangen, siche, Neues ist gewordenc, schreibt Paulus an die

Christen in Korinth. (2 Korinther 5,17)

27



Es gibt Neues. In der Welt und in unserem Leben. Sonst miiss-

ten wir verzweifeln.
Ach ja, vieles wiederholt sich, auch wenn es in anderer Gestalt
wiederkehrt und uns auf den ersten Blick darum oft neu und

unbekannt erscheint. Aber es geht trotzdem voran.

Fiir mich ist die Geschichte ein Rad. Es dreht sich im Kreis und

rollt trotzdem weiter und immer weiter auf ein Ziel zu.

28



