
9

Vorwort

D as Interesse am wissenschaftlichen und am humanisti-
schen Denken und Werk von Erich Fromm ist auch über 

40 Jahre nach seinem Tod ungebrochen. Im Gegenteil, es fängt 
in manchen Regionen der Erde gerade erst richtig an, wie etwa 
in den arabisch sprechenden Ländern oder in der Volksrepublik 
China, wo es derzeit geradezu einen Fromm-Boom gibt – ähnlich 
dem, den es in Europa in den 1970er und 1980er Jahren gab. Aber 
auch in Ländern wie den USA, in denen Fromms Denken über 
Jahrzehnte nur noch in akademischen Zirkeln diskutiert wurde, 
ist eine kleine Fromm-Renaissance zu beobachten. Die aktuelle 
politische Lage bringt dort nicht nur Wissenschaftler, sondern 
auch Politiker und Journalisten dazu, an Fromms Friedenspolitik 
und an humanistische Antworten auf die Herausforderungen 
unserer Tage zu erinnern.

Wie aktuell die Frage der individuellen Freiheit ist, die sich wie 
ein roter Faden durch das Werk von Erich Fromm zieht, kann man 
besonders eindrücklich in den arabisch sprechenden Ländern be-
obachten. In Marokko, meinem Heimatland, gibt es schon einige 
Jahrzehnte ein gesteigertes Interesse an Erich Fomm; inzwischen 
scheint Fromm aber zu einem «öffentlichen Wissenschaftler» 
geworden zu sein. 

Wie sonst lässt sich erklären, dass ich im Januar 2022 von der 
marokkanischen Tageszeitung Al Massaae (Casablanca) ange-
fragt wurde, den Leserinnen und Lesern dieser großen Zeitung 



10

einen Überblick über das Leben und Werk von Erich Fromm mög-
lich zu machen. Die Idee war, an 23 Tagen im April 2022 jeweils 
ganzseitig in einer Interviewserie Leben und Werk von Erich 
Fromm sowie seine Bedeutung für die Gegenwart vorzustellen.

Mein erster Gedanke war, für eine solche Interviewserie Rai-
ner Funk anzufragen, der auch bald zusagte. Ich habe ihn in den 
vergangenen Jahrzehnten bei verschiedenen gemeinsamen Ver-
anstaltungen in Marokko und in Österreich als jemanden ken-
nengelernt, der nicht nur mit dem Leben und Werk von Fromm 
bestens vertraut ist, sondern auch versucht, das sozialpsycholo-
gische Denken Erich Fromms zu aktualisieren. So habe ich nicht 
nur Schriften von Erich Fromm ins Arabische übersetzt, sondern 
auch die Bücher von Rainer Funk. Es war mir deshalb auch ein 
Anliegen, ihn auch bezüglich seiner Aktualisierung von Erich 
Fromm hin zu befragen.

Auf die insgesamt 100 Fragen, die ich in dieser Interviewserie 
gestellt habe, schrieb Rainer Funk innerhalb von vier Wochen 
die Antworten. Die gesamte Serie wurde dann tatsächlich – wie 
geplant – in Al Massaae zwischen dem 4. und 28. April 2022 
veröffentlicht. (Inzwischen ist sie auch beim jordanischen Verlag 
Khotot wa Dilal, Amman, als Buch erschienen.)

Es freut mich, dass der Verlag Zeuys diese Interviewserie 
nun auch in der deutschen Originalsprache aus Anlass des 
80. Geburtstags von Rainer Funk allen zugänglich macht, die an 
der Bedeutung von Erich Fromm für die Gegenwart interessiert 
sind.

Feldkirch, 1. Dezember 2022 
Hamid Lechhab 



23

4

Der Psychoanalytiker Erich Fromm  

und seine Beziehung zu Sigmund Freud

Fromm knüpft an die psychoanalytische Theorie Sigmund 
Freuds an, doch verändert er dessen Theorie auch, wie seine 
Bücher ‹Sigmund Freuds Psychoanalyse – Größe und Grenzen› 
und ‹Sigmund Freud. Seine Persönlichkeit und Wirkung› zeigen.  
Wie hat Fromm Freuds Theorie verstanden?

Um diese Frage beantworten zu können, ist es hilfreich, zwi-
schen der Theorie Freuds und der paradigmatischen Begründung 
seiner Theorie zu unterscheiden. Die Theorie Freuds sagt, dass 
der Mensch in seinem Denken, Fühlen und Handeln von unbe-
wussten Kräften mitgesteuert wird. Solche unbewussten Kräfte 
sind etwa bestimmte Wünsche, Fantasien, Strebungen, Gefühle, 
Affekte, die vom Betroffenen selbst oder von seiner Umwelt zum 
Beispiel als peinlich, konflikthaft, sozial geächtet, kindisch, feind-
selig oder als verrückt angesehen werden. Eben deshalb müssen 
sie verdrängt werden. 

Damit aber nicht genug. Freud erkannte, dass solche verdräng-
ten Antriebskräfte dennoch das Verhalten des Menschen beein-
flussen, allerdings in maskierter Form. Statt eifersüchtig zu sein, 
ist man überfreundlich oder bekommt Herzrasen; statt aggressiv 
zu sein, spürt man eine ganz starke Hemmung oder etwas De-
pressives; statt mit dem Vater einen Konflikt auszutragen, wird 
der Vorgesetzte angegriffen oder kommt es zu körperlichen Läh-



24

mungserscheinungen; statt sich schuldig zu fühlen, zeigt man eine 
übermäßige Reinlichkeit oder sucht man den Fehler immer beim 
anderen. Das Verdrängte kann auf unterschiedlichste Weise vom 
Bewusstwerden abgewehrt werden, aber es ist eben nicht wirklich 
weg, sondern kehrt in auffälligem Verhalten oder in neurotischen 
Symptombildungen wieder.

Diese Theorie der Psychoanalyse hat Freud mit dem Schicksal 
erklärt, das der Sexualtrieb vor allem in den ersten Lebensjahren 
erleidet, so dass es bei den unterschiedlichen Verhaltensauffäl-
ligkeiten letztlich immer um die Verdrängung sexueller Impulse 
geht. Nach diesem Erklärungsversuch sind fast alle psychischen 
Phänomene auf die genitalen und nicht-genitalen Strebungen 
und Ausdrucksweisen der Sexualität zurückzuführen.

Warum folgte Fromm diesem Erklärungsversuch nicht? 
Welche «Korrektur» schlug er in diesem Zusammenhang vor?

Zunächst muss man sagen: Der Sexualtrieb, so wie ihn Freud 
verstanden hat, kann schon viele psychische Auffälligkeiten er-
klären, denn vieles, was mit Sexualität zu tun hat, muss aus ge-
sellschaftlichen Gründen verdrängt werden. Aber genau an dieser 
Stelle hegte Fromm Zweifel, ob dies auch auf andere Kulturen 
zutrifft. Nach seiner Emigration 1934 in die USA nahm Fromm 
verstärkt mit Kulturanthropologen wie Margaret Mead oder Ruth 
Benedict Kontakt auf. Deren Forschungen zeigten Fromm, dass 
die Freudsche Sexualtrieb-Theorie zur Erklärung psychischer 
Phänomene nur sehr begrenzt Gültigkeit hat, nämlich nur in pa-
triarchalisch organisierten Gesellschaften, in denen es – wie im 
Viktorianischen Zeitalter Westeuropas – zu einer starken Sexual-
verdrängung gekommen war.

Eine noch stärkere Wirkung zeigte der Kontakt Fromms zu 
dem amerikanischen Psychiater und Psychoanalytiker Harry Stack 



25

Sullivan. Als Psychiater hatte dieser es vor allem mit Menschen 
zu tun, deren Beziehung zur Wirklichkeit, zu anderen Menschen 
und zu sich selbst so stark gestört war, dass sie unter Halluzina-
tionen, Zwangsgedanken, Wahnvorstellungen oder einer kaum 
beeinflussbaren Manie oder Depression litten. Wenn aber die 
schwersten psychischen Erkrankungen sich in einer schizophre-
nen oder paranoiden Bezogenheit auf die Wirklichkeit, auf andere 
und sich selbst zeigt, dann muss das psychische Grundproblem 
des Menschen die Frage seines Bezogenseins sein – und nicht 
die Frage der Befriedigung oder Versagung nicht-genitaler und 
genitaler Sexualwünsche.

Ist für Fromm also das psychische Kernproblem, dass  
der Mensch immer bezogen sein muss?

Ja, genau. Und diese Erkenntnis des Bezogensein-Müssens hat-
te für Fromm weitreichende Folgen. Bereits Mitte der 1930er 
Jahre begann Fromm, diesen Ansatz beim Bindungsbedürfnis 
des Menschen (das 30 Jahre später von John Bowlby und seinen 
Forschungen zur Bindungstheorie empirisch bewiesen werden 
konnte) auszuformulieren und 1941 in einem Anhang zu seinem 
ersten Buch Die Furcht vor der Freiheit zu veröffentlichen. Die 
entscheidende Korrektur an Freud war, dass die vielfältigen psy-
chischen Phänomene damit zu erklären sind, dass jeder Mensch 
in jeder Situation seines Lebens das Bedürfnis nach Bezogenheit 
befriedigen muss.

Was blieb da von Freuds Entdeckungen noch übrig?

Die wichtigsten Entdeckungen Freuds vom Unbewussten und 
Verdrängten und von der Wiederkehr des Verdrängten in anderen 
Strebungen und in irrationalen Verhaltensweisen blieben von 
Fromms anderer Erklärung der psychischen Phänomene unbe-



26

rührt. Deshalb bekannte sich Fromm bis zu seinem Lebensende 
zur Bedeutung des Unbewussten und Verdrängten und zu den 
von Freud entwickelten therapeutischen Zugängen zum Unbe-
wussten. Allerdings spielt die Sexualität nicht mehr die alles er-
klärende Rolle, sondern das Bezogenseinmüssen des Menschen.



31

6

Das Menschenbild von Erich Fromm:  

Der Mensch ist fähig zum Guten und Bösen

Bei der Anwendung der Psychoanalyse auf die Therapie  
kommt Fromm nicht umhin, eine Vorstellung von dem zu 
entwickeln, was den Menschen und die Gesellschaft psychisch 
gelingen oder misslingen lässt. Woher nimmt Fromm dieses 
ethische Wissen?

Die Frage nach der Ethik ist so alt wie die Menschheit. In dem 
Maße, in dem die Spezies Mensch immer weniger von Instinkten 
gesteuert wurde, stellte sich die Frage, welche Strebungen und 
Verhaltensweisen beim Bezogensein für ihn förderlich sind und 
welche nicht. 

In manchen philosophischen Schulen wurde dieses Problem 
so beantwortet, dass innere Haltungen und Leidenschaften für 
die Wirkung eines bestimmten Verhaltens verantwortlich sind: 
Fördern die inneren Haltungen und Strebungen das Gelingen und 
Wohl-Sein des Menschen, dann wird der Mensch überwiegend 
von tugendhaften Leidenschaften gesteuert; sind die Wirkungen 
aber hinderlich oder schädlich, dann wird der Mensch überwie-
gend von lasterhaften Leidenschaften bestimmt. 

Erstmals ausformuliert wurde diese Theorie von Aristote-
les; die Tugendethik spielte dann im Mittelalter bei Thomas von 
Aquin eine große Rolle und später bei Baruch de Spinoza. Es war 
vor allem Spinoza, auf den sich Fromm in seinem Buch Man for 



32

Himself über humanistische Ethik beruft. Dieses wurde 1947 ver-
öffentlich und trägt in vielen Sprachen den Titel: Psychoanalyse 
und Ethik.

Was aber hat Fromms Ethik mit Psychoanalyse zu tun?

Schon Spinoza erkannte, dass viele Leidenschaften den betrof-
fenen Menschen nicht bewusst sind (und hier vor allem die 
schlechten). Die Psychoanalyse Freuds hat dann Wege eröffnet, 
wie man einen Zugang zu solchen unbewussten und verdrängten 
Antriebskräften bekommen kann. Vor allem aber hat sie mit dem 
Konzept des Charakters jene psychische Strukturbildung identi-
fizieren können, die das Verhalten des Menschen gleichförmig 
macht, so dass es zu typischen Verhaltensreaktionen kommt, die 
dem Wohl-Sein des Menschen zuträglich oder abträglich sind. 
Man könnte also sagen, die Psychoanalyse hat die Tugendethik 
wissenschaftlich erforschbar gemacht.

Dies trifft in noch stärkerem Maße auf Fromms Psychoanalyse 
und Charaktertheorie zu. Weil Charakterstrebungen das Ergebnis 
verinnerlichter Bezogenheitserfahrungen sind, lassen sich die 
individuellen und gesellschaftlichen Faktoren ermitteln, die dazu 
führen, dass der Mensch und das Zusammenleben gelingen oder 
mehr oder weniger scheitern.

Und doch ist mir noch nicht wirklich klar, warum eine Charak-
terstrebung tugendhaft oder lasterhaft ist. Was zeichnet eine 
Tugend psychologisch aus?

Der Ansatz bei der Bezogenheit des Menschen ermöglichte 
Fromm auch eine genauere Bestimmung dessen, was eine Tu-
gend und was ein Laster jeweils qualifiziert. Für das Gelingen des 
Menschen förderlich sind alle Bezogenheitserfahrungen, die die 
eigenen körperlichen, seelischen und geistigen Fähigkeiten des 



33

Menschen stärken. Nur wenn ein Mensch aus eigenen Kräften 
sich bewegen, Kraft entwickeln, aber eben auch denken, fühlen, 
urteilen und sich Dinge vorstellen kann, ist er selbständig, frei 
und unabhängig von fremden Kräften. 

Alles, was der Mensch aus eigenen Kräften bewirken kann, 
trägt deshalb zu seinem Wohlsein und Gelingen bei. Fromm 
spricht deshalb nicht von einer tugendhaften Charakterorientie-
rung, sondern von einer produktiven: Entscheidend ist, dass ein 
Mensch möglichst viel aus seinen eigenen körperlichen, seeli-
schen und geistigen Kräften «hervorführen» (vom lateinischen 
«pro-ducere») kann. Entsprechend nennt er lasterhafte Charak-
terbildungen nicht-produktiv.

Ist dieses produktive Streben, selbständig, aus eigenen Kräften, 
frei und autonom leben zu wollen, etwas Angeborenes?

Zu dieser Frage hat sich Fromm ganz viele Gedanken gemacht. 
Bereits 1964 übernahm er in seinem Buch Die Seele des Menschen. 
Die Wahl zwischen Gut und Böse die Theorie, dass allem Leben 
der Drang innewohne, die in einer bestimmten Lebensform mög-
lichen Fähigkeiten auch tatsächlich entwickeln und realisieren 
zu wollen. 

Auch beim Menschen lässt sich eine solche angeborene Ten-
denz zur «Biophilie» – der Liebe zum Lebendigen – beobachten, 
die allerdings vom Menschen auch behindert oder gar verhindert 
werden kann. Wird die Biophilie vereitelt, dann kommt es zu 
einer gegenläufigen Dynamik: Der Mensch wird dann nicht von 
der Liebe zum Lebendigen angezogen, sondern vom Zerstören 
des Lebendigen und findet alles Leblose und Tote attraktiv («Ne-
krophilie»). 

Genau dieser Frage ist Fromm dann in seinem großen Werk 
Anatomie der menschlichen Destruktivität nachgegangen, das 1973 



34

auf den Markt kam. In ihm beweist Fromm anhand zahlloser For-
schungsergebnisse aus den unterschiedlichsten Wissenschafts-
zweigen, dass es beim Menschen zwei Arten von Aggression gibt: 
eine defensive, die im Dienste des Lebens und Überlebens steht 
und die er auf weiten Strecken mit den Tieren gemeinsam hat, und 
drei Formen destruktiver Aggression, die es nur beim Menschen 
gibt. Sie entstehen dann, wenn Menschen an der Entwicklung 
ihrer eigenen kreativen Kräfte gehindert werden: der Sadismus – 
die Lust am Quälen, die Nekrophilie – die Lust am Zerstören um 
der Zerstörung willen, und die narzisstische Gewalt anderen und 
sich selbst gegenüber. Destruktivität ist deshalb für Fromm nichts 
natural Gegebenes, sondern das Ergebnis ungelebten Lebens.



39

8 

Das Schlüsselwerk Erich Fromms: 

Die Furcht vor der Freiheit

Zu den wichtigsten Büchern, die Fromm geschrieben hat, gehört 
‹Die Furcht vor der Freiheit›. Ist dieses Buch von 1941 vielleicht 
überhaupt das wichtigste Buch von Fromm?

Die Frage, was als wichtig angesehen wird, ist heutzutage durch-
aus strittig: Für die meisten Menschen sind wichtige Bücher jene, 
die auf Bestsellerlisten stehen – die also ein Markterfolg sind. 
Wenn man so fragt, dann ist Fromms Buch Die Kunst des Liebens 
(1956) überhaupt das Allerwichtigste, weil es weltweit kaum ein 
Sachbuch gibt, das je eine ähnlich hohe Auflage von ca. 25 Mil-
lionen Exemplaren erreicht hat.

Misst man ein wichtiges Buch daran, was in ihm steht und 
welche Bedeutung der Inhalt für das Gesamtwerk eines Autors 
hat, dann kann man mit Recht sagen, dass das erste große Buch, 
das Fromm unter dem Titel Die Furcht vor der Freiheit 1941 in 
New York veröffentlichte, sein wichtigstes Buch ist.

Nun handelt dieses Buch von der Freiheit. Warum?

Das Thema «Freiheit» ist zwar so alt wie die Menschheit, doch, 
so Fromm, die Freiheitsfrage hat mit dem Beginn dessen, was der 
abendländische Mensch die Moderne nennt, eine dramatische 
Entwicklung genommen: Mit dem Renaissance-Humanismus 
und mit christlichen Bewegungen, die gegen die mittelalterli-
che Vorherrschaft der Katholischen Kirche protestierten, aber 



40

auch durch wirtschaftliche und technische Entwicklung kam eine 
Unabhängigkeits- und Individualisierungsbewegung in Gang, 
bei der der Einzelne sich nicht mehr vorrangig als Teil einer Ge-
meinschaft erlebt, sondern als Individuum in mehr oder weniger 
starker Abgrenzung vom Kollektiv. 

Fromm war der erste Psychologe, der sich der Frage zuwandte, 
wie es Menschen emotional geht, die nicht gemäß der Tradition 
und nach den Vorgaben der Mächtigen in Religion und Politik 
leben. Er erkannte, dass viele dieser Menschen in Wirklichkeit 
von einer großen Angst umgetrieben werden, isoliert, bindungs-
los, allein gelassen und ohne Halt zu sein. Weil viele die Freiheit 
psychisch nicht aushalten können, unterwerfen sie sich neuen 
Autoritäten oder passen sich konformistisch an. 

Vor dem Hintergrund der Furcht vor der Freiheit erklärte 
Fromm den autoritären Charakter und den Führer-Faschismus 
in Deutschland und Italien – zu einer Zeit, als die meisten Psy-
chologen zum deutschen Nationalsozialismus schwiegen. Diese 
schwiegen auch deshalb, weil sie kein Konzept entwickelt hatten, 
wie wirtschaftliche, gesellschaftliche und politische Verände-
rungen sich seelisch auswirken. Ebendies aber hatte Fromm in 
den 1930er Jahren getan. Eine Zusammenfassung seiner Sozial-
charaktertheorie hat er erstmals als Anhang zu diesem Buch ver-
öffentlicht. Dieser Anhang ist deshalb sozusagen der «Schlüssel», 
mit dem sich das gesamte Denken Fromms erschließen lässt. 
Auch deshalb ist Die Furcht vor der Freiheit das wichtigste Buch 
von Fromm.

Hat sich die Freiheitsfrage in den vergangenen 80 Jahren verändert?

Diese Frage ist nicht einfach zu beantworten. Es gibt eine inter-
essante Beobachtung bei der weltweiten Rezeption des Denkens 
von Fromm. Das Buch Die Furcht vor der Freiheit ist vor allem in 



41

Ländern und Kulturen ein gefragter Titel, wo man sich von einer 
Bevormundung durch den Staat, die Religion, die Tradition, die 
Macht der Clans und Familien usw. befreien will. Dieser Prozess 
geht meist mit einer Individualisierungsdynamik einher, bei der 
Menschen ihr eigenes Ich ohne Rücksicht auf kollektive Vorgaben 
ausleben möchten. Genau hier lässt sich ein verstärkter Verkauf 
des Buches Die Furcht vor der Freiheit beobachten.

Für viele Menschen heute wird die Freiheitsfrage jedoch in 
einem völlig anderen Kontext virulent: Ihnen geht es nicht nur 
um Bevormundung und um das Rücksichtnehmen auf kollektive 
Vorgaben, sondern überhaupt um jede Art von Grenze, Bindung 
oder Einschränkung. Digitale Technik und elektronische Me-
dien ermöglichen Inszenierungs- und Simulationstechniken, mit 
denen eine grenzenlose Freiheit keine Utopie mehr ist.

Heißt dies, dass wir heute die Freiheit haben, Wirklichkeit neu 
und anders zu konstruieren?

Ja, genau. Und dies trifft nicht nur auf die Wirklichkeit um uns he-
rum zu, sondern auch auf die, die wir selbst geistig und psychisch 
sind. Wir sind auch fähig, unsere mentale Persönlichkeit neu zu 
erfinden. Auch sie lässt sich mit Suggestions- und Simulations-
techniken so schaffen, dass keine Begrenzungen durch negative 
Gefühle anderen oder sich selbst gegenüber mehr spürbar sind.

Allerdings hat dieses Freiheitserleben einen Haken: Ohne 
mediales Verbundensein und digitale Technik drohen viele Men-
schen in ein Nichts zu stürzen. Die grenzenlose Freiheit ist des-
halb nur im Verbund mit der Technik erfahrbar. Mit Recht ist 
zu fragen, ob hier die Abhängigkeit vom Kollektiv in Gestalt der 
Technik wieder auftaucht. Das Buch Die Furcht vor der Freiheit 
ist noch immer aktuell, wenn auch für viele Menschen in einem 
anderen Kontext.



42

Erich Fromm, 1948


