Vorwort

as Interesse am wissenschaftlichen und am humanisti-
D schen Denken und Werk von Erich Fromm ist auch tber
40 Jahre nach seinem Tod ungebrochen. Im Gegenteil, es fangt
in manchen Regionen der Erde gerade erst richtig an, wie etwa
in den arabisch sprechenden Lindern oder in der Volksrepublik
China, wo es derzeit geradezu einen Fromm-Boom gibt — ahnlich
dem, den es in Europa in den 1970er und 1980er Jahren gab. Aber
auch in Lindern wie den USA, in denen Fromms Denken tiber
Jahrzehnte nur noch in akademischen Zirkeln diskutiert wurde,
ist eine kleine Fromm-Renaissance zu beobachten. Die aktuelle
politische Lage bringt dort nicht nur Wissenschaftler, sondern
auch Politiker und Journalisten dazu, an Fromms Friedenspolitik
und an humanistische Antworten auf die Herausforderungen
unserer Tage zu erinnern.

Wie aktuell die Frage der individuellen Freiheit ist, die sich wie
ein roter Faden durch das Werk von Erich Fromm zieht, kann man
besonders eindriicklich in den arabisch sprechenden Landern be-
obachten. In Marokko, meinem Heimatland, gibt es schon einige
Jahrzehnte ein gesteigertes Interesse an Erich Fomm; inzwischen
scheint Fromm aber zu einem «offentlichen Wissenschaftler»
geworden zu sein.

Wie sonst lasst sich erkldren, dass ich im Januar 2022 von der
marokkanischen Tageszeitung Al Massaae (Casablanca) ange-
fragt wurde, den Leserinnen und Lesern dieser grofien Zeitung



einen Uberblick tiber das Leben und Werk von Erich Fromm még-
lich zu machen. Die Idee war, an 23 Tagen im April 2022 jeweils
ganzseitig in einer Interviewserie Leben und Werk von Erich
Fromm sowie seine Bedeutung fiir die Gegenwart vorzustellen.

Mein erster Gedanke war, fiir eine solche Interviewserie Rai-
ner Funk anzufragen, der auch bald zusagte. Ich habe ihn in den
vergangenen Jahrzehnten bei verschiedenen gemeinsamen Ver-
anstaltungen in Marokko und in Osterreich als jemanden ken-
nengelernt, der nicht nur mit dem Leben und Werk von Fromm
bestens vertraut ist, sondern auch versucht, das sozialpsycholo-
gische Denken Erich Fromms zu aktualisieren. So habe ich nicht
nur Schriften von Erich Fromm ins Arabische tibersetzt, sondern
auch die Bicher von Rainer Funk. Es war mir deshalb auch ein
Anliegen, ihn auch beziiglich seiner Aktualisierung von Erich
Fromm hin zu befragen.

Auf die insgesamt 100 Fragen, die ich in dieser Interviewserie
gestellt habe, schrieb Rainer Funk innerhalb von vier Wochen
die Antworten. Die gesamte Serie wurde dann tatsdchlich — wie
geplant — in AL MASSAAE zwischen dem 4. und 28. April 2022
ver6ffentlicht. (Inzwischen ist sie auch beim jordanischen Verlag
Khotot wa Dilal, Amman, als Buch erschienen.)

Es freut mich, dass der Verlag Zeuys diese Interviewserie
nun auch in der deutschen Originalsprache aus Anlass des
80. Geburtstags von Rainer Funk allen zuganglich macht, die an
der Bedeutung von Erich Fromm fiir die Gegenwart interessiert
sind.

Feldkirch, 1. Dezember 2022
Hamid Lechhab

10



4

Der Psychoanalytiker Erich Fromm
und seine Beziehung zu Sigmund Freud

Fromm kniipft an die psychoanalytische Theorie Sigmund
Freuds an, doch verdndert er dessen Theorie auch, wie seine
Biicher «Sigmund Freuds Psychoanalyse — Grofse und Grenzen»
und <Sigmund Freud. Seine Persénlichkeit und Wirkung> zeigen.
Wie hat Fromm Freuds Theorie verstanden?

Um diese Frage beantworten zu konnen, ist es hilfreich, zwi-
schen der Theorie Freuds und der paradigmatischen Begriindung
seiner Theorie zu unterscheiden. Die Theorie Freuds sagt, dass
der Mensch in seinem Denken, Fithlen und Handeln von unbe-
wussten Kraften mitgesteuert wird. Solche unbewussten Krafte
sind etwa bestimmte Wiinsche, Fantasien, Strebungen, Gefiihle,
Affekte, die vom Betroffenen selbst oder von seiner Umwelt zum
Beispiel als peinlich, konflikthaft, sozial geachtet, kindisch, feind-
selig oder als verriickt angesehen werden. Eben deshalb miissen
sie verdrangt werden.

Damit aber nicht genug. Freud erkannte, dass solche verdrang-
ten Antriebskréafte dennoch das Verhalten des Menschen beein-
flussen, allerdings in maskierter Form. Statt eiferstichtig zu sein,
ist man tiberfreundlich oder bekommt Herzrasen; statt aggressiv
zu sein, spirt man eine ganz starke Hemmung oder etwas De-
pressives; statt mit dem Vater einen Konflikt auszutragen, wird
der Vorgesetzte angegriffen oder kommt es zu korperlichen Lah-

23



mungserscheinungen; statt sich schuldig zu fithlen, zeigt man eine
iibermaflige Reinlichkeit oder sucht man den Fehler immer beim
anderen. Das Verdringte kann auf unterschiedlichste Weise vom
Bewusstwerden abgewehrt werden, aber es ist eben nicht wirklich
weg, sondern kehrt in auffalligem Verhalten oder in neurotischen
Symptombildungen wieder.

Diese Theorie der Psychoanalyse hat Freud mit dem Schicksal
erklart, das der Sexualtrieb vor allem in den ersten Lebensjahren
erleidet, so dass es bei den unterschiedlichen Verhaltensauffil-
ligkeiten letztlich immer um die Verdrangung sexueller Impulse
geht. Nach diesem Erklarungsversuch sind fast alle psychischen
Phanomene auf die genitalen und nicht-genitalen Strebungen
und Ausdrucksweisen der Sexualitit zurickzufthren.

Warum folgte Fromm diesem Erkldrungsversuch nicht?
Welche «Korrektur» schlug er in diesem Zusammenhang vor?

Zundchst muss man sagen: Der Sexualtrieb, so wie ihn Freud
verstanden hat, kann schon viele psychische Auffilligkeiten er-
klaren, denn vieles, was mit Sexualitdt zu tun hat, muss aus ge-
sellschaftlichen Griinden verdrangt werden. Aber genau an dieser
Stelle hegte Fromm Zweifel, ob dies auch auf andere Kulturen
zutrifft. Nach seiner Emigration 1934 in die USA nahm Fromm
verstdrkt mit Kulturanthropologen wie Margaret Mead oder Ruth
Benedict Kontakt auf. Deren Forschungen zeigten Fromm, dass
die Freudsche Sexualtrieb-Theorie zur Erklarung psychischer
Phanomene nur sehr begrenzt Giiltigkeit hat, namlich nur in pa-
triarchalisch organisierten Gesellschaften, in denen es — wie im
Viktorianischen Zeitalter Westeuropas — zu einer starken Sexual-
verdrangung gekommen war.

Eine noch stiarkere Wirkung zeigte der Kontakt Fromms zu
dem amerikanischen Psychiater und Psychoanalytiker Harry Stack

24



Sullivan. Als Psychiater hatte dieser es vor allem mit Menschen
zu tun, deren Beziehung zur Wirklichkeit, zu anderen Menschen
und zu sich selbst so stark gestort war, dass sie unter Halluzina-
tionen, Zwangsgedanken, Wahnvorstellungen oder einer kaum
beeinflussbaren Manie oder Depression litten. Wenn aber die
schwersten psychischen Erkrankungen sich in einer schizophre-
nen oder paranoiden Bezogenheit auf die Wirklichkeit, auf andere
und sich selbst zeigt, dann muss das psychische Grundproblem
des Menschen die Frage seines Bezogenseins sein — und nicht
die Frage der Befriedigung oder Versagung nicht-genitaler und
genitaler Sexualwiinsche.

Ist fiir Fromm also das psychische Kernproblem, dass
der Mensch immer bezogen sein muss?

Ja, genau. Und diese Erkenntnis des Bezogensein-Miissens hat-
te fiir Fromm weitreichende Folgen. Bereits Mitte der 1930er
Jahre begann Fromm, diesen Ansatz beim Bindungsbediirfnis
des Menschen (das 30 Jahre spater von John Bowlby und seinen
Forschungen zur Bindungstheorie empirisch bewiesen werden
konnte) auszuformulieren und 1941 in einem Anhang zu seinem
ersten Buch Die Furcht vor der Freiheit zu veroffentlichen. Die
entscheidende Korrektur an Freud war, dass die vielfaltigen psy-
chischen Phanomene damit zu erklaren sind, dass jeder Mensch
in jeder Situation seines Lebens das Bediirfnis nach Bezogenheit
befriedigen muss.

Was blieb da von Freuds Entdeckungen noch tibrig?

Die wichtigsten Entdeckungen Freuds vom Unbewussten und
Verdrangten und von der Wiederkehr des Verdriangten in anderen
Strebungen und in irrationalen Verhaltensweisen blieben von
Fromms anderer Erkldrung der psychischen Phanomene unbe-

25



rihrt. Deshalb bekannte sich Fromm bis zu seinem Lebensende
zur Bedeutung des Unbewussten und Verdrangten und zu den
von Freud entwickelten therapeutischen Zugiangen zum Unbe-
wussten. Allerdings spielt die Sexualitdt nicht mehr die alles er-
klarende Rolle, sondern das Bezogenseinmiissen des Menschen.

26



Das Menschenbild von Erich Fromm:
Der Mensch ist fahig zum Guten und Bésen

Bei der Anwendung der Psychoanalyse auf die Therapie
kommt Fromm nicht umhin, eine Vorstellung von dem zu
entwickeln, was den Menschen und die Gesellschaft psychisch
gelingen oder misslingen Idsst. Woher nimmt Fromm dieses
ethische Wissen?

Die Frage nach der Ethik ist so alt wie die Menschheit. In dem
Maf3e, in dem die Spezies Mensch immer weniger von Instinkten
gesteuert wurde, stellte sich die Frage, welche Strebungen und
Verhaltensweisen beim Bezogensein far ihn forderlich sind und
welche nicht.

In manchen philosophischen Schulen wurde dieses Problem
so beantwortet, dass innere Haltungen und Leidenschaften fiir
die Wirkung eines bestimmten Verhaltens verantwortlich sind:
Fordern die inneren Haltungen und Strebungen das Gelingen und
Wohl-Sein des Menschen, dann wird der Mensch tiberwiegend
von tugendhaften Leidenschaften gesteuert; sind die Wirkungen
aber hinderlich oder schadlich, dann wird der Mensch tiberwie-
gend von lasterhaften Leidenschaften bestimmt.

Erstmals ausformuliert wurde diese Theorie von Aristote-
les; die Tugendethik spielte dann im Mittelalter bei Thomas von
Aquin eine grofde Rolle und spater bei Baruch de Spinoza. Es war
vor allem Spinoza, auf den sich Fromm in seinem Buch Man for

31



Himself iber humanistische Ethik beruft. Dieses wurde 1947 ver-
offentlich und trdgt in vielen Sprachen den Titel: Psychoanalyse
und Ethik.

Was aber hat Fromms Ethik mit Psychoanalyse zu tun?

Schon Spinoza erkannte, dass viele Leidenschaften den betrof-
fenen Menschen nicht bewusst sind (und hier vor allem die
schlechten). Die Psychoanalyse Freuds hat dann Wege eroffnet,
wie man einen Zugang zu solchen unbewussten und verdrangten
Antriebskréiften bekommen kann. Vor allem aber hat sie mit dem
Konzept des Charakters jene psychische Strukturbildung identi-
fizieren konnen, die das Verhalten des Menschen gleichférmig
macht, so dass es zu typischen Verhaltensreaktionen kommt, die
dem Wohl-Sein des Menschen zutrdglich oder abtraglich sind.
Man konnte also sagen, die Psychoanalyse hat die Tugendethik
wissenschaftlich erforschbar gemacht.

Dies trifft in noch starkerem Mafle auf Fromms Psychoanalyse
und Charaktertheorie zu. Weil Charakterstrebungen das Ergebnis
verinnerlichter Bezogenheitserfahrungen sind, lassen sich die
individuellen und gesellschaftlichen Faktoren ermitteln, die dazu
fithren, dass der Mensch und das Zusammenleben gelingen oder
mehr oder weniger scheitern.

Und doch ist mir noch nicht wirklich Rlar, warum eine Charak-
terstrebung tugendhaft oder lasterhaft ist. Was zeichnet eine
Tugend psychologisch aus?

Der Ansatz bei der Bezogenheit des Menschen ermoglichte
Fromm auch eine genauere Bestimmung dessen, was eine Tu-
gend und was ein Laster jeweils qualifiziert. Fiir das Gelingen des
Menschen forderlich sind alle Bezogenheitserfahrungen, die die
eigenen korperlichen, seelischen und geistigen Fahigkeiten des

32



Menschen starken. Nur wenn ein Mensch aus eigenen Kréften
sich bewegen, Kraft entwickeln, aber eben auch denken, fithlen,
urteilen und sich Dinge vorstellen kann, ist er selbstandig, frei
und unabhéangig von fremden Kraften.

Alles, was der Mensch aus eigenen Kraften bewirken kann,
tragt deshalb zu seinem Wohlsein und Gelingen bei. Fromm
spricht deshalb nicht von einer tugendhaften Charakterorientie-
rung, sondern von einer produktiven: Entscheidend ist, dass ein
Mensch moglichst viel aus seinen eigenen korperlichen, seeli-
schen und geistigen Kraften «hervorfithren» (vom lateinischen
«pro-ducere») kann. Entsprechend nennt er lasterhafte Charak-
terbildungen nicht-produktiv.

Ist dieses produktive Streben, selbstdndig, aus eigenen Kriften,
frei und autonom leben zu wollen, etwas Angeborenes?

Zu dieser Frage hat sich Fromm ganz viele Gedanken gemacht.
Bereits 1964 tibernahm er in seinem Buch Die Seele des Menschen.
Die Wahl zwischen Gut und Bése die Theorie, dass allem Leben
der Drang innewohne, die in einer bestimmten Lebensform mog-
lichen Fahigkeiten auch tatsachlich entwickeln und realisieren
zu wollen.

Auch beim Menschen lasst sich eine solche angeborene Ten-
denz zur «Biophilie» — der Liebe zum Lebendigen — beobachten,
die allerdings vom Menschen auch behindert oder gar verhindert
werden kann. Wird die Biophilie vereitelt, dann kommt es zu
einer gegenldufigen Dynamik: Der Mensch wird dann nicht von
der Liebe zum Lebendigen angezogen, sondern vom Zerstéren
des Lebendigen und findet alles Leblose und Tote attraktiv («Ne-
krophilie»).

Genau dieser Frage ist Fromm dann in seinem grofien Werk
Anatomie der menschlichen Destruktivitdt nachgegangen, das 1973

33



auf den Markt kam. In ihm beweist Fromm anhand zahlloser For-
schungsergebnisse aus den unterschiedlichsten Wissenschafts-
zweigen, dass es beim Menschen zwei Arten von Aggression gibt:
eine defensive, die im Dienste des Lebens und Uberlebens steht
und die er auf weiten Strecken mit den Tieren gemeinsam hat, und
drei Formen destruktiver Aggression, die es nur beim Menschen
gibt. Sie entstehen dann, wenn Menschen an der Entwicklung
ihrer eigenen kreativen Krafte gehindert werden: der Sadismus -
die Lust am Qualen, die Nekrophilie — die Lust am Zerstéren um
der Zerstorung willen, und die narzisstische Gewalt anderen und
sich selbst gegentuiber. Destruktivitat ist deshalb fiir Fromm nichts
natural Gegebenes, sondern das Ergebnis ungelebten Lebens.

34



Das Schlusselwerk Erich Fromms:
Die Furcht vor der Freiheit

Zu den wichtigsten Biichern, die Fromm geschrieben hat, gehort
«Die Furcht vor der Freiheit>. Ist dieses Buch von 1941 vielleicht
iiberhaupt das wichtigste Buch von Fromm?

Die Frage, was als wichtig angesehen wird, ist heutzutage durch-
aus strittig: Fur die meisten Menschen sind wichtige Biicher jene,
die auf Bestsellerlisten stehen - die also ein Markterfolg sind.
Wenn man so fragt, dann ist Fromms Buch Die Kunst des Liebens
(1956) uberhaupt das Allerwichtigste, weil es weltweit kaum ein
Sachbuch gibt, das je eine dhnlich hohe Auflage von ca. 25 Mil-
lionen Exemplaren erreicht hat.

Misst man ein wichtiges Buch daran, was in ihm steht und
welche Bedeutung der Inhalt fiir das Gesamtwerk eines Autors
hat, dann kann man mit Recht sagen, dass das erste grofie Buch,
das Fromm unter dem Titel Die Furcht vor der Freiheit 1941 in
New York veroffentlichte, sein wichtigstes Buch ist.

Nun handelt dieses Buch von der Freiheit. Warum?

Das Thema «Freiheit» ist zwar so alt wie die Menschheit, doch,
so Fromm, die Freiheitsfrage hat mit dem Beginn dessen, was der
abendlandische Mensch die Moderne nennt, eine dramatische
Entwicklung genommen: Mit dem Renaissance-Humanismus
und mit christlichen Bewegungen, die gegen die mittelalterli-
che Vorherrschaft der Katholischen Kirche protestierten, aber

39



auch durch wirtschaftliche und technische Entwicklung kam eine
Unabhangigkeits- und Individualisierungsbewegung in Gang,
bei der der Einzelne sich nicht mehr vorrangig als Teil einer Ge-
meinschaft erlebt, sondern als Individuum in mehr oder weniger
starker Abgrenzung vom Kollektiv.

Fromm war der erste Psychologe, der sich der Frage zuwandte,
wie es Menschen emotional geht, die nicht gemaf; der Tradition
und nach den Vorgaben der Machtigen in Religion und Politik
leben. Er erkannte, dass viele dieser Menschen in Wirklichkeit
von einer groflen Angst umgetrieben werden, isoliert, bindungs-
los, allein gelassen und ohne Halt zu sein. Weil viele die Freiheit
psychisch nicht aushalten kénnen, unterwerfen sie sich neuen
Autoritdten oder passen sich konformistisch an.

Vor dem Hintergrund der Furcht vor der Freiheit erklarte
Fromm den autoritaren Charakter und den Fithrer-Faschismus
in Deutschland und Italien — zu einer Zeit, als die meisten Psy-
chologen zum deutschen Nationalsozialismus schwiegen. Diese
schwiegen auch deshalb, weil sie kein Konzept entwickelt hatten,
wie wirtschaftliche, gesellschaftliche und politische Verande-
rungen sich seelisch auswirken. Ebendies aber hatte Fromm in
den 1930er Jahren getan. Eine Zusammenfassung seiner Sozial-
charaktertheorie hat er erstmals als Anhang zu diesem Buch ver-
offentlicht. Dieser Anhang ist deshalb sozusagen der «Schliissel»,
mit dem sich das gesamte Denken Fromms erschlief3en lasst.
Auch deshalb ist Die Furcht vor der Freiheit das wichtigste Buch
von Fromm.

Hat sich die Freiheitsfrage in den vergangenen 8o Jahren verdndert?

Diese Frage ist nicht einfach zu beantworten. Es gibt eine inter-
essante Beobachtung bei der weltweiten Rezeption des Denkens
von Fromm. Das Buch Die Furcht vor der Freiheit ist vor allem in

40



Landern und Kulturen ein gefragter Titel, wo man sich von einer
Bevormundung durch den Staat, die Religion, die Tradition, die
Macht der Clans und Familien usw. befreien will. Dieser Prozess
geht meist mit einer Individualisierungsdynamik einher, bei der
Menschen ihr eigenes Ich ohne Riicksicht auf kollektive Vorgaben
ausleben mochten. Genau hier lasst sich ein verstarkter Verkauf
des Buches Die Furcht vor der Freiheit beobachten.

Fiir viele Menschen heute wird die Freiheitsfrage jedoch in
einem vollig anderen Kontext virulent: Thnen geht es nicht nur
um Bevormundung und um das Riicksichtnehmen auf kollektive
Vorgaben, sondern tiberhaupt um jede Art von Grenze, Bindung
oder Einschrankung. Digitale Technik und elektronische Me-
dien ermoglichen Inszenierungs- und Simulationstechniken, mit
denen eine grenzenlose Freiheit keine Utopie mehr ist.

Heif3t dies, dass wir heute die Freiheit haben, Wirklichkeit neu
und anders zu konstruieren?

Ja, genau. Und dies trifft nicht nur auf die Wirklichkeit um uns he-
rum zu, sondern auch auf die, die wir selbst geistig und psychisch
sind. Wir sind auch fihig, unsere mentale Personlichkeit neu zu
erfinden. Auch sie lasst sich mit Suggestions- und Simulations-
techniken so schaffen, dass keine Begrenzungen durch negative
Gefiihle anderen oder sich selbst gegentiber mehr sptirbar sind.

Allerdings hat dieses Freiheitserleben einen Haken: Ohne
mediales Verbundensein und digitale Technik drohen viele Men-
schen in ein Nichts zu stiirzen. Die grenzenlose Freiheit ist des-
halb nur im Verbund mit der Technik erfahrbar. Mit Recht ist
zu fragen, ob hier die Abhangigkeit vom Kollektiv in Gestalt der
Technik wieder auftaucht. Das Buch Die Furcht vor der Freiheit
ist noch immer aktuell, wenn auch fiir viele Menschen in einem
anderen Kontext.

41



Erich Fromm, 1948

42



