
 

 

www.tredition.de 

 
  

http://www.tredition.de/


  



 

 

 

 

Gerald Schneider 

 

Wissen - Glauben - Vertrauen 
 

 

Aufsätze zu Wissenschaft, Glaube und zu einer Zeiten-
wende 

 

 
  



 

www.tredition.de 

 
 
 
 
 
© 2021 Gerald Schneider 
 
Verlag und Druck: tredition GmbH, Halenreie 40-44, 22359 Hamburg 
 
 
ISBN: 
Paperback: 978-3-347-38431-6  
e-Book:       978-3-347-38432-3 

 

Alle Abbildungen und Grafiken sind vom Autor mit Ausnahme derjeni-
gen, für die die Quellen an Ort und Stelle genannt sind. Die Fotos der 
Umschlagseiten sind gemeinfreie Dateien von Wikimedia Commons. 

 

Das Werk, einschließlich seiner Teile, ist urheberrechtlich geschützt. 
Jede Verwertung ist ohne Zustimmung des Verlages und des Autors un-
zulässig. Dies gilt insbesondere für die elektronische oder sonstige Ver-
vielfältigung, Übersetzung, Verbreitung und öffentliche Zugänglichma-
chung. 

 

 

 

http://www.tredition.de/


 

 

 

 

Inhalt 

Vorwort 7 
Zeitenwende 11 
Wissen - Glauben - Vertrauen 17 
Geozentrisch, Heliozentrisch 39 
Schöpfung oder Evolution? 48 
Glaube dank Evolution 65 
Über Zufall 69 
Über Wunder 80 
Hat die Kirche die Wissenschaft behindert? 90 
Ein Bischof erfindet den Urknall 107 
Zwei Sichten, eine Welt 115 

 

  



 

 

 

 



7 

 

 

 

Vorwort 
 

 

 

Gelegentlich scheint die Situation für uns Christen heute ähnlich „apologe-
tisch“ zu sein wie im zweiten nachchristlichen Jahrhundert. Wurde damals unser 
Glaube von Seiten der griechisch-römischen Philosophie angezweifelt und her-
ausgefordert, so scheinen heute die Naturwissenschaften ein religiöses und ins-
besondere christliches Weltbild obsolet zu machen.  

Viele an den Naturwissenschaften orientierte Menschen lehnen den Glauben 
als nicht mehr zeitgemäß und nicht rational ab. Exponenten der Gegenbewegung 
sind extrem konservative religiöse Strömungen, die die Ergebnisse der Naturwis-
senschaften in Zweifel ziehen. 

Das Problem ist dabei häufig jedoch, dass die extremen Vertreter beider Lager 
nur über ein rudimentäres Wissen über den jeweils anderen Bereich haben. So 
las ich neulich in einem Lehrbuch über Evolution, den folgenden Satz: „Ein Grund-
pfeiler des Glaubens besteht in dem Verbot, an den zu glaubenden Dingen zu 
zweifeln; indirekt wird damit auch deren Erforschung untersagt1“ Ich glaube, wir 
müssen uns hier nicht über dieses erbärmliche Stückchen Wissen unterhalten, 
man hätte den Autoren des Buches aber gewünscht, sie hätten ihren Text mal 
einem Vertreter der theologischen Fakultät gezeigt. 

Auf der anderen Seite haben viele Christen, die nicht zufällig auch Naturwis-
senschaftler sind, keinen ausreichenden Zugang zum wissenschaftlichen Denken. 
Damit meine ich nicht das – heute z. T. sehr genaue - Schulwissen in z. B. Physik, 
Chemie und Biologie, sondern die Art, wissenschaftlich zu denken und für die ei-
genen Überlegungen Dinge wie Theorie, Hypothese und andere grundlegende 
Begrifflichkeiten und Konzepte der Wissenschaft fruchtbringend zu nutzen. 

Die nachfolgenden Aufsätze verdanken ihre Entstehung einer Vortragsreihe, 
die ich vor einigen Jahren im Rahmen der Christlichen Volkshochschule der Freien 
Evangelischen Gemeinde Bonn sowie der evangelischen Thomas-Kirchenge-
meinde in Bad Godesberg gehalten habe. 

                                                           
1 Zrzavý, J. et al. Evolution. Ein Lese-Lehrbuch. Springer, 2013, S. 3 



8 

 

Auslöser waren damals Bedenken und Unsicherheiten, wissenschaftliche Er-
gebnisse mit dem christlichen Weltbild zu vereinigen. Dabei stellte sich insbeson-
dere der Evolutionsgedanke als eine der Hauptschwierigkeiten dar. 

Es ist aber dringend notwendig, die Tätigkeit der Wissenschaft mit der Le-
benseinstellung des Glaubens zu verschränken und insbesondere die sich wech-
selseitig ergänzenden Aspekte beider zu betrachten.  

Dass sowohl damals als auch im Folgenden das inhaltliche Schwergewicht vor-
nehmlich auf dem Wissenschaftsbereich lag bzw. liegt, hat selbstverständlich sei-
nen Grund darin, dass es wenig Sinn macht, gläubigen Christen ihren Glauben zu 
erklären. Es geht vielmehr darum, dass „zuzufüttern“, was häufig defizitär ist. 
Und das ist meist ein Grundverständnis für die wissenschaftliche Methode. 

Selbstverständlich können die Vorträge bzw. Aufsätze die jeweiligen Prob-
leme nur „anreißen“ und Hinweise zu weiterem Nachdenken geben. Eine tiefer-
gehende Diskussion würde dem Umfang schnell auf das fünffache ansteigen las-
sen. Und wer mag das dann noch Lesen, wenn er entweder nicht vom Fach ist 
oder sich das Thema als Hobby erkoren hat?2 

Das Heftchen ist daher auch für Kleingruppen, Hauskreise usw. zugänglich 
und ermöglicht einen Einstieg in die Diskussion. Ich halte es für wichtig, dass wir 
Christen hier Position beziehen, denn wir müssen ja „stets bereit [sein], jedem 
Rede und Antwort zu stehen, der von euch Rechenschaft fordert über die Hoff-
nung, die euch erfüllt“. Da kann unsere Einstellung zur anscheinend alles um-
schlingenden Wissenschaft nicht außen vor bleiben. 

Die nachfolgenden Schriftversionen der Vorträge habe ich ein wenig aktuali-
siert und ergänzt und dabei auch den historischen Kontext etwas erweitert. Einen 
Aufsatz („Ein Bischoff erfindet den Urknall“) habe ich zusätzlich hineingenom-
men, da damals die berichteten Forschungsergebnisse noch nicht allgemein zu-
gänglich waren, diese aber mir durchaus berichtenswert erschienen. 

Sollten Sie als Leser aus diesem Heftchen Nutzen ziehen, würde es mich freuen. 

G. Schneider 

Kiel, August 2021 
  

                                                           
2 Wer „richtig“ einsteigen will, dem empfehle ich: Barbour, I. G.: Wissenschaft und Glaube – His-

torische und zeitgenössische Aspekte. Vandenhoek & Ruprecht, 2006, 508 pp. 



 

9 

 

 

 

 

Gott als Weltbaumeister. 

 

Quelle: Bible moralisée, Wien, Oesterreichische Nationalbibliothek, Codex Vindobonensis 2554, 
um etwa 1200 n.Chr., Gemeinfrei. 

  



10 

 

 

 

 

Abb. 1: Darstellung der kosmischen Ordnung nach der Chronik des Hartmann 
Schedel (1440 – 1514).  

Quelle: Schedelsche Weltchronik, Blatt VI, https://de.wikisource.org/wiki/Schedel‘sche_Welt-
chronik; Gemeinfrei. 

  

https://de.wikisource.org/wiki/Schedel‘sche_Weltchronik
https://de.wikisource.org/wiki/Schedel‘sche_Weltchronik


 

11 

 

 

 

 

Zeitenwende 
 

 

 

Sehr geehrte Damen und Herren, liebe Freunde, 

ich freue mich, dass Sie doch des etwas sperrig wirkenden Themas zum Trotz 
so zahlreich gekommen sind, um heute und an den folgenden Terminen mit mir 
gemeinsam über Wissenschaft und Glauben nachzudenken. Wir werden uns da-
bei auch – ich will besser sagen: zunächst - zu fragen haben, was sich eigentlich 
zum Beginn des 16. Jahrhunderts und danach zutrug und warum wir uns heute 
so schwertun, beide Gebiete gemeinsam zu betrachten. 

Daher wollen wir am Anfang gemeinsam über zwei Bilder nachdenken, die 
uns Hinweise geben, was damals geschah. Denn Bilder sagen ja bekanntlich mehr 
als tausend Worte. 

Die erste Darstellung entstammt der Schedelschen Weltchronik oder auch 
der Nürnberger Weltchronik aus dem Jahre 1493 (siehe links). Damals hatte sich 
der durchaus erfolgreiche und sehr naturwissenschaftlich arbeitende Arzt Hart-
mann Schedel – wenn man es hier etwas scherzhaft ausdrücken darf – in den 
Schädel gesetzt, eine Weltgeschichte von Beginn der Welt bis zum damaligen 
„heutigen Tag“ zu verfassen, also vom ersten Schöpfungstag bis in das 15. Jh. 
hinein. Außerdem gab es einen Ausblick auf den Weltuntergang und das Jüngste 
Gericht. 

Wie Sie unschwer erkennen, zeigt unser Bild eine typische mittelalterliche 
Kosmologie, wie sie sich aus den Vorstellungen der Griechen bis hinab zu Platon 
und der Schöpfungsgeschichte Genesis 1,1 ff. ergab. In der Mitte findet sich die 
Erde, der sich nach außen die bekannten Sphären anschließen: Zunächst die Was-
sersphäre, denn nach Gen. 1,7 f. schied Gott „das Wasser unter der Feste von 
dem Wasser über der Feste“. Die Feste nannte er aber Himmel. Unsere Was-
sersphäre liegt also bereits über dem für uns wahrnehmbaren Himmel. Dann 
folgt nach außen die Luftsphäre und die Feuersphäre. 

Dann sind wir im Bereich der Himmelskörper: Mond, Merkur, Venus, Sonne, 
Mars, Jupiter, Saturn – mehr Monde und Planeten kannte man damals noch 
nicht. Darüber der Fixsternhimmel, angedeutet durch die Tierkreiszeichen. Der 
schalige Sphärenaufbau der Welt wird abgeschlossen durch den Kristallhimmel 



12 

 

(einige Interpreten halten dies für die „Feste“ nach Gen. 1,7. – was aber in Hin-
blick auf die Wasserverteilung keinen Sinn macht) sowie das „primum mobile“, 
das „Erste Bewegte“. Diese Sphäre wurde von Ptolemäus (ca. 100 – 160 n. Chr.) 
eingeführt, um die Bewegung der Himmelskörper verständlich zu machen. Zwar 
gab es den „ersten Beweger“ bzw. das „erste Bewegte“ schon bei Aristoteles, 
jedoch aber nicht als Sphäre in der kosmologischen Modellbildung. 

Diese Welt, dieses „Geordnete“, nichts anderes heißt „Kosmos“, wird um-
schlossen von Gott, den Engeln und dem himmlischen Hofstaat. Gott gilt dabei 
als der „Erste Beweger“. Er hat das primum mobile bewegt, dessen Bewegung 
sich auf die anderen Sphären überträgt, wobei durch „Reibung“ der Sphären an-
einander die Sphärenmusik entsteht. Nur die Erde bleibt unbewegt, da sie am 
weitesten vom primum mobile entfernt ist. Deshalb können wir auch bis heute 
die Sphärenmusik nicht hören. 

Diese Visualisierung, dieses Modell des Weltaufbaus, mischt also biblische 
Glaubensmotive mit handfesten astronomischen Beobachtungen und führt 
beide Bereiche in einem Gesamtkonzept, einem Bild zusammen. Die Verteilung 
der Himmelskörper, die Reihenfolge des Mondes, der Sonne und der damals be-
kannten Planeten ist nicht zufällig, denn die Reihenfolge entspricht ihrer Entfer-
nung von der Erde. 

Oder kann es zumindest, denn – wie wir heute wissen – die Reihung kann je 
nach Position auf den jeweiligen Bahnen um die Sonne wechseln. Aber immerhin, 
am 25. September 2021 war es wieder soweit: Die Reihenfolge der Planeten ent-
sprach dem Bild der Schedelschen Weltchronik. Und am 23. Mai 2023 um exakt 
2 Uhr nachts wird es wieder so sein. Da diese Planetenreihenfolge praktisch in 
allen Darstellungen der antiken Astronomie auftaucht, könnte man ausrechnen, 
wann die Vermessungen der „Urfassung“ ausgeführt wurden.  

Diese Kosmologie hat immer wieder dazu verführt, von einem „geozentri-
schen“ Weltbild und einer anthropozentrischen Weltordnung mit dem Menschen 
im eigentlichen Zentrum der Welt zu sprechen. Allerdings kam der Begriff erst 
sehr viel später auf und ist ein Zeichen von Unverständnis. Im rein astronomi-
schen Sinne mag der Begriff „geozentrisch“ vielleicht korrekt sein, das mittelal-
terliche Weltbild ist aber mitnichten anthropozentrisch. 

Die Sphärendarstellung als solche geht, wie bereits angedeutet, auf antike 
Vorstellungen zurück und weist eine deutliche zentrifugale Polarität auf, die 
durch die christliche Ikonografie übernommen wurde. Danach ist in der Mitte das 
Unedelste angesiedelt und mit jeder höheren Sphäre steigt der „Veredelungs-
grad“. Das Vollkommenste ist aber in der äußersten Sphäre und in dem „über-
himmlischen Raum“ (nach Platon) repräsentiert. In der Mitte, das, was wir heute 
als das eigentliche Zentrum ansehen, ist das „Niedrigste“ angesiedelt, der „Ab-
schaum“ des Universums, wenn wir mal etwas drastisch formulieren wollen. 



 

13 

 

Unser Bild ist also nicht anthropozentrisch, sondern deutlich theozentrisch 
ausgerichtet. Gott ist es, der alles umschließt, der alles bewegt, und die Erde mit 
ihren Bewohnern befindet sich in maximaler Entfernung zu Gott. Die Darstellung 
ist Lob Gottes und Anbetung, gemischt mit den astronomischen Kenntnissen der 
Zeit. Es ist eben keine auf den Menschen hin ausgerichtete Sichtweise, der ja 
noch nicht einmal dargestellt ist, denn das Bild zeigt ja nur den Planeten Erde. 

Schauen wir uns nun dagegen eine astronomische Darstellung aus dem 17. 
Jahrhundert, genauer die Karte des kopernikanischen Systems des Andreas Cel-
larius (eigentlich Andreas Keller, 1596 – 1665) an. 

 

 

 

Abb. 2: Visualisierung des kopernikanischen Planetensystems durch Andreas Cel-
larius aus seiner Harmonia Macrocosmica von 1660 (Quelle: wikimedia com-
mons, gemeinfrei). 

 

 



14 

 

Äußerlich bestehen gewisse Ähnlichkeiten zwischen beiden Darstellungen. Sphä-
renähnliche Gebilde tragen die Planeten, die um die Sonne kreisen, wobei der 
Erdmond und die vier damals bekannten Jupitermonde mit dargestellt sind und 
damit die neuen astronomischen Kenntnisse vervollständigen. Wie bereits ange-
deutet, laufen die Planten in breiten Bahnen, die zwar jeweils gegeneinander ab-
gegrenzt sind, jedoch sich berühren. Die moderne Visualisierung von Planeten-
bahnen durch dünne Striche war noch nicht gegeben. Die Vorstellung eines in 
erster Linie leeren Raumes zwischen den Himmelskörpern noch nicht wirklich re-
alisiert. 

Hier wirkt noch die Sphärenvorstellung nach, die bis weit in das 16., ja sogar das 
17. Jh. hinein noch tradiert wurde. Dementsprechend wird das Planetensystem 
von der Fixsternsphäre umfasst und abgeschlossen, die wieder durch die Tier-
kreiszeichen symbolisiert ist. 

Und dann? Kein Kristallhimmel mehr, kein primum mobile – und kein Gott mehr. 
Stattdessen schon fast aufreizend selbstbewusst Ptolemäus links und Kopernikus 
rechts. Statt Gott nun der Mensch als der Fluchtpunkt der gesamten Darstellung.  

War die Visualisierung in der Schedelschen Weltchronik theozentrisch, so müs-
sen wir hier bei gleicher Lesart eine deutliche Anthropozentrik feststellen. Den 
Menschen als erkennendes Subjekt gilt es herauszustellen zu feiern und quasi in 
die Gottessphäre zu erheben. Was der Mensch erkennt, ist allein würdig, be-
trachtet zu werden. 

Immer wieder überbieten sich Theologen und Wissenschaftler in der Aussage, 
dass mit dem Beginn der Aufklärung und dem Herausdrängen Gottes die anthro-
pozentrische Sichtweise zugunsten einer alle Geschöpfe und Erscheinungen um-
fassenden Weltschau aufgegeben werden musste. Freud sieht das als eine der 
großen Beleidigungen der Menschheit. Wirklich? 

Ich biete Ihnen eine andere Sehweise an: Mit dem Herausdrängen Gottes, mit 
der Aufklärung, dem Humanismus und anderen Entwicklungen setzte ein massi-
ver und rigider Anthropozentrismus ein. Nicht Beleidigung trat ein, sondern 
Hochmut. 

Heutzutage werden die Erkenntnisse des Menschen oftmals als die letztendlich 
bestimmenden Größen und Orientierungspunkte verstanden. Zu keiner Zeit, so 
mein Argument, hat es größeren Anthropozentrismus gegeben als in der Renais-
sance, der Aufklärung und den Jahrhunderten danach. Das ist der Unterschied 
zwischen dem Mittelalter und der Neuzeit – und so sieht der Planet auch aus! 

Die Menschheit und damit die ganz Welt gelangte in ein neues Zeitalter: Das 
Anthropozän. Letztendlich hat die Wissenschaft diesen Begriff geprägt und damit 
zum Ausdruck gebracht, was nicht nur in den Wissenschaften gilt.  



 

15 

 

Verstanden sich die frühen Vertreter der modernen Naturwissenschaften – Gali-
lei, Kepler, Newton um nur drei besonders bekannte Vertreter zu nennen – 
durchaus als gläubige Christen, die sich mit der Natur befassten, so wurden im 
Laufe der Zeit die Verständigungsschwierigkeiten zwischen der Wissenschaft und 
dem Gottesglauben immer größer. Bis hin zu radikal naturalistischen Einstellun-
gen und schon als fundamentalistisch zu wertenden Äußerungen. 

Das Hauptproblem scheint mir und vielen anderen Naturwissenschaftlern und 
Theologen dabei in wechselseitigen Grenzüberschreitungen bei nicht ausreichen-
der Kenntnis in den jeweiligen Disziplinen zu liegen. So meint der von mir sonst 
hoch geschätzte Hoimar von Ditfurth, “dass sich der ganze Kosmos um den Men-
schen drehe und dass es darum erst recht in der Heilsgeschichte unter Ausschluss 
aller übrigen Kreatur einzig und allein um den Menschen geht.“3 

Er übersieht dabei aber Römer 8, 19 ff sowie etliche alttestamentarische Texte, 
die davon ausgehen, dass das Heil der gesamten Schöpfung, also aller Kreatur, in 
der Hinwendung des Menschen zu Gott liegt, also in der Überwindung der „Ur-
sünde“. Dafür kommt Gott uns entgegen und genau das ist der wesentliche Punkt 
aller biblischen Schriften. Der Mensch hat gesündigt und der Herr versucht dies 
wieder in Ordnung zu bringen.  

Dann wird es auch aller Kreatur wieder gut gehen. Die Hinwendung des „gefalle-
nen“ Menschen zu Gott ist der Schlüssel zum Wohlergehen aller Schöpfung. Da-
rum geht es in der Bibel und nicht um eine inklusive Naturdarstellung. Der an-
gebliche Anthropozentrismus der Bibel ist der „Ursünde“ geschuldet. Pointiert 
ausgedrückt: Hätte der erste Mensch nicht vom Baum der Erkenntnis genascht, 
wäre die Bibel überflüssig. 

Auf der anderen Seite sind viele ernsthaft Gläubige versucht, Naturphänomene 
aus der Bibel abzuleiten oder nachzuweisen, dass alle Naturphänomene bereits 
in der Bibel dargestellt sind. So fand ich vor einiger Zeit in einem entsprechenden 
Traktat z. B. den Hinweis, dass mit 2. Petrus 10 ff eindeutig die Kenntnis der Ra-
dioaktivität belegt sei. Das erstaunt den Naturwissenschaftler ein klein wenig. 

Doch genug davon, lassen sie mich zum Ende dieses Einführungsabends Ihnen 
noch einige Stimmen von Wissenschaftlern über Gott aus den letzten Jahrhun-
derten vortragen, die ich im Internet gefunden habe. Die Auswahl ist nicht reprä-
sentativ und hat keinen weiteren Anspruch als lediglich einige wenige konträre 
Meinungen darzustellen. 

* 
  

                                                           
3 Ditfurth, H. v. 1984: Wir sind nicht nur von dieser Welt. DTV, München 



16 

 

„Ich fühle mich von einer unaussprechlichen Verzückung ergriffen ob des göttli-
chen Schauspiels der himmlischen Harmonie [...]. Denn wir sehen hier, wie Gott 
gleich einem menschlichen Baumeister, der Ordnung und Regel gemäß, an die 
Grundlegung der Welt herangetreten ist.“ 

Johannes Kepler 
 

„Die Geometrie ist einzig und ewig, ein Widerschein aus dem Geiste Gottes. Dass 
die Menschen an ihr teilhaben, ist mit eine Ursache dafür, dass der Mensch ein 
Ebenbild Gottes ist.“ 

Johannes Kepler 
 

„Sire, ich brauche diese Hypothese [Gott] nicht“ 

Pierre-Simon Laplace 
 

Ich habe niemals die Existenz Gottes verneint. Ich glaube, dass die Entwicklungs-
theorie absolut versöhnlich ist mit dem Glauben an Gott. Die Unmöglichkeit des 
Beweisens und Begreifens, dass das großartige über alle Maßen herrliche Weltall 
ebenso wie der Mensch zufällig geworden ist, scheint mir das Hauptargument für 
die Existenz Gottes. 

Charles Darwin 
 

Über die Beschaffenheit Gottes: „Wir gelangen somit zu der paradoxen Vorstel-
lung eines gasförmigen Wirbelthieres, eine Contradictio in adjecto“ 

Ernst Haeckel 
 

Für den gläubigen Menschen steht Gott am Anfang, für den Wissenschaftler am 
Ende aller Überlegungen. 

Max Planck 
 

 

Der erste Trunk aus dem Becher der Naturwissenschaft macht atheistisch, aber 
auf dem Grund des Bechers wartet Gott. 

Werner Heisenberg 
 

"Ich greife nicht eine bestimmte Version von Gott oder Göttern an. Ich wende 
mich gegen Gott, alle Götter, alles Übernatürliche, ganz gleich, wo und wann es 
erfunden wurde oder noch erfunden wird." 
 

Richard Dawkins 



 

17 

 

 

 

 

Wissen - Glauben - Vertrauen 
 

 

 

I. Wissen 

Im Jahre 1996 gab es unter amerikanischen Wissenschaftlern eine Umfrage bzgl. 
ihres Glaubens an Gott. Das Ergebnis lautete 40 % bezeichneten sich als gläubig, 
45 % waren Atheisten und 15 % bezeichneten sich als Agnostiker. Eine frühere 
Befragung im Jahre 1916 ergab ähnliche Zahlen: 42, 42, 17 %, also keine signifi-
kanten Differenzen über den Zeitraum eines Jahrhunderts4. 

Diese Zahlen spiegeln sich in etwa in der Bevölkerung wider, sodass weder impli-
ziert wird, dass Naturwissenschaftler über das „Normalmaß“ hinaus gläubig sind, 
noch dass sie einen besonders hohen Anteil an Atheisten aufweisen. 

Offensichtlich sind die gläubigen Wissenschaftler in der Lage, zwischen ihren Er-
gebnissen und Glaubensinhalten zu unterscheiden und es gibt keine Hinweise, 
dass atheistische Wissenschaftler gerade wegen ihrer Beschäftigung mit der Na-
turwissenschaft zu Atheisten geworden wären. 

Wie haben wir also das Verhältnis zwischen Wissenschaft und Glauben zu verste-
hen? Dafür müssen wir aber zunächst ein Verständnis dafür entwickeln, wie Wis-
senschaften funktionieren und was sie aussagen (wollen). Zuvor aber ist festzu-
halten, dass Wissenschaft und Glaube keine gleichwertigen Begriffe sind, denn 
der Glaube ist eine Einstellung, eine Hoffnung, ein persönliches Attribut oder was 
auch immer, die Wissenschaft ist dagegen eine Tätigkeit, ein Verfahren. 

Das Pendant zu „Glauben“ wäre nämlich „Wissen“, sodass wir uns zunächst um 
eine angepasste Definition des Begriffes Wissen kümmern müssen, bevor wir uns 
das Verfahren ansehen, wie dieses Wissen erworben wird. 

Der Wissensbegriff ist jedoch enorm vielschichtig. „Ich weiß, dass mein Erlöser 
lebet“ komponierte Händel im „Messias“, es gibt also auch ein Glaubenswissen. 
Es gibt explizites und implizites Wissen u. dgl. mehr. Was wollen wir also hier 
unter „Wissen“ verstehen? 

                                                           
4 Nature 386, 1997, p.435 f. 



18 

 

Nachfolgend schlage ich für unsere Belange eine „Gebrauchsdefinition“ vor. Sie 
wird vielleicht nicht den Ansprüchen der Philosophen genügen, reicht uns aber 
für unsere Diskussionen. 

„Wissenschaftliches Wissen sind Aussagen zu oder über Betrachtungsobjekte, die 
mit kanonisierten oder experimentellen Methoden gewonnen und mit diesen oder 
korrespondierenden Methoden prüfbar und ggf. falsifizierbar, aber niemals voll-
ständig verifizierbar sind.“ 

Ich sehe ein, dass dies eine ziemliche Zumutung ist und einer Erläuterung bedarf. 
Aussagen sollen alle Sätze sein, die – egal ob verbal oder symbolisch z. B. durch 
logische oder mathematische Zeichen ausgedrückt – Eigenschaften des Untersu-
chungsgegenstandes, des Objektes, beschreiben oder analysieren. 

Die Methoden können dabei „kanonisiert“ sein, d. h. es sind Methoden, die unter 
den Wissenschaftlern allgemein anerkannt sind, es können aber auch völlig neue 
Methoden sein, die ich hier experimentell nenne, da sie (vielleicht noch) nicht 
kanonisiert sind. Die entstehenden Aussagen können dann ggf. im Widerspruch 
zu solchen stehen, die mit kanonisierten Methoden erhalten werden, sie können 
aber auch gleiche Ergebnisse zur Folge haben. 

Der Clou des wissenschaftlichen Wissensbegriff ist jedoch die Prüfbarkeit. Erhalte 
ich Aussagen, so soll es möglich sein, diese Aussagen durch die gleichen Metho-
den zu prüfen und im besten Falle zu reproduzieren. Dabei können auch korres-
pondierende Methoden eingesetzt werden.  

Ein typisches Beispiel für eine korrespondierende Methode ist die Experimen-
talphysik im Vergleich zur theoretischen Physik. Häufig erhalten theoretische 
Physiker aufgrund mathematischer Überlegungen Aussagen, die sie nicht selbst 
in dem Sinne überprüfen können, ob ihr theoretisch ermittelter Zusammenhang 
in der Natur auch wirklich vorkommt. Der Experimentalphysiker kann dies aber 
durch entsprechende Untersuchungen bestätigen oder widerlegen. 

Bedeutsam ist dabei, dass Aussagen so präzise sein sollten, dass eine Falsifikation 
möglich ist. Aus logischen Gründen, worauf später noch genauer eingegangen 
wird, reicht sehr streng genommen ein negatives Testergebnis aus, um einen ver-
muteten wissenschaftlichen Zusammenhang zu Fall zu bringen, während 100 Be-
stätigungen keine letzte Sicherheit bringen, denn das 101. Ergebnis könnte ggf. 
negativ sein. 

Wissenschaftler streben aber Aussagen an, die immer zutreffen. Würde jemand 
uns mitteilen, dass der Ball ab und zu die schiefe Ebene hinunterläuft, gelegent-
lich aber auch nicht, oder auch mal „bergauf“, würde uns dies nicht genügen. Wir 
müssten weiterfragen, unter welchen Umständen er dieses oder jenes dann „im-
mer“ tut.  



 

19 

 

Wissenschaftliche Aussagen müssen allerdings nicht grundsätzlich Prognosen für 
die Zukunft zulassen. Sicher kann ich berechnen, wann die Planeten wieder so 
stehen, wie sie im Ptolemäischen System dargestellt sind, was aber aus der jetzt 
lebenden Rötelmaus im Laufe der Evolution mal werden wird, kann nicht vorher-
gesagt werden. 

Sie merken, unser Wissensbegriff ist recht eng und präzise und hat sich im Laufe 
der Wissenschaftsgeschichte erst langsam herausgebildet. Zusammenfassend 
können wir sagen:  

Wissenschaftliches Wissen 

 bezieht sich immer auf einen bestimmten Betrachtungsgegenstand, 

 wird durch Methoden oder Kriterien gewonnen, 

 muss prüfbar sein und sollte bestenfalls falsifizierbar sein 

Die Methode, die für die Generierung solchen Wissenstyps verwendet wird nen-
nen wir Wissenschaft. 

Dabei lässt sich das wissenschaftliche Verfahren sehr allgemein wie in Abb. 3 dar-
gestellt beschreiben. 

 

 

Abb. 3: Ganz allgemeines Schema des Wissenschaftsprozesses 

 



20 

 

In der Wissenschaft werden Methoden oder Kriterien auf ein Aussageobjekt an-
gewendet, wobei häufig bestimmte Vorannahmen erforderlich sind. So ist Natur-
wissenschaft immer nur möglich, wenn das Kausalitätsprinzip (Keine Wirkung 
ohne Ursache) als „gegeben“ vorausgesetzt wird. Dies gilt auch dann, wenn z. B. 
in der Quantenphysik der uns bekannte Kausalitätssatz eine Erweiterung erfah-
ren muss. Vorannahmen sind häufig nicht streng beweisbar, sie sind aber meist 
plausibel. 

In der Theologie könnte eine Vorannahme sein, dass der Bibeltext ein durch Gott 
inspirierter Text ist, es könnte aber auch sein, dass wir in den biblischen Schriften 
lediglich eine menschlich literarische Aufarbeitung entsprechender Wünsche se-
hen. Gerade dieses Beispiel macht deutlich, dass ggf. die Vorannahmen über das 
Ergebnis bestimmen können. 

Wie auch immer, die Methoden oder Kriterien werden auf ein ausgewähltes Aus-
sageobjekt angewendet, was dann die Aussagen liefert. Die Methoden, Kriterien 
und Aussageobjekte hängen in der Regel davon ab, welche Wissenschaft betrie-
ben wird. Die Aussageobjekte der Theologie wären z. B. die biblischen Schriften 
bzw. Gott, diejenigen der Literaturwissenschaften z. B. die Werke eines Autors, 
Naturwissenschaften haben Naturgegenstände als Objekte usw. 

Dabei mag eingeflochten sein, dass der vermeintliche Gegensatz zwischen 
Glaube und Wissenschaft bzw. wissenschaftlichem Wissen nur im Bereich der Na-
turwissenschaft gesehen wird. Die linguistischen, kunsthistorischen oder literari-
schen Wissenschaften werden in diesen scheinbaren Konflikt gar nicht mit hin-
eingezogen. 

Dieses allgemeine Schema der Abb. 3 mag ja wissenschaftsübergreifend sein, 
sagt aber wenig für einen speziellen Wissenschaftsbereich. Wenn wir uns nun 
nachfolgend nur auf die Naturwissenschaften beschränken, müssen wir auch ge-
nauer schauen. Und schon wird es deutlich komplexer (Abb. 4, nächste Seite).  

Das Fließschema visualisiert wie typischerweise eine neue wissenschaftliche Er-
kenntnis in die Welt kommt. Die rot eingefärbten Schritte sind besonders wich-
tige und „neuralgische“ Punkte. 

Grundsätzlich beginnt es oben links mit der Theorie. Keine Wissenschaft kann 
ohne theoretische Vorstellungen arbeiten, mögen sie auch noch so einfach und 
noch so falsch sein. Jedem Forschen liegen bestimmte Annahmen zugrunde, die 
im Falle einer Theorie sich durchaus auf Argumente stützen, gelegentlich aber 
auch „wilde“ Annahmen sein können. Aber auch für diese gibt es Gründe. 

Die Theorie entscheidet darüber, was untersucht wird und mit welchen Metho-
den, sie ist der entscheidende Schlüssel zum Ergebnis.  




