Q tredition’

www.tredition.de


http://www.tredition.de/




Gerald Schneider

Wissen - Glauben - Vertrauen

Aufsatze zu Wissenschaft, Glaube und zu einer Zeiten-
wende



Q tredition’

www.tredition.de

© 2021 Gerald Schneider

Verlag und Druck: tredition GmbH, Halenreie 40-44, 22359 Hamburg

ISBN:
Paperback: 978-3-347-38431-6
e-Book:  978-3-347-38432-3

Alle Abbildungen und Grafiken sind vom Autor mit Ausnahme derjeni-
gen, fur die die Quellen an Ort und Stelle genannt sind. Die Fotos der
Umschlagseiten sind gemeinfreie Dateien von Wikimedia Commons.

Das Werk, einschlieflich seiner Teile, ist urheberrechtlich geschiitzt.
Jede Verwertung ist ohne Zustimmung des Verlages und des Autors un-
zul3ssig. Dies gilt insbesondere fiir die elektronische oder sonstige Ver-
vielfiltigung, Ubersetzung, Verbreitung und 6ffentliche Zuganglichma-
chung.


http://www.tredition.de/

Inhalt

Vorwort

Zeitenwende

Wissen - Glauben - Vertrauen
Geozentrisch, Heliozentrisch
Schopfung oder Evolution?
Glaube dank Evolution

Uber Zufall

Uber Wunder

Hat die Kirche die Wissenschaft behindert?
Ein Bischof erfindet den Urknall
Zwei Sichten, eine Welt

11
17
39
48
65
69
80
90
107
115






Vorwort

Gelegentlich scheint die Situation fur uns Christen heute dhnlich ,apologe-
tisch” zu sein wie im zweiten nachchristlichen Jahrhundert. Wurde damals unser
Glaube von Seiten der griechisch-rémischen Philosophie angezweifelt und her-
ausgefordert, so scheinen heute die Naturwissenschaften ein religiéses und ins-
besondere christliches Weltbild obsolet zu machen.

Viele an den Naturwissenschaften orientierte Menschen lehnen den Glauben
als nicht mehr zeitgemaR und nicht rational ab. Exponenten der Gegenbewegung
sind extrem konservative religiose Strémungen, die die Ergebnisse der Naturwis-
senschaften in Zweifel ziehen.

Das Problem ist dabei hdufig jedoch, dass die extremen Vertreter beider Lager
nur liber ein rudimentédres Wissen liber den jeweils anderen Bereich haben. So
las ich neulich in einem Lehrbuch Gber Evolution, den folgenden Satz: ,, Ein Grund-
pfeiler des Glaubens besteht in dem Verbot, an den zu glaubenden Dingen zu
zweifeln; indirekt wird damit auch deren Erforschung untersagt'” Ich glaube, wir
miuissen uns hier nicht tber dieses erbdarmliche Stlickchen Wissen unterhalten,
man hatte den Autoren des Buches aber gewiinscht, sie hatten ihren Text mal
einem Vertreter der theologischen Fakultat gezeigt.

Auf der anderen Seite haben viele Christen, die nicht zufallig auch Naturwis-
senschaftler sind, keinen ausreichenden Zugang zum wissenschaftlichen Denken.
Damit meine ich nicht das — heute z. T. sehr genaue - Schulwissen in z. B. Physik,
Chemie und Biologie, sondern die Art, wissenschaftlich zu denken und fir die ei-
genen Uberlegungen Dinge wie Theorie, Hypothese und andere grundlegende
Begrifflichkeiten und Konzepte der Wissenschaft fruchtbringend zu nutzen.

Die nachfolgenden Aufsatze verdanken ihre Entstehung einer Vortragsreihe,
dieich vor einigen Jahren im Rahmen der Christlichen Volkshochschule der Freien
Evangelischen Gemeinde Bonn sowie der evangelischen Thomas-Kirchenge-
meinde in Bad Godesberg gehalten habe.

1 Zrzavy, J. et al. Evolution. Ein Lese-Lehrbuch. Springer, 2013, S. 3



Ausloser waren damals Bedenken und Unsicherheiten, wissenschaftliche Er-
gebnisse mit dem christlichen Weltbild zu vereinigen. Dabei stellte sich insbeson-
dere der Evolutionsgedanke als eine der Hauptschwierigkeiten dar.

Es ist aber dringend notwendig, die Tatigkeit der Wissenschaft mit der Le-
benseinstellung des Glaubens zu verschranken und insbesondere die sich wech-
selseitig ergdnzenden Aspekte beider zu betrachten.

Dass sowohl damals als auch im Folgenden das inhaltliche Schwergewicht vor-
nehmlich auf dem Wissenschaftsbereich lag bzw. liegt, hat selbstverstandlich sei-
nen Grund darin, dass es wenig Sinn macht, glaubigen Christen ihren Glauben zu
erklaren. Es geht vielmehr darum, dass ,zuzufiittern”, was haufig defizitar ist.
Und das ist meist ein Grundverstandnis fir die wissenschaftliche Methode.

Selbstverstandlich kénnen die Vortrage bzw. Aufsdtze die jeweiligen Prob-
leme nur ,,anreiBen” und Hinweise zu weiterem Nachdenken geben. Eine tiefer-
gehende Diskussion wiirde dem Umfang schnell auf das fiinffache ansteigen las-
sen. Und wer mag das dann noch Lesen, wenn er entweder nicht vom Fach ist
oder sich das Thema als Hobby erkoren hat??

Das Heftchen ist daher auch fir Kleingruppen, Hauskreise usw. zuganglich
und ermoglicht einen Einstieg in die Diskussion. Ich halte es fiir wichtig, dass wir
Christen hier Position beziehen, denn wir missen ja ,stets bereit [sein], jedem
Rede und Antwort zu stehen, der von euch Rechenschaft fordert iiber die Hoff-
nung, die euch erfiillt“. Da kann unsere Einstellung zur anscheinend alles um-
schlingenden Wissenschaft nicht auBen vor bleiben.

Die nachfolgenden Schriftversionen der Vortrage habe ich ein wenig aktuali-
siert und erganzt und dabei auch den historischen Kontext etwas erweitert. Einen
Aufsatz (,Ein Bischoff erfindet den Urknall“) habe ich zusatzlich hineingenom-
men, da damals die berichteten Forschungsergebnisse noch nicht allgemein zu-
ganglich waren, diese aber mir durchaus berichtenswert erschienen.

Sollten Sie als Leser aus diesem Heftchen Nutzen ziehen, wiirde es mich freuen.
G. Schneider
Kiel, August 2021

2 Wer ,richtig” einsteigen will, dem empfehle ich: Barbour, I. G.: Wissenschaft und Glaube — His-
torische und zeitgendssische Aspekte. Vandenhoek & Ruprecht, 2006, 508 pp.



Gott als Weltbaumeister.

Quelle: Bible moralisée, Wien, Oesterreichische Nationalbibliothek, Codex Vindobonensis 2554,
um etwa 1200 n.Chr., Gemeinfrei.



Abb. 1: Darstellung der kosmischen Ordnung nach der Chronik des Hartmann
Schedel (1440 — 1514).

Quelle: Schedelsche Weltchronik, Blatt VI, https://de.wikisource.org/wiki/Schedel’sche_Welt-
chronik; Gemeinfrei.

10


https://de.wikisource.org/wiki/Schedel‘sche_Weltchronik
https://de.wikisource.org/wiki/Schedel‘sche_Weltchronik

Zeitenwende

Sehr geehrte Damen und Herren, liebe Freunde,

ich freue mich, dass Sie doch des etwas sperrig wirkenden Themas zum Trotz
so zahlreich gekommen sind, um heute und an den folgenden Terminen mit mir
gemeinsam lber Wissenschaft und Glauben nachzudenken. Wir werden uns da-
bei auch — ich will besser sagen: zunachst - zu fragen haben, was sich eigentlich
zum Beginn des 16. Jahrhunderts und danach zutrug und warum wir uns heute
so schwertun, beide Gebiete gemeinsam zu betrachten.

Daher wollen wir am Anfang gemeinsam Uber zwei Bilder nachdenken, die
uns Hinweise geben, was damals geschah. Denn Bilder sagen ja bekanntlich mehr
als tausend Worte.

Die erste Darstellung entstammt der Schedelschen Weltchronik oder auch
der Nirnberger Weltchronik aus dem Jahre 1493 (siehe links). Damals hatte sich
der durchaus erfolgreiche und sehr naturwissenschaftlich arbeitende Arzt Hart-
mann Schedel — wenn man es hier etwas scherzhaft ausdriicken darf — in den
Schéadel gesetzt, eine Weltgeschichte von Beginn der Welt bis zum damaligen
,heutigen Tag” zu verfassen, also vom ersten Schopfungstag bis in das 15. Jh.
hinein. AuBerdem gab es einen Ausblick auf den Weltuntergang und das Jiingste
Gericht.

Wie Sie unschwer erkennen, zeigt unser Bild eine typische mittelalterliche
Kosmologie, wie sie sich aus den Vorstellungen der Griechen bis hinab zu Platon
und der Schopfungsgeschichte Genesis 1,1 ff. ergab. In der Mitte findet sich die
Erde, der sich nach auRen die bekannten Spharen anschlieRen: Zunachst die Was-
sersphare, denn nach Gen. 1,7 f. schied Gott ,das Wasser unter der Feste von
dem Wasser Uber der Feste”. Die Feste nannte er aber Himmel. Unsere Was-
sersphare liegt also bereits Gber dem fiir uns wahrnehmbaren Himmel. Dann
folgt nach auRen die Luftsphare und die Feuersphére.

Dann sind wir im Bereich der Himmelskorper: Mond, Merkur, Venus, Sonne,
Mars, Jupiter, Saturn — mehr Monde und Planeten kannte man damals noch
nicht. Darliber der Fixsternhimmel, angedeutet durch die Tierkreiszeichen. Der
schalige Spharenaufbau der Welt wird abgeschlossen durch den Kristallhimmel

11



(einige Interpreten halten dies fir die , Feste” nach Gen. 1,7. — was aber in Hin-
blick auf die Wasserverteilung keinen Sinn macht) sowie das , primum mobile”,
das ,Erste Bewegte”. Diese Sphare wurde von Ptolemaus (ca. 100 — 160 n. Chr.)
eingefiihrt, um die Bewegung der Himmelskorper verstandlich zu machen. Zwar
gab es den ,ersten Beweger” bzw. das ,erste Bewegte” schon bei Aristoteles,
jedoch aber nicht als Sphare in der kosmologischen Modellbildung.

Diese Welt, dieses , Geordnete”, nichts anderes heildt ,,Kosmos”“, wird um-
schlossen von Gott, den Engeln und dem himmlischen Hofstaat. Gott gilt dabei
als der ,,Erste Beweger”. Er hat das primum mobile bewegt, dessen Bewegung
sich auf die anderen Spharen Gbertragt, wobei durch ,,Reibung” der Spharen an-
einander die Spharenmusik entsteht. Nur die Erde bleibt unbewegt, da sie am
weitesten vom primum mobile entfernt ist. Deshalb kdnnen wir auch bis heute
die Spharenmusik nicht horen.

Diese Visualisierung, dieses Modell des Weltaufbaus, mischt also biblische
Glaubensmotive mit handfesten astronomischen Beobachtungen und fihrt
beide Bereiche in einem Gesamtkonzept, einem Bild zusammen. Die Verteilung
der Himmelskorper, die Reihenfolge des Mondes, der Sonne und der damals be-
kannten Planeten ist nicht zuféllig, denn die Reihenfolge entspricht ihrer Entfer-
nung von der Erde.

Oder kann es zumindest, denn — wie wir heute wissen — die Reihung kann je
nach Position auf den jeweiligen Bahnen um die Sonne wechseln. Aber immerhin,
am 25. September 2021 war es wieder soweit: Die Reihenfolge der Planeten ent-
sprach dem Bild der Schedelschen Weltchronik. Und am 23. Mai 2023 um exakt
2 Uhr nachts wird es wieder so sein. Da diese Planetenreihenfolge praktisch in
allen Darstellungen der antiken Astronomie auftaucht, kénnte man ausrechnen,
wann die Vermessungen der ,,Urfassung” ausgefiihrt wurden.

Diese Kosmologie hat immer wieder dazu verfiihrt, von einem ,geozentri-
schen” Weltbild und einer anthropozentrischen Weltordnung mit dem Menschen
im eigentlichen Zentrum der Welt zu sprechen. Allerdings kam der Begriff erst
sehr viel spater auf und ist ein Zeichen von Unverstandnis. Im rein astronomi-
schen Sinne mag der Begriff ,geozentrisch” vielleicht korrekt sein, das mittelal-
terliche Weltbild ist aber mitnichten anthropozentrisch.

Die Sphéarendarstellung als solche geht, wie bereits angedeutet, auf antike
Vorstellungen zuriick und weist eine deutliche zentrifugale Polaritat auf, die
durch die christliche Ikonografie ibernommen wurde. Danach ist in der Mitte das
Unedelste angesiedelt und mit jeder hoheren Sphére steigt der ,Veredelungs-
grad”. Das Vollkommenste ist aber in der dulersten Sphare und in dem ,Uber-
himmlischen Raum” (nach Platon) reprasentiert. In der Mitte, das, was wir heute
als das eigentliche Zentrum ansehen, ist das , Niedrigste” angesiedelt, der ,Ab-
schaum” des Universums, wenn wir mal etwas drastisch formulieren wollen.

12



Unser Bild ist also nicht anthropozentrisch, sondern deutlich theozentrisch
ausgerichtet. Gott ist es, der alles umschlieBt, der alles bewegt, und die Erde mit
ihren Bewohnern befindet sich in maximaler Entfernung zu Gott. Die Darstellung
ist Lob Gottes und Anbetung, gemischt mit den astronomischen Kenntnissen der
Zeit. Es ist eben keine auf den Menschen hin ausgerichtete Sichtweise, der ja
noch nicht einmal dargestellt ist, denn das Bild zeigt ja nur den Planeten Erde.

Schauen wir uns nun dagegen eine astronomische Darstellung aus dem 17.
Jahrhundert, genauer die Karte des kopernikanischen Systems des Andreas Cel-
larius (eigentlich Andreas Keller, 1596 — 1665) an.

Abb. 2: Visualisierung des kopernikanischen Planetensystems durch Andreas Cel-
larius aus seiner Harmonia Macrocosmica von 1660 (Quelle: wikimedia com-
mons, gemeinfrei).

13



AuBerlich bestehen gewisse Ahnlichkeiten zwischen beiden Darstellungen. Sphé-
renahnliche Gebilde tragen die Planeten, die um die Sonne kreisen, wobei der
Erdmond und die vier damals bekannten Jupitermonde mit dargestellt sind und
damit die neuen astronomischen Kenntnisse vervollstandigen. Wie bereits ange-
deutet, laufen die Planten in breiten Bahnen, die zwar jeweils gegeneinander ab-
gegrenzt sind, jedoch sich beriihren. Die moderne Visualisierung von Planeten-
bahnen durch diinne Striche war noch nicht gegeben. Die Vorstellung eines in
erster Linie leeren Raumes zwischen den Himmelskdrpern noch nicht wirklich re-
alisiert.

Hier wirkt noch die Spharenvorstellung nach, die bis weit in das 16., ja sogar das
17. Jh. hinein noch tradiert wurde. Dementsprechend wird das Planetensystem
von der Fixsternsphdre umfasst und abgeschlossen, die wieder durch die Tier-
kreiszeichen symbolisiert ist.

Und dann? Kein Kristallhimmel mehr, kein primum mobile — und kein Gott mehr.
Stattdessen schon fast aufreizend selbstbewusst Ptolemaus links und Kopernikus
rechts. Statt Gott nun der Mensch als der Fluchtpunkt der gesamten Darstellung.

War die Visualisierung in der Schedelschen Weltchronik theozentrisch, so mis-
sen wir hier bei gleicher Lesart eine deutliche Anthropozentrik feststellen. Den
Menschen als erkennendes Subjekt gilt es herauszustellen zu feiern und quasi in
die Gottessphare zu erheben. Was der Mensch erkennt, ist allein wiirdig, be-
trachtet zu werden.

Immer wieder Uberbieten sich Theologen und Wissenschaftler in der Aussage,
dass mit dem Beginn der Aufklarung und dem Herausdrdangen Gottes die anthro-
pozentrische Sichtweise zugunsten einer alle Geschopfe und Erscheinungen um-
fassenden Weltschau aufgegeben werden musste. Freud sieht das als eine der
groRen Beleidigungen der Menschheit. Wirklich?

Ich biete lhnen eine andere Sehweise an: Mit dem Herausdrangen Gottes, mit
der Aufklarung, dem Humanismus und anderen Entwicklungen setzte ein massi-
ver und rigider Anthropozentrismus ein. Nicht Beleidigung trat ein, sondern
Hochmut.

Heutzutage werden die Erkenntnisse des Menschen oftmals als die letztendlich
bestimmenden GroRen und Orientierungspunkte verstanden. Zu keiner Zeit, so
mein Argument, hat es groReren Anthropozentrismus gegeben als in der Renais-
sance, der Aufklarung und den Jahrhunderten danach. Das ist der Unterschied
zwischen dem Mittelalter und der Neuzeit — und so sieht der Planet auch aus!

Die Menschheit und damit die ganz Welt gelangte in ein neues Zeitalter: Das
Anthropozan. Letztendlich hat die Wissenschaft diesen Begriff gepragt und damit
zum Ausdruck gebracht, was nicht nur in den Wissenschaften gilt.

14



Verstanden sich die friihen Vertreter der modernen Naturwissenschaften — Gali-
lei, Kepler, Newton um nur drei besonders bekannte Vertreter zu nennen —
durchaus als glaubige Christen, die sich mit der Natur befassten, so wurden im
Laufe der Zeit die Verstandigungsschwierigkeiten zwischen der Wissenschaft und
dem Gottesglauben immer gréBer. Bis hin zu radikal naturalistischen Einstellun-
gen und schon als fundamentalistisch zu wertenden AuRerungen.

Das Hauptproblem scheint mir und vielen anderen Naturwissenschaftlern und
Theologen dabei in wechselseitigen Grenziiberschreitungen bei nicht ausreichen-
der Kenntnis in den jeweiligen Disziplinen zu liegen. So meint der von mir sonst
hoch geschéatzte Hoimar von Ditfurth, “dass sich der ganze Kosmos um den Men-
schen drehe und dass es darum erst recht in der Heilsgeschichte unter Ausschluss
aller Gibrigen Kreatur einzig und allein um den Menschen geht.“3

Er Gibersieht dabei aber Romer 8, 19 ff sowie etliche alttestamentarische Texte,
die davon ausgehen, dass das Heil der gesamten Schépfung, also aller Kreatur, in
der Hinwendung des Menschen zu Gott liegt, also in der Uberwindung der ,,Ur-
siinde”. Dafiir kommt Gott uns entgegen und genau das ist der wesentliche Punkt
aller biblischen Schriften. Der Mensch hat gesiindigt und der Herr versucht dies
wieder in Ordnung zu bringen.

Dann wird es auch aller Kreatur wieder gut gehen. Die Hinwendung des ,gefalle-
nen”“ Menschen zu Gott ist der Schliissel zum Wohlergehen aller Schépfung. Da-
rum geht es in der Bibel und nicht um eine inklusive Naturdarstellung. Der an-
gebliche Anthropozentrismus der Bibel ist der ,,Ursiinde” geschuldet. Pointiert
ausgedrickt: Hatte der erste Mensch nicht vom Baum der Erkenntnis genascht,
ware die Bibel UberflUssig.

Auf der anderen Seite sind viele ernsthaft Glaubige versucht, Naturphdnomene
aus der Bibel abzuleiten oder nachzuweisen, dass alle Naturphanomene bereits
in der Bibel dargestellt sind. So fand ich vor einiger Zeit in einem entsprechenden
Traktat z. B. den Hinweis, dass mit 2. Petrus 10 ff eindeutig die Kenntnis der Ra-
dioaktivitadt belegt sei. Das erstaunt den Naturwissenschaftler ein klein wenig.

Doch genug davon, lassen sie mich zum Ende dieses Einfiihrungsabends lhnen
noch einige Stimmen von Wissenschaftlern iber Gott aus den letzten Jahrhun-
derten vortragen, die ich im Internet gefunden habe. Die Auswahl ist nicht repra-
sentativ und hat keinen weiteren Anspruch als lediglich einige wenige kontrare
Meinungen darzustellen.

3 Ditfurth, H. v. 1984: Wir sind nicht nur von dieser Welt. DTV, Miinchen

15



Ich fiihle mich von einer unaussprechlichen Verziickung ergriffen ob des géttli-
chen Schauspiels der himmlischen Harmonie [...]. Denn wir sehen hier, wie Gott
gleich einem menschlichen Baumeister, der Ordnung und Regel gemdf, an die
Grundlegung der Welt herangetreten ist.”

Johannes Kepler
,Die Geometrie ist einzig und ewig, ein Widerschein aus dem Geiste Gottes. Dass

die Menschen an ihr teilhaben, ist mit eine Ursache dafiir, dass der Mensch ein
Ebenbild Gottes ist.”

Johannes Kepler

,Sire, ich brauche diese Hypothese [Gott] nicht”

Pierre-Simon Laplace

Ich habe niemals die Existenz Gottes verneint. Ich glaube, dass die Entwicklungs-
theorie absolut verséhnlich ist mit dem Glauben an Gott. Die Unmdglichkeit des
Beweisens und Begreifens, dass das grofartige iiber alle Maf3en herrliche Weltall

ebenso wie der Mensch zuféllig geworden ist, scheint mir das Hauptargument fiir
die Existenz Gottes.

Charles Darwin
Uber die Beschaffenheit Gottes: , Wir gelangen somit zu der paradoxen Vorstel-
lung eines gasférmigen Wirbelthieres, eine Contradictio in adjecto”

Ernst Haeckel

Flir den gldubigen Menschen steht Gott am Anfang, fiir den Wissenschaftler am
Ende aller Uberlegungen.

Max Planck

Der erste Trunk aus dem Becher der Naturwissenschaft macht atheistisch, aber
auf dem Grund des Bechers wartet Gott.

Werner Heisenberg

"Ich greife nicht eine bestimmte Version von Gott oder Géttern an. Ich wende
mich gegen Gott, alle Gétter, alles Ubernatiirliche, ganz gleich, wo und wann es
erfunden wurde oder noch erfunden wird."

Richard Dawkins

16



Wissen - Glauben - Vertrauen

I. Wissen

Im Jahre 1996 gab es unter amerikanischen Wissenschaftlern eine Umfrage bzgl.
ihres Glaubens an Gott. Das Ergebnis lautete 40 % bezeichneten sich als glaubig,
45 % waren Atheisten und 15 % bezeichneten sich als Agnostiker. Eine friihere
Befragung im Jahre 1916 ergab dhnliche Zahlen: 42, 42, 17 %, also keine signifi-
kanten Differenzen liber den Zeitraum eines Jahrhunderts®.

Diese Zahlen spiegeln sich in etwa in der Bevolkerung wider, sodass weder impli-
ziert wird, dass Naturwissenschaftler Giber das ,,NormalmalR“ hinaus glaubig sind,
noch dass sie einen besonders hohen Anteil an Atheisten aufweisen.

Offensichtlich sind die glaubigen Wissenschaftler in der Lage, zwischen ihren Er-
gebnissen und Glaubensinhalten zu unterscheiden und es gibt keine Hinweise,
dass atheistische Wissenschaftler gerade wegen ihrer Beschéaftigung mit der Na-
turwissenschaft zu Atheisten geworden waren.

Wie haben wir also das Verhéltnis zwischen Wissenschaft und Glauben zu verste-
hen? Daflr miissen wir aber zunachst ein Verstandnis dafiir entwickeln, wie Wis-
senschaften funktionieren und was sie aussagen (wollen). Zuvor aber ist festzu-
halten, dass Wissenschaft und Glaube keine gleichwertigen Begriffe sind, denn
der Glaube ist eine Einstellung, eine Hoffnung, ein personliches Attribut oder was
auch immer, die Wissenschaft ist dagegen eine Tatigkeit, ein Verfahren.

Das Pendant zu ,,Glauben” ware namlich ,Wissen”, sodass wir uns zunachst um
eine angepasste Definition des Begriffes Wissen kimmern missen, bevor wir uns
das Verfahren ansehen, wie dieses Wissen erworben wird.

Der Wissensbegriff ist jedoch enorm vielschichtig. ,Ich wei}, dass mein Erloser
lebet” komponierte Handel im ,,Messias”, es gibt also auch ein Glaubenswissen.
Es gibt explizites und implizites Wissen u. dgl. mehr. Was wollen wir also hier
unter ,,Wissen“ verstehen?

4 Nature 386, 1997, p.435 f.

17



Nachfolgend schlage ich fiir unsere Belange eine ,Gebrauchsdefinition” vor. Sie
wird vielleicht nicht den Anspriichen der Philosophen geniigen, reicht uns aber
flir unsere Diskussionen.

,Wissenschaftliches Wissen sind Aussagen zu oder (iber Betrachtungsobjekte, die
mit kanonisierten oder experimentellen Methoden gewonnen und mit diesen oder
korrespondierenden Methoden priifbar und ggf. falsifizierbar, aber niemals voll-
sténdig verifizierbar sind.”

Ich sehe ein, dass dies eine ziemliche Zumutung ist und einer Erlduterung bedarf.
Aussagen sollen alle Satze sein, die — egal ob verbal oder symbolisch z. B. durch
logische oder mathematische Zeichen ausgedriickt — Eigenschaften des Untersu-
chungsgegenstandes, des Objektes, beschreiben oder analysieren.

Die Methoden kdnnen dabei ,kanonisiert” sein, d. h. es sind Methoden, die unter
den Wissenschaftlern allgemein anerkannt sind, es kdnnen aber auch vollig neue
Methoden sein, die ich hier experimentell nenne, da sie (vielleicht noch) nicht
kanonisiert sind. Die entstehenden Aussagen kdnnen dann ggf. im Widerspruch
zu solchen stehen, die mit kanonisierten Methoden erhalten werden, sie konnen
aber auch gleiche Ergebnisse zur Folge haben.

Der Clou des wissenschaftlichen Wissensbegriff ist jedoch die Priifbarkeit. Erhalte
ich Aussagen, so soll es moglich sein, diese Aussagen durch die gleichen Metho-
den zu priifen und im besten Falle zu reproduzieren. Dabei kdnnen auch korres-
pondierende Methoden eingesetzt werden.

Ein typisches Beispiel fiir eine korrespondierende Methode ist die Experimen-
talphysik im Vergleich zur theoretischen Physik. Haufig erhalten theoretische
Physiker aufgrund mathematischer Uberlegungen Aussagen, die sie nicht selbst
in dem Sinne Gberpriifen kdnnen, ob ihr theoretisch ermittelter Zusammenhang
in der Natur auch wirklich vorkommt. Der Experimentalphysiker kann dies aber
durch entsprechende Untersuchungen bestatigen oder widerlegen.

Bedeutsam ist dabei, dass Aussagen so prazise sein sollten, dass eine Falsifikation
moglich ist. Aus logischen Griinden, worauf spater noch genauer eingegangen
wird, reicht sehr streng genommen ein negatives Testergebnis aus, um einen ver-
muteten wissenschaftlichen Zusammenhang zu Fall zu bringen, wéhrend 100 Be-
statigungen keine letzte Sicherheit bringen, denn das 101. Ergebnis kdnnte ggf.
negativ sein.

Wissenschaftler streben aber Aussagen an, die immer zutreffen. Wiirde jemand
uns mitteilen, dass der Ball ab und zu die schiefe Ebene hinunterlduft, gelegent-
lich aber auch nicht, oder auch mal ,,bergauf”, wiirde uns dies nicht gentigen. Wir
missten weiterfragen, unter welchen Umstanden er dieses oder jenes dann ,,im-
mer” tut.

18



Wissenschaftliche Aussagen missen allerdings nicht grundsatzlich Prognosen fir
die Zukunft zulassen. Sicher kann ich berechnen, wann die Planeten wieder so
stehen, wie sie im Ptolemaischen System dargestellt sind, was aber aus der jetzt
lebenden Rotelmaus im Laufe der Evolution mal werden wird, kann nicht vorher-
gesagt werden.

Sie merken, unser Wissensbegriff ist recht eng und prazise und hat sich im Laufe
der Wissenschaftsgeschichte erst langsam herausgebildet. Zusammenfassend
kénnen wir sagen:

Wissenschaftliches Wissen
e bezieht sich immer auf einen bestimmten Betrachtungsgegenstand,
e wird durch Methoden oder Kriterien gewonnen,
e muss priifbar sein und sollte bestenfalls falsifizierbar sein

Die Methode, die fiir die Generierung solchen Wissenstyps verwendet wird nen-
nen wir Wissenschaft.

Dabei ldsst sich das wissenschaftliche Verfahren sehr allgemein wie in Abb. 3 dar-
gestellt beschreiben.

Methoden,
Kriterien

Varannahmen

Auszageobjekt |+

Aussagen

Abb. 3: Ganz allgemeines Schema des Wissenschaftsprozesses

19



In der Wissenschaft werden Methoden oder Kriterien auf ein Aussageobjekt an-
gewendet, wobei hdufig bestimmte Vorannahmen erforderlich sind. So ist Natur-
wissenschaft immer nur moglich, wenn das Kausalitatsprinzip (Keine Wirkung
ohne Ursache) als ,,gegeben” vorausgesetzt wird. Dies gilt auch dann, wenn z. B.
in der Quantenphysik der uns bekannte Kausalitdtssatz eine Erweiterung erfah-
ren muss. Vorannahmen sind haufig nicht streng beweisbar, sie sind aber meist
plausibel.

In der Theologie kénnte eine Vorannahme sein, dass der Bibeltext ein durch Gott
inspirierter Text ist, es kdnnte aber auch sein, dass wir in den biblischen Schriften
lediglich eine menschlich literarische Aufarbeitung entsprechender Wiinsche se-
hen. Gerade dieses Beispiel macht deutlich, dass ggf. die Vorannahmen tiber das
Ergebnis bestimmen kdonnen.

Wie auch immer, die Methoden oder Kriterien werden auf ein ausgewahltes Aus-
sageobjekt angewendet, was dann die Aussagen liefert. Die Methoden, Kriterien
und Aussageobjekte hangen in der Regel davon ab, welche Wissenschaft betrie-
ben wird. Die Aussageobjekte der Theologie waren z. B. die biblischen Schriften
bzw. Gott, diejenigen der Literaturwissenschaften z. B. die Werke eines Autors,
Naturwissenschaften haben Naturgegenstande als Objekte usw.

Dabei mag eingeflochten sein, dass der vermeintliche Gegensatz zwischen
Glaube und Wissenschaft bzw. wissenschaftlichem Wissen nurim Bereich der Na-
turwissenschaft gesehen wird. Die linguistischen, kunsthistorischen oder literari-
schen Wissenschaften werden in diesen scheinbaren Konflikt gar nicht mit hin-
eingezogen.

Dieses allgemeine Schema der Abb. 3 mag ja wissenschaftsibergreifend sein,
sagt aber wenig fir einen speziellen Wissenschaftsbereich. Wenn wir uns nun
nachfolgend nur auf die Naturwissenschaften beschranken, miissen wir auch ge-
nauer schauen. Und schon wird es deutlich komplexer (Abb. 4, ndchste Seite).

Das FlieBschema visualisiert wie typischerweise eine neue wissenschaftliche Er-
kenntnis in die Welt kommt. Die rot eingefarbten Schritte sind besonders wich-
tige und ,,neuralgische” Punkte.

Grundsatzlich beginnt es oben links mit der Theorie. Keine Wissenschaft kann
ohne theoretische Vorstellungen arbeiten, mogen sie auch noch so einfach und
noch so falsch sein. Jedem Forschen liegen bestimmte Annahmen zugrunde, die
im Falle einer Theorie sich durchaus auf Argumente stltzen, gelegentlich aber
auch ,,wilde” Annahmen sein kénnen. Aber auch fiir diese gibt es Griinde.

Die Theorie entscheidet dariiber, was untersucht wird und mit welchen Metho-
den, sie ist der entscheidende Schliissel zum Ergebnis.

20





