
Wolfgang Jantzen
Materialistische Anthropologie und postmoderne Ethik



Psychosozial-Verlag

Dialektik der Be-Hinderung
Herausgegeben von Georg Feuser, Wolfgang Jantzen, Willehad Lanwer, 

Ingolf Prosetzky, Peter Rödler und Ursula Stinkes

Die Reihe»Dialektik der Be-Hinderung« ist inter- und transdisziplinär angelegt. 
Sie eröffnet den Zugang zu einemvertieften theoretischen Begreifen der sozialen 
Konstruktion von Behinderung in Form von Beiträgen zu einer synthetischen 
Humanwissenschaft. Sie versteht sich in den Traditionen kritischer Theorie, die 
immer auf eine veränderte gesellschaftliche Praxis im Sinne von Dekolonisierung 
und Überwindung sozialer Ausgrenzung zielt. Außerdem muss kritische Theorie 
im Bereich von Behinderung und psychischer Krankheit erweiterte Zugangswege 
kritischer Praxis eröffnen und sich von dieser ausgehend bestimmen, denn wie bereits 
Comenius festhielt: »Das Wissen, das nicht zu Taten führt, mag zugrunde gehen!«

Damit ist ein Verständnis von Behinderung und psychischer Krankheit zugrunde 
gelegt, das von dem bio-psycho-sozialen Wechselverhältnis von Isolation und so-
zialer Ausgrenzung als Kernbestand der Konstruktion von Behinderung ausgeht. 
Gegen diese Prozesse wird die generelle Entwicklungsfähigkeit aller Menschen 
durch menschliche Verhältnisse gesetzt, in deren Mittelpunkt, in Anlehnung an die 
»Philosophie der Befreiung«, Anerkennung und Dialog stehen. 

Das einzig Heilige, das zählt, ist die Existenz des Anderen.

Wolfgang Jantzen

Materialistische Anthropologie 
und postmoderne Ethik

Methodologische Studien



7

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  

in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten  
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Unveränderte, um ein aktuelles Vorwort erweiterte Neuauflage der Ausgabe von 2004 
(Bonn, Pahl-Rugenstein Verlag)

© 2020 Psychosozial-Verlag, Gießen
E-Mail: info@psychosozial-verlag.de

www.psychosozial-verlag.de
Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form

(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren) 
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert 

oder unter Verwendung elektronischer Systeme 
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Umschlagabbildung: Wassily Kandinsky, Zarte Spannungen, 1923
Umschlaggestaltung nach Entwürfen von Hanspeter Ludwig, Wetzlar

ISBN 978-3-8379-2993-5 (Print)
ISBN 978-3-8379-7720-2 (E-Book-PDF)

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38



I

Vorwort zur Neuauflage
Postmoderne Ethik zu Zeiten der Pandemie

»Lieber eine Grippe als eine kaputte Wirtschaft.«
Alexander Dibelius (Handelsblatt vom 24.03.2020)

»In gewisser Art geht’s dem Menschen wie der Ware.«
Karl Marx (MEW 23, S. 67)

»Mit COVID-19 steht das Monster nun vor der Tür.«
Mike Davis, 2020

Die Absicht, dieses Buch erneut zu publizieren, entstand in Anbetracht der sys-
tematischen Außerkraftsetzung der Menschenrechte durch die EU ebenso wie 
an den jeweiligen nationalen Grenzen. Als Hannah Arendt über den Jerusalemer 
Prozess berichtete, erwies sich Eichmann zu aller Überraschung als Kantianer; 
er konnte eine ziemlich genaue Definition des Kategorischen Imperativs vortra-
gen: »Da verstand ich darunter, dass das Prinzip meines Wollens und das Prinzip 
meines Strebens so sein muss, dass es jederzeit zum Prinzip einer allgemeinen 
Gesetzgebung erhoben werden könnte« (ebd., S. 245). Damit hat Eichmann kei-
neswegs Kant verraten. Denn der eigentliche Mensch existiert, so Kant, erst mit 
einem unerklärbaren Sprung aus dem Reich der Natur in das Reich der Freiheit. 
Erst ab ca. 25 Jahre ist jemand in der Lage, seinen freien Willen zu gebrauchen. 
Bis dahin ist er Natur. Nur auf diesen entwickelten Menschen findet der Kategori-
sche Imperativ in der zweiten Fassung Anwendung. »Handle so, dass der andere 
Mensch stets Zweck und niemals Mittel ist.« Menschen unter 25 Jahren sind, so 
Kant, keine freien Individuen. Genauso wenig sind dies psychisch Kranke oder 
behinderte Menschen. Zudem ist Kant erklärter Rassist. »Negers [sind] keine 
Menschen.« (so lautet eine Vorlesungsmitschrift von Herder [zit. n. Firla 1997, 
S. 15; vgl. auch Kant 2015). Und entsprechend waren für die Nazis – sowie Le-
gionen sogenannter Christen vor ihnen – Juden ebenso wie Sinti und Roma keine 
Menschen, sondern Angehörige »minderwertiger Rassen«.

Einhergehend mit dem Abschotten der Außengrenzen zeigt es sich unter den 
Bedingungen von Corona nach innen nur zu deutlich – wenn auch immer wieder 
verdeckt –, was es mit dem Menschsein behinderter, pflegebedürftiger, alter 
oder psychisch kranker Menschen auf sich hat: Sie werden in Dinge verwandelt, 
ebenso wie Waren als Dinge erscheinen. Marx bezeichnet dies als Fetischcharak-
ter. Mensch wie Ware aber sind sinnlich übersinnliche Dinge. Dies hatte Aris-
toteles am Beispiel der Ware schon gesehen, so zitiert ihn Marx unter großem 
Respekt (Marx, MEW 23, S. 73f.). Als Einheit von Naturalform und Wertform ist 

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38



II III

der globalisierten Warenproduktion, um dann vom anderen Pol der menschlichen 
Reproduktion dagegen zu denken. Also von der Anarchie aus, die tief in jeder 
Disziplin keimt, so Louise Michel (2017, S. 56). Und manchmal bedarf es einer 
viralen Pandemie, sie zur Geltung zu bringen.

Entgegen einem verbreiteten Missverständnis zielt der Neoliberalismus nicht 
auf die absolute Freisetzung der Markwirtschaft. Dies legt Slobodian an den 
Hauptvertretern der wichtigsten Schule des Neoliberalismus frei, der Genfer 
Schule. Er zielt auf eine Balance zwischen dem imperium, der durch den Staat 
gesicherten Herrschaft, und der wirtschaftlichen Welt des dominium (Slobodian 
2019, S. 22). So die Vision des F. A.  v. Hayek. Angestrebt wird kein partieller, 
sondern ein vollständiger Schutz. Geplant ist eine Ummantelung (encasement) 
der Weltwirtschaft durch den Staat (ebd., S. 23).

Die Bekämpfung der Massendemokratie ist für die Neoliberalen die zentrale 
Frage des 20. Jahrhunderts, ggf. auch durch eine faschistische Regierung, eine 
»diktatorische Demokratie«, so Wilhelm Röpke (ebd., S. 167/439 bzw. 168). Die 
Ausbreitung der Idee der Menschenrechte nach dem Zweiten Weltkrieg sei eine 
der schädlichsten Ergänzungen der Sprache der Weltregierungen. Gegenüber dem 
alten Ausdruck der »demokratischen Krankheit« (morbus democraticus) spricht 
Röpke 1965 in einem Brief von der »demokratischen Tollwut« (rabies democra-
tica) (Slobodian 2019, S. 179/440). Durchaus bestehen Differenzen über den Weg 
der Neoliberalen. Während eben dieser Röpke, der auf Wikipedia als Gründer 
der »Sozialen Marktwirtschaft« gefeiert wird, Ludwig Ehrhard in Richtung der 
EFTA berät, setzt sich Erhards Staatssekretär, das ehemalige NSDAP-Mitglied 
Müller-Armack für die Realisierung der EWG durch (ebd., S. 270ff.).

Theoretisch entscheidend für die 1970er Jahre ist allerdings Hayeks »kyber-
netischer Legalismus« (ebd., S. 319ff.). Der Weltmarkt selbst ist der Steuermann 
der menschlichen Akteure (ebd., S. 332). Jan Tumlir fasst dies zu Hayeks 80. Ge-
burtstag so zusammen, dass die Weltwirtschaft gegen die Regierungen vertei-
digt werden muss, die ihrerseits vor den ahnungslosen Bevölkerungen geschützt 
werden müssen, die nur ihrem Eigennutz gehorchen (ebd., S. 357). »Die Neo-
liberalen fürchteten sich vor der Aussicht auf eine sekundäre Entkolonisierung 
des Völkerrechts. […] Der ›Internationalismus‹ in Bezug auf Handelsabkommen, 
Vertragstreue und Eigentum musste Bestand haben« (ebd., S. 371f.). Für Hayek 
war es eine Welt, »in der die Wirtschaft vor Forderungen nach Umverteilung, 
Gleichheit und sozialer Gerechtigkeit geschützt war« (ebd., S. 377).

Das Paradox in Hayeks Denken, so Slobodian, bestand darin, dass auf der 
einen Seite die Weltwirtschaft gegen die demokratischen Exzesse verteidigt 
werden muss, auf der anderen Seite aber die Weltwirtschaft an sich unsichtbar 
ist und sich dem Verständnis und der Darstellung entzieht. Es resultiert ein quasi 
religiöses Verständnis der Weltwirtschaft in den Traditionen der mittelalterlichen 

die Ware ein sinnlich-übersinnliches Ding. Was aber den Menschen betrifft, dem 
es wie der Ware geht, so gelangt Marx nicht über die einfache Äquivalenzform 
hinaus: Peter spiegelt sich in Paul und realisiert darüber sein paulinisches, also 
sein gesellschaftliches Wesen (ebd., S. 67).

Aristoteles äußert sich jedoch auch in dieser Hinsicht höchst bemerkenswert. 
Die Seele ist die Form des lebendigen Körpers. Folglich ist der Mensch in seinem 
Erleben als Einheit von Naturalform und Seelenform ebenfalls ein sinnlich-über-
sinnliches Ding. Die psychologische Aufdeckung der Kategorie Seele im Gefüge 
der psychischen Prozesse (Jantzen 2020a) ermöglicht es uns, nun im Rahmen 
einer Postmodernen Ethik, für die dieses Buch steht, das sinnlich-übersinnliche, 
relationale Raumzeitgefüge von Mensch und Ware in den heutigen kapitalisti-
schen Gesellschaften erneut und erweitert zu begreifen. Und die Covid-Pandemie 
führt ins Gedächtnis, dass alles Leben auf der Erde vom Energiedurchsatz ab-
hängig ist.

Der Astrophysiker Lee Smolin (2014) spricht davon, dass wir alle auf der 
Sonnenenergie surfen, und die moderne Biologie bestätigt ihn, dass alles Leben 
auf dem Energiedurchsatz in Form von Protonengradienten existiert (Nick Lane 
2016). Dieses Prinzip des Energiedurchsatzes – bei Spinoza als Conatus, bei 
Leibniz als Kraft gedacht – ist eine unabdingbare Grundannahme für eine synthe-
tische Humanwissenschaft. Insofern zehren wir bei der Ausbeutung unseres Pla-
neten in nicht nachhaltiger Weise von der Arbeit der Natur (Stosiek 2014, 2018), 
die dementsprechend ihre eigene Evolution vollzieht, in die wir eingebettet sind 
und eingebettet bleiben. Daher muss eine postmoderne Ethik, ohne bereits die 
vielen neuen Fragen klären zu können, zumindest methodologisch dieser Kom-
plexität Rechnung tragen – insbesondere auch in Weiterführung der Fragen, die 
mein Freund Helmut Däuker am Ende dieses Bandes aufgeworfen hat. Ich halte 
es in der Sache noch nicht für möglich, hierauf befriedigend zu antworten. Dazu 
bedarf u. a. der Diskurs zwischen kulturhistorischer Psychologie und Psychoana-
lyse einer weiteren Vertiefung.

Wohl aber können nun beide nicht mehr hintergehbaren sinnlich-übersinnli-
chen Einheiten Ware und Mensch im Sinne materialistischer Anthropologie und 
postmoderner Ethik in ihren dialektischen Wechselwirkungen besser untersucht 
und begriffen werden. Dies gilt auch für die paläontologischen und anthropo-
logischen Analysen von Vergesellschaftung und Gesellschaft, wie sie insbeson-
dere David Graeber in seiner bahnbrechenden Arbeit über »Schulden« (Graeber 
2012a) auf eine neue Basis stellt.

Bevor ich darauf eingehe, ein paar Worte zur globalisierten Politik der Gegen-
wart, die sich sehr wohl in das Kant’sche Denken der klassischen Ethik einordnen 
lässt. Dies belegt die Rekonstruktion des Denkens der neoliberalen Globalisierer 
durch Quinn Slobodian (2019) höchst deutlich. Ich beginne also mit dem Pol 

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38



IV V

pand in Bangkok (Davis, 2006, S. 82). Es ist vor dem lange verschwiegenen 
großen Ausbruch der Vogelgrippe 2003/2004 aufs engste verflochten mit der 
Thailändischen Regierung, das heißt einer »Koalition aus Spießgesellen der Tele-
kommunikationsindustrie und der Viehwirtschaft« (ebd., S. 85). Während des 
großen Hühnersterbens   alle infizierten Hühner mussten getötet werden und die 
zuliefernden Landwirtschaftsbetriebe wurden ebenso wie die Kleinbauern in den 
Ruin getrieben – wurden in den Verarbeitungsanlagen der Großbetriebe noch so-
lange wie möglich Überstunden gefahren. So nach Ausbruch der Epidemie in 
einer Fabrik vor den Toren Bangkoks von November 2003 bis zum 23. Januar 
2004. Gegenüber den bis dahin 90.000 Hühnern waren es nunmehr 130.000 für 
den Verbrauch verarbeitete Hühner pro Tag (ebd., S. 86).

Neben der Massentierhaltung und der in die Slums der Großstädte abgewan-
derten Armut ist (3) die industrielle Revolution in Südchina eine weitere Haupt-
ursache. Der intensive Handels- und Personenverkehr in alle Welt wird zum »his-
torischen Schmelztiegel der humanen Influenza« (ebd., S. 128). Hinzu kommt 
(4) »das Fehlen eines internationalen Gesundheitssystems, das der Dimension 
und den Ausmaßen der Globalisierung entspricht« (ebd.).

Zudem zeigten die USA keinerlei Interessen an Vorbeugung gegen Virenepide-
mien. In Vorbereitung des Irakkriegs wurde die Unterstützung für Virenforschung 
heruntergefahren, um die Labors auf vorgebliche Produktion von Biovernich-
tungswaffen durch Saddam Hussein einzustellen. Eine Petition von 758 Wissen-
schaftlern, »angeführt von zwei Nobelpreisgewinnern«, warnte vergeblich vor 
einem »27-prozentischen Rückgang an Bundeszuschüssen für Erforschung von 
Tuberkulose und anderen nicht terrorverdächtigen Krankheiten« (ebd., S. 139). 
Eine Warnung von Anthony Fauci, dem heutigen Präsidentenberater, dass eine 
Grippeepidemie eine größere Gefahr darstelle als ein Bioterrorangriff, wurde 
2005 vom amerikanischen Gesundheitsminister mit der Behauptung abgeschmet-
tert, die aviäre Influenza habe die volle Aufmerksamkeit der Regierung (ebd., 
S. 139). Von der Pharmaindustrie wurden ohnehin andere, profitablere Bereiche 
als die Entwicklung von Mitteln gegen die Influenza vorrangig betrieben. Und 
das einzig wirksame Mittel gegen Vogelgrippe, Tamiflu, war so knapp, dass auf 
Fragen seiner Anwendung vom Pentagon hervorgehoben wurde, dass die erste 
Priorität beim Einsatz von Vakzinen oder Antivirenmitteln bei den in »vorderster 
Front stationieren Streitkräften liege« (ebd., S. 122). Fürwahr eine hervorragende 
Arbeitsteilung zwischen imperium und dominium, wie sie sich die Neoliberalen 
nicht besser wünschen konnten.

Dass ein echtes Monster immer vor der Tür stand, so die Warnung von Davis, 
»mindestens so furchtbar wie in einem Sciencefiction« (ebd., S. 146), wurde bis 
in die Corona-Pandemie hinein verleugnet. Nun aber befinden wir uns, so Davis 
im März dieses Jahres,

Theologie. Der Titel Ordo der zentralen neoliberalen Zeitschrift ist den Dialogen 
des Augustinus entnommen (ebd., S. 382). »Der Ordoliberalismus kann als nega-
tive Theologie betrachtet werden, deren Botschaft lautet, dass die Weltwirtschaft 
erhaben und unerkennbar ist« (ebd., S. 383). In philosophischer Hinsicht sind 
wir damit wieder beim Kant’schen »Ding an sich«. »Ich mußte also das Wissen 
aufheben, um zum Glauben Platz zu bekommen« (Kritik der reinen Vernunft, 
Einleitung, Kant 1976, S. 28). Über bestimmte Fragen kann ich nichts wissen, 
das muss ich hinnehmen. Und genauso Hayek: »Integration ist daher nicht Er-
schaffung von etwas Neuem, sondern Wiederherstellung von etwas Verlorenem« 
(Slobodian 2019. S. 388), also der Weltwirtschaft als »Ding an sich«.

Auch in ethischer Hinsicht sind wir damit beim kartesischen Dualismus von 
körperlichem Ding und freiem Geist in Form der Außerkraftsetzung der zwei-
ten Fassung des Kategorischen Imperativs bei Kant ebenso wie bei Eichmann. 
Denn in den entsprechenden ideologischen Auseinandersetzungen greifen die 
Neoliberalen, die offen das Apartheidsregime in Südafrika ebenso wie Pinochet 
unterstützt haben, ebenso gezielt auf das Konzept der Menschenrechte zurück, 
wie Eichmann auf Kant. Sie führen einen Kampf um das »Menschenrecht auf 
Kapitalflucht« (ebd., S. 192ff., 395). Bei Karl Marx war »Expropriation der Ar-
beitskraft« das erste Menschenrecht des Kapitals. Unter Bedingungen der Glo-
balisierung ist es die Kapitalflucht. Und unter Bedingungen der Digitalisierung 
zunehmend auch das Recht des Kasinokapitalismus auf Spekulation, zunehmend 
unter dem Einsatz von Geldrobotern (Ehrenhauser 2018), das Schuldenblasen 
derartig aufbläht, dass deren Platzen zu kaum ermesslichen Zerstörungen von 
Mensch und Natur und immer wieder auch zu kriegerischen Auseinandersetzun-
gen führt. Allerdings ist diese Politik hegemonial längst nicht mehr so unange-
fochten wie in vergangenen Zeiten, in die uns die ordoliberale Nostalgie zurück-
versetzen möchte. Davon wird gleich noch die Rede sein. Zunächst jedoch ein 
Blick auf die Gegenwart und die Geschichte der Pandemie.

In einer Monographie zur gesellschaftlichen Produktion von Epidemien zeich-
net Mike Davis (2006) die Entwicklung der unterschiedlichen Virenstämme im 
Kontext der »Vogelgrippe« in biologischer wie in gesellschaftlicher Hinsicht 
nach. Dabei zeigen sich vier gesellschaftliche Hauptursachenbereiche für die Ent-
wicklung einer Vogelviren-Pandemie. Im Zentrum steht die Zerstörung von Na-
turressourcen verbunden mit (1) industrieller Massentierhaltung und Zerstörung 
nachhaltiger Landwirtschaft. Es resultieren (2) Armut, Landflucht und Anschwel-
len der Megacitys. In den verschiedenen Etappen der Seuchenentwicklung, so 
zeigt sich dies besonders 2003/2004, geht es immer darum, die Wirtschaft am 
Laufen zu halten und möglichst viel Profit zu erzielen. Im Kern der globalen 
riesigen Geflügelindustrie steht in den 1990er Jahren mit über 100.000 Beschäf-
tigten Asiens mächtigstes landwirtschafliches Exportkomglomerat, Charoen Pok-

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38



VI VII

allgemeinen Anerkennung und der Gewissheit, dass alles so seine Ordnung hat, 
funktionieren die Subjekte in den meisten Fällen »ganz von alleine« (Heil 2003).

Die Tora aber, das Heilige Buch Israels, verlangt eine demokratische und ge-
rechte Gesellschaft, so finden wir es in einem der wichtigsten Bücher der Weis-
heit, dem Buch Hiob (Boer 2019). Zur gleichen Zeit der Übermittlung des De-
kalogs tanzt das Volk Israel jedoch um das Goldene Kalb. »Während Gott mit 
Moses oben auf dem Gipfel des Bergs den ewigen Bund schließt und ihm die 
höchsten heiligen Gesetze diktiert, wird unten im Tal der irdische Fetisch Geld 
angehimmelt. Hier stehen sich die zwei allerhöchsten intrinsischen Werte ge-
genüber« (Sedláček & Tanzer 2015, S. 255). Dieser Tanz um das Goldene Kalb 
bringt jedoch die seelenlosen Zombies der Institutionen von Kapital und Bürokra-
tie hervor, so der Tschechische Ökonom Tomás Sedláček und der Anthropologe 
und Mitbegründer der Occupy-Bewegung David Graeber in einem Interview zur 
Zukunft des Kapitalismus (2014) sowie David Graeber erneut in seinem Buch 
über Bürokratie – Die Utopie der Regeln (2016).

Die Anbetung des Goldenen Kalbs in Form einer unvergleichlichen, von 
Menschen nicht begreifbaren Ordo, verlangt eine opferbereite Haltung jener, die 
durch ihre Appelle an Menschenrechte und Demokratie alles nur gefährden. So 
haben wir es aus der Rekonstruktion des Denkens der Globalisierer vernommen. 
Die demokratische Krankheit (morbus democraticus) bzw. Tollwut (rabies demo-
cratica) muss ebenso wie die Viruspandemie so unterbrochen werden, dass der 
Weltwirtschaft ein möglichst geringer Schaden entsteht. Natürlich muss dabei die 
Balance von imperium und dominium erhalten bleiben. Doch stets steht die gött-
liche Ordnung der Weltwirtschaft an erster Stelle. Diese verlangt die Opferung 
jener Naturwesen, jener bloßen Dinge, zu denen sie das System vorweg gemacht 
hat, auf dem Altar des Goldenen Kalbs: andere »Rassen«, Flüchtlinge, Kinder, 
alte und behinderte Menschen, deren Kosten sich unter den Bedingungen der 
Pandemie nicht rechnen oder die als Kollateralschäden hinzunehmen sind. Inso-
fern verstößt auch die Flüchtlingspolitik Deutschlands und der EU nicht gegen 
die erste, von Eichmann bemühte Fassung des Kategorischen Imperativs. Ent-
sprechend hören wir von Alexander Dibelius, vormals Chef der Deutschen Abtei-
lung von Goldman-Sachs, zur aktuellen Pandemie, dass die Rechte von 10 Pro-
zent der Bevölkerung nicht die der anderen 90 Prozent gefährden dürften.

Natürlich stören Feminismus ebenso wie Forderungen nach Demokratie und 
Gerechtigkeit diese Vorgehens- und Denkweise. Und ebenso Bewegungen wie 
die Antiglobalisierungsproteste von Seattle 1999, die Indignados des 15. Mai 
2011, Occupy von 2011, die Nuit-debout-Bewegung von 2016 und in jüngster 
Zeit natürlich Fridays for future ab 2018.

Was aber umfassend dagegensetzen, nachdem Stalinismus und Realsozialis-
mus die kommunistische Idee bis zur Unkenntlichkeit verfälscht haben? So fragt 

»in der Frühphase eines medizinischen Wirbelsturms Katrina. […] Die jet-
zige Pandemie verlängert das Argument: Anscheinend lässt sich die kapi-
talistische Globalisierung biologisch nicht durchhalten ohne eine wahrhaft 
internationale öffentliche Gesundheitsinfrastruktur. Aber solch eine Infra-
struktur wird es erst dann geben, wenn Bewegungen von unten die Macht 
der Pharmaindustrie und des profitorientierten Gesundheitswesens brechen« 
(Davis 2020).

Das kartesianische Modell der Ordo, der Weltwirtschaft als des anzubetenden 
»Dings an sich«, steht vor dem Kollaps. Die bisherigen politischen Anrufungs-
prozesse sind dem Scheitern ausgesetzt. Aber wie sich schützen unter den Be-
dingungen der Krise, wie sich schützen vor neuen Anrufungen und einem »weiter 
so« im Sturm einer ständigen Bombardierung mit News und Fake-News? Das 
ist in philosophischer, sozialwissenschaftlicher und ethischer Hinsicht die ent-
scheidende Frage.

Beginnen wir bezogen auf die Anrufungsprozesse mit der Szene auf dem Berg 
Sinai, um dann das Thema der vorgeblich unbegreiflichen und quasi göttlichen 
Ordo mit Aristoteles, Spinoza und Marx auf eine andere Basis zu stellen: auf die 
Basis einer widersprüchlichen Dialektik sinnlich-übersinnlicher Dinge als Mate-
rie in Bewegung, also auf eine Ontologie der Prozesse statt der Dinge.

Zurecht gelten die heutigen Allgemeinen und speziellen Menschenrechte als 
Fortführung der Verpflichtung des Moses und des Volkes Israel auf den Dekalog, 
auf die Gesetzestafeln mit den Zehn Geboten durch den biblischen GOTT. Das 
große SUBJEKT, der Herr, ruft Moses an, und dieser, das kleine Subjekt antwor-
tet »Herr, hier bin ich« und trägt die Gesetze unter das Volk Israel.

Homolog zu diesem Anrufungsverhältnis betrachtet Louis Althusser (1970) 
Anrufung als Kern einer marxistischen Staatstheorie. Sie erfolgt im Wesentlichen 
über Ideologische Staatsapparate (ISA), die alle zur Reproduktion der Produk-
tionsverhältnisse beitragen. Dies sind der religiöse ISA (das System der verschie-
denen Kirchen), der schulische ISA (das System der Bildungsinstitutionen), der 
familiäre ISA sowie die juristischen, politischen, gewerkschaftlichen, informatio-
nellen und kulturellen ISA.

Folgen wir der Sichtweise der Strukturalistischen Psychoanalyse von Lacan, 
so geschieht dies über eine emotionale Objektbesetzung des großen SUBJEKTs, 
psychologisch betrachtet also durch emotionale Bindungsprozesse, die im Laufe 
der kindlichen Entwicklung mehr und mehr von konkreten Personen auf gesell-
schaftliche reale und ideologische Institutionen übertragen werden. Sagen wir 
es relational: Die Individuen sind Subjekte, weil sie angerufen werden und sie 
werden angerufen, weil sie Subjekte sind. Gefangen in dieser Anrufung als Sub-
jekte, in der Unterwerfung unter das große SUBJEKT, in diesem System der 

1
2
3
4
5
6
7
8
9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38


