
Katja Boehme

Interreligiöses
Begegnungslernen

Grundlegung einer fächerkooperierenden Didaktik
von Weltsichten



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-38769-2
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83769-2



Inhalt

Teil A: Hinführung

A I Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3

A II Prolegomena . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6

1. Gesellschaftlicher Zusammenhalt im religionsdemographischen
Wandel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6

1.1 Pluralität als Grundstruktur von Bildung . . . . . . . . . . . . . 8
1.2 Pluralität in den Fächern des Religionsunterrichts und des

Ethik- bzw. Philosophieunterrichts . . . . . . . . . . . . . . . . . 10
1.3 Gesellschaftlicher Zusammenhalt als Appell der Religions-

gemeinschaften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
1.4 Grundlagen gesellschaftlichen Zusammenhalts: Convivenz,

Partizipation, Inklusion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17

2. Fächerkooperierende Didaktik von Weltsichten als Lösungs-
ansatz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20

2.1 Convivenz: Bestimmung und Gestaltung von Begegnung . . 23
2.2 Partizipation durch fächerkooperierendes Begegnungslernen

von Weltsichten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
2.3 Inklusion: Gestaltung von Begegnungslernen kooperativ

oder integrativ? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26
2.4 Zur Herkunft des fächerkooperierenden Interreligiösen

Begegnungslernens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
2.5 Zur Praxis des fächerkooperierenden Interreligiösen

Begegnungslernens in Schule und Hochschule . . . . . . . . . 30

3. Kompetenzen des fächerkooperierenden Begegnungslernens . . 32

3.1 Prozessbezogene Kompetenzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34
3.2 Interkulturelle Kompetenzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37
3.3 Interreligiöse Kompetenzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39
3.4 Demokratische Basiskompetenzen . . . . . . . . . . . . . . . . . 41

4. Zur Verhältnisbestimmung von Religion und Kultur . . . . . . . . 43

A III Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

I



Teil B: Grundlegung

B I Ein Referenzrahmen für ‚Religion‘ im fächerkooperierenden
Begegnungslernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61

1. Potential des funktionalen Religionsbegriffs . . . . . . . . . . . . . . 66

1.1 Potential eines funktionalen Religionsbegriffs im Unterricht 66
1.2 Vorrang des Subjekts durch den funktionalen Religions-

begriff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67
1.3 Potential und Grenzen des funktionalen Religionsbegriffs für

fächerkooperierendes Begegnungslernen . . . . . . . . . . . . . 69

2. Potential des substanziellen Religionsbegriffs . . . . . . . . . . . . . 72

2.1 Potential eines substanziellen Religionsbegriffs im Unter-
richt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72

2.2 Substanzieller Religionsbegriff im fächerkooperierenden
Begegnungslernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73

2.3 Potential und Grenzen des substanziellen Religionsbegriffs
für fächerkooperierendes Begegnungslernen . . . . . . . . . . . 74

2.4 Fazit: Potenzial und Grenzen des funktionalen und
substanziellen Religionsbegriffs für fächerkooperierendes
Begegnungslernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76

3. Potential des phänomenologischen Religionsbegriffs . . . . . . . . 77

3.1 Edmund Husserl und die Phänomenologie . . . . . . . . . . . . 78
3.2 Phänomenologie im fächerkooperierenden Begegnungs-

lernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81
3.3 Potenzial der phänomenologischen Methode für fächer-

kooperierendes Begegnungslernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89
3.4 Ein phänomenologischer Religionsbegriff als Referenz-

rahmen für ‚Religion‘ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90

4. Fazit: Potenzial und Grenzen eines phänomenologischen
Religionsbegriffs für fächerkooperierendes Begegnungslernen . 105

4.1 Potenzial . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
4.2 Grenzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112
4.3 Ein phänomenologischer Religionsbegriff als Referenz-

rahmen für fächerkooperierendes Begegnungslernen . . . . . 117
4.4 Exkurs: Interreligiöses Lernen mit Zeugnissen der Religionen

im Licht der phänomenologischen Methode . . . . . . . . . . 119

InhaltII



B II Ein Referenzrahmen für ‚Identität‘ im fächerkooperierenden
Begegnungslernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124

1. Religiöse bzw. sinnstiftende Identität aus Sicht der
Schüler::innen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 128

1.1 Was verstehen Jugendliche unter ‚religiös‘? . . . . . . . . . . . 129
1.2 Jugendliche in Bezug zu einer Religionsgemeinschaft . . . . 130
1.3 Heterogenität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 131

2. Religiöse Identität aus Sicht der Religionsgemeinschaften . . . . 132

3. Konstruktivistische Identitätstheorien in den Erziehungs-
wissenschaften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134

3.1 Identität durch Narration . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135
3.2 Identität als Eigenleistung des Subjekts . . . . . . . . . . . . . . 135
3.3 Verlust der ‚Meta-Erzählungen‘ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136
3.4 Monologisches Subjektverständnis und dialogical turn . . . 137

4. Identitätstheorien der Denker des dialogical turn . . . . . . . . . . 137

4.1 Die Einbindung des Individuums in Geschichte und Kultur 139
4.2 Selbstkonstruktion im Rahmen eines größeren Sinn-

zusammenhangs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141
4.3 Die intersubjektive Verwiesenheit auf den Anderen . . . . . 144
4.4 Handeln als Konstitutivum von Identität . . . . . . . . . . . . . 146

5. Das story-Konzept . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148

5.1 Zum Kontext des story-Konzepts . . . . . . . . . . . . . . . . . . 149
5.2 Identität als story . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152
5.3 Implizite Axiome . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 160
5.4 Das story-Konzept als fluides als auch normatives Identi-

tätskonzept . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 166
5.5 Fazit: Potential und Grenzen des story-Konzepts für fächer-

kooperierendes Begegnungslernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 167

B III Umgang mit der ‚Wahrheitsfrage‘ im fächerkooperierenden
Begegnungslernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 194

1. Verfassungsrechtliche Rahmenbedingungen zur Behandlung der
Wahrheitsfrage in der Schule . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 196

1.1 Positive Religionsfreiheit als Ermöglichungsraum . . . . . . . 198
1.2 Negative Religionsfreiheit als Ermöglichungsraum . . . . . . 204

Inhalt III



1.3 Forum internum und forum externum religiöser Bildung in
der Schule . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 208

1.4 Bildung zur Religionsfreiheit durch mehrdimensionale
Differenzkompetenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 212

2. Pädagogische Herausforderungen im Umgang mit der
Wahrheitsfrage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 215

2.1 Potential und Grenzen einer pluralistischen Religionstheo-
logie für die Schule . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 219

2.2 Exklusivismus als Referenzrahmen für einen interreligiösen
Dialog in der Schule? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 222

2.3 Zur religionstheologischen Haltung des Inklusivismus . . . 223
2.4 Reziproker Inklusivismus als religionstheologische Haltung

in der Schule . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 225
2.5 Differenzhermeneutik im fächerkooperierenden Lernen . . 228
2.6 Fazit: Potential und Grenzen eines differenzhermeneutischen

reziproken Inklusivismus für fächerkooperierendes Begeg-
nungslernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 232

2.7 Exkurs: Zur Unterscheidung von rechtsmoralischem
Verhalten und tugendmoralischer Haltung . . . . . . . . . . . . 234

B IV Ein Referenzrahmen für ‚Dialog‘ im fächerkooperierenden
Begegnungslernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 239

1. Dialogbegriff in der Dialogischen Philosophie . . . . . . . . . . . . 242

1.1 Grundlegende Aspekte des Dialogbegriffs der Dialogischen
Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 243

1.2 Potential und Grenzen des Dialogbegriffs der Dialogischen
Philosophie für die Begegnungsgestaltung in der Schule . . 249

2. Hermeneutik des Fremden nach Theo Sundermeier . . . . . . . . 251

2.1 Sundermeiers Kritik an unzureichenden Modellen der
Begegnung mit dem Fremden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 251

2.2 Sundermeiers homöostatisches Modell als Dialogparadigma 253
2.3 Die „Stufen zum Verstehen des Fremden“ . . . . . . . . . . . . 254
2.4 Potenzial und Grenzen der Hermeneutik des Fremden für

fächerkooperierendes Begegnungslernen . . . . . . . . . . . . . 256

3. Die Komparative Theologie als Wegweiser für einen
interreligiösen Dialog in der Schule . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 259

3.1 Die Ziele der Komparativen Theologie . . . . . . . . . . . . . . 262

InhaltIV



3.2 Grundhaltungen der Komparativen Theologie . . . . . . . . . 268
3.3 Methoden der Komparativen Theologie . . . . . . . . . . . . . 274
3.4 Potential und Grenzen der Komparativen Theologie für

fächerkooperierendes Begegnungslernen . . . . . . . . . . . . . 281

4. Die Themenzentrierte Interaktion (TZI) in fächerkooperierenden
Bildungsprozessen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 285

4.1 Die Faktoren der TZI . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 285
4.2 Das anthropologische, ethische und pragmatisch-politische

Axiom der TZI . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 291
4.3 Die zwei Postulate der TZI: das Chairperson-Postulat und

das Störungspostulat . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 292
4.4 Zur gesellschaftspolitischen Intention der TZI . . . . . . . . . 293
4.5 Potential und Grenzen der TZI für fächerkooperierendes

Begegnungslernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 293

5. Hospitality als Dialogparadigma des fächerkooperierenden
Begegnungslernens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 296

5.1 Habitusänderung durch Schule? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 296
5.2 Gastfreundschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 304
5.3 Religion, Identität, Wahrheit und Dialog unter dem

Paradigma der Hospitality . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 310
5.4 Fazit: Potenzial des Hospitality-Paradigmas für fächer-

kooperierendes Begegnungslernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 326

Teil C: Didaktik

C I Geschichte und Genese des Konzepts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 331

1. Ein Vorschlag des Comenius-Instituts aus dem Jahr 1969 . . . . 331

1.1 Organisationsform einer Fächergruppe . . . . . . . . . . . . . . 333
1.2 Die Fächergruppe als Wahlpflichtbereich . . . . . . . . . . . . . 334

2. Eine Empfehlung der Denkschrift der EKD ‚Identität und
Verständigung‘ (1994) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 335

2.1 Gesellschaftliche Relevanz und Bildungsauftrag der Fächer-
gruppe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 337

2.2 Organisationsformen einer Fächergruppe . . . . . . . . . . . . 338

3. Die Fächergruppe im Schulgesetz in Mecklenburg-Vorpommern
(1997) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 338

3.1 Organisationsformen der Kooperation in der Fächergruppe 340

Inhalt V



3.2 Die Fächergruppe ohne Wahlpflichtbereich . . . . . . . . . . . 341
3.3 Zum Stand der praktischen Umsetzung der Fächergruppe in

Mecklenburg-Vorpommern . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 342

4. Erlass des Landes Schleswig-Holstein zur Fächergruppe (1997) 345

4.1 Gesellschaftliche Relevanz und Bildungsauftrag einer
Fächergruppe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 346

4.2 Interreligiöse Erweiterung der Fächergruppe . . . . . . . . . . 347
4.3 Zum Stand der praktischen Umsetzung der Fächergruppe in

Schleswig-Holstein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 348

5. Expertise des Kultusministeriums des Landes Sachsen-Anhalt zur
Fächergruppe (1998–2001) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 350

5.1 Die Fächergruppe als Wahlpflichtbereich . . . . . . . . . . . . . 350
5.2 Organisationsformen der Kooperation in der Fächergruppe 351
5.3 Interreligiöse Erweiterung der Fächergruppe . . . . . . . . . . 352
5.4 Zum Stand der praktischen Umsetzung der Kooperation in

der Fächergruppe in Sachsen-Anhalt . . . . . . . . . . . . . . . . 354

6. Die Fächergruppe als Vorschlag für das Land Berlin (1998) . . . 355

6.1 Organisationsform einer kooperierenden Fächergruppe . . 357
6.2 Die Fächergruppe als Wahlpflichtbereich . . . . . . . . . . . . . 361
6.3 Zum Stand der praktischen Umsetzung der Fächergruppe in

Berlin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 362

7. Hindernisse auf dem Weg zur Einrichtung einer kooperierenden
Fächergruppe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 366

7.1 Allgemein pädagogische Gründe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 367
7.2 Gesellschaftliche Gründe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 368
7.3 Gründe auf der Ebene der Verantwortungsträger in Staat und

Religionsgemeinschaften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 369
7.4 Abhängigkeit vom persönlichen Engagement einzelner

Lehrkräfte vor Ort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 371
7.5 Vorbehalte gegenüber dem vermeintlichen Aufwand einer

Kooperation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 373

8. Fazit: Interreligiöses Begegnungslernen als mögliche Lösung für
die Einrichtung einer kooperierenden Fächergruppe . . . . . . . . 373

InhaltVI



C II Von der kooperierenden Fächergruppe zum fächerkooperierenden
Interreligiösen Begegnungslernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 375

1. Theorierevision durch Praxisreflexion: Das Konzept des
fächerkooperierenden Interreligiösen Begegnungslernens in der
Schule . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 377

1.1 Die vier Phasen des fächerkooperierenden Begegnungs-
lernens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 378

1.2 Themen im fächerkooperierenden Begegnungslernen . . . . 387
1.3 Anforderungen an die Lehrkräfte . . . . . . . . . . . . . . . . . . 389
1.4 Schulorganisatorische Anmerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . 392

2. Zu den entwicklungspsychologischen Voraussetzungen des
fächerkooperierenden Interreligiösen Begegnungslernens . . . . . 395

2.1 Berücksichtigung der Vielfalt von religiösen Stilen . . . . . . 397
2.2 Domänenspezifisches Wissen als Voraussetzung für die

Entwicklung interreligiöser und interkultureller
Kompetenzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 401

2.3 Beziehung zu einer Glaubensgemeinschaft . . . . . . . . . . . . 404
2.4 Integrationsfähigkeit verschiedener Perspektiven als inter-

kulturelle und interreligiöse Kompetenz . . . . . . . . . . . . . 405
2.5 Exkurs: Lernen an Phänomenen mit säkular sozialisierten

Schüler::innen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 410

3. Zur Hochschuldidaktik des fächerkooperierenden Interreligiösen
Begegnungslernens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 412

3.1 Potenzial des fächerkooperierenden Begegnungslernens für
die Hochschuldidaktik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 416

3.2 Plädoyer und Erhebung des Mehrwerts des fächerkooperie-
renden Begegnungslernens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 418

4. Kompetenzen bilden durch fächerkooperierendes Interreligiöses
Begegnungslernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 424

4.1 Ein Referenzrahmen für Kompetenzen im fächerkooperie-
renden Begegnungslernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 425

4.2 Interkulturelle, interreligiöse und demokratische
(Basis-)Kompetenzen als Referenzrahmen . . . . . . . . . . . . 426

4.3 Prozessbezogene Kompetenzen als Referenzrahmen . . . . . 430

5. Fächerkooperierendes Interreligiöses Begegnungslernen im
Vergleich zu anderen Konzepten kooperativen bzw.
interreligiösen Lernens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 444

Inhalt VII



6. Entwicklungsaufgaben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 454

6.1 Rechtsfragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 454
6.2 Lehrplantechnische und (hochschul-)didaktische Fragen . . 455
6.3 Pädagogisch-organisatorische Fragen . . . . . . . . . . . . . . . 456
6.4 Finanzierungsfragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 457

Teil D: Fazit

D I Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 461

Teil E: Anhang

E I Mögliche Themen im fächerkooperierenden Interreligiösen
Begegnungslernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 468

E II Projekte des fächerkooperierenden Interreligiösen Begegnungslernens . . 472

1. Überblick über bisherige Schulprojekte zum fächerkooperie-
renden Interreligiösen Begegnungslernen . . . . . . . . . . . . . . . . 472

2. Überblick über bisherige Hochschulprojekte zum fächerkoope-
rierenden Interreligiösen Begegnungslernen . . . . . . . . . . . . . . 475

E III Glossar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 480

E IV Sachverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 493

E V Personenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 497

E VI Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 504

InhaltVIII



Teil A
Hinführung





A I Vorwort

Den Anderen zu entdecken, mit ihm zu leben,
ihn zu hören, sich von ihm formen zu lassen,

das bedeutet nicht,
die eigene Identität zu verlieren,

die eigenen Werte aufzugeben,
das bedeutet, eine Menschheit zu entwerfen,

die nicht exklusiv ist, sondern plural.

Pierre Claverie (1938–1996)1

Viele tausende Jahre lang war für die Menschheit der Faustkeil die wich-
tigste Errungenschaft gewesen. Heute lösen nicht zuletzt aufgrund der di-
gitalen Entwicklung technische Erfindungen in schwindelerregend akze-
lerierender Geschwindigkeit einander ab. Die Welt ist einerseits um ein
Vielfaches komplexer geworden und andererseits dichter zusammenge-
rückt. In der Vielfalt der Möglichkeiten, diese Welt zu deuten, wird die
Fähigkeit, sich zu verständigen, zu einer zentralen Voraussetzung für ein
friedliches Zusammenleben. In die Suche danach, wie friedensförderndes
Verständnis bereits in der Schule eingeübt werden kann, reiht sich auch
vorliegende Studie ein.

Von der akzelerierenden Geschwindigkeit der Weiterentwicklungen
sind auch die Geisteswissenschaften betroffen. Im Vergleich mit den Jahr-
tausenden des Zeitalters des Faustkeils sind die mehr als zehn Jahre der
Entstehung dieser Studie eine verschwindend kleine Zeitspanne – aus der
Sicht der Entwicklungen in der Pädagogik, Theologie, Soziologie, Phi-
losophie, Psychologie und den weiteren Gesellschaftswissenschaften
aber enthält das Buch trotz dieser kurzen Zeit schon mitunter weit zu-
rückliegende Erkenntnisse, die deswegen jedoch keineswegs veraltet sind.

Während dieser – je nach Perspektive – äußerst kurzen oder sehr lan-
gen Entstehungszeit dieses Buches haben mir viele Menschen in unzäh-
ligen Gesprächen wertvolle Hinweise und wichtige Impulse gegeben.
Erste konzeptionelle Überlegungen, die ich dankenswerterweise mit mei-
nem damaligen Kollegen an der Pädagogischen Hochschule Freiburg, Dr.
Josef Zöhrer, erörtert habe, führten zur Realisierung des ersten Schulpro-
jekts eines fächerkooperierenden Begegnungslernens, das im Schuljahr

1 Claverie 2020, S. 125. Zur Auflösung der Kürzel s. Literaturverzeichnis.

3



2002/03 an der Freiburger Gesamtschule stattfand. Den Lehrkräften die-
ser Schule und aller Schulen, die durch Fächerkooperation Interreligiöses
Begegnungslernen an ihren Schulen möglich gemacht haben, danke ich
ebenso herzlich wie den Kolleginnen und Kollegen, die an der Zusatz-
qualifikation „Fächerkooperierendes Interreligiöses Begegnungslernen“
an den Hochschulen beigetragen haben, für ihre engagierte Mitwirkung.

Zur Perspektive der östlichen Bundesländer zu diesem Konzept tru-
gen dankenswerterweise Dr. Johannes Brune, Berlin, und Prof. Dr. Co-
rinna Dahlgrün, Jena, bei. Gespräche mit Prof. Dr. Martin Jäggle, Wien,
dem ich zu großem Dank verpflichtet bin, markieren den Beginn dieser
Studie. Die längste Zeit ihrer Entstehung wurde die Studie von Prof. Dr.
Werner Simon, Mainz, begleitet, wofür ich ihm ausgesprochen dankbar
bin. Auch Schuldekan Dr. Joachim Kittel, Freiburg, danke ich sehr für
sein gewinnbringendes Feedback zu den religionspädagogischen Kapiteln
dieser Studie. Herr Justiziar Andreas Oyen, Görlitz, besorgte die Durch-
sicht des juristischen Kapitels; Herrn Prof. Dr. Dr. em. Gerhard Dann-
ecker, Heidelberg, danke ich herzlich dafür, nicht nur das juristische, son-
dern darüber hinaus viele Kapitel mit engagiertem Interesse kommentiert
und begleitet zu haben. Die Studie verdankt viele Impulse den Gesprä-
chen mit den Kollegen der KPH Wien/Krems, Prof. Dr. Thomas Krobath
und Prof. Dr. Alfred Garcia Sobreira-Majer, sowie die endgültige Fertig-
stellung den Ermutigungen und wertvollen religionswissenschaftlichen
Hinweisen von Herrn Prof. Dr. mult. Bernhard Uhde, Freiburg.

Der Deutschen Forschungsgemeinschaft danke ich für die Ermögli-
chung von zwei Forschungssemestern und der Erzdiözese Freiburg für ih-
ren Druckkostenzuschuss. Meinen Hilfskräften, namentlich Frau Anna-
lena Lehmann, danke ich für die Übernahme vieler Korrekturen, Herrn
Dimitry Okropiridze für seine gründliche Durchsicht der zentralen Kapi-
tel, dem freundlichen Lektorat von Frau Gabriele Vogt dafür, manches
Kapitel lesbar(er) gemacht zu haben und Herrn Clemens Carl vom Ver-
lag Herder für seine große Geduld.

Es ist heute üblich geworden, ein Vorwort mit einer Bemerkung zum
geschlechtlichen Sprachgebrauch enden zu lassen. Auch hier haben sich
allein in der Entstehungszeit dieser Studie die Nennung der weiblichen
neben der männlichen Form, das große Binnen-I, der Querstrich, das
Sternchen und der Doppelpunkt abgelöst. Ihnen allen gemeinsam ist die
Vereinheitlichung der Vielfalt des Menschlichen auf das Geschlecht – an-
dere Merkmale der biologischen, ethnischen, nationalen, politischen,
kulturellen, religiösen oder weltanschaulichen, kurz: intersektionalen

Vorwort4



Heterogenität rücken dadurch in den Hintergrund. Um auch auf diese
Vielfalt aufmerksam zu machen, verwendet diese Studie einen verdoppel-
ten Doppelpunkt – der zudem in seiner Gegenüberstellung ‚Begegnung‘
assoziieren lässt.

„Alles wirkliche Leben ist Begegnung“ – mit diesem bekannten Dik-
tum von Martin Buber widme ich dieses Buch meinem Mann Michael,
dem ich von Herzen dafür danke, mir stets mit Rat und Tat bei der Er-
stellung dieses Buches zur Seite gestanden zu haben und das wirkliche
Leben mit mir zu teilen.

Vorwort 5



A II Prolegomena

1. Gesellschaftlicher Zusammenhalt im religionsdemographischen Wandel

Die westlichen Gesellschaften sehen sich einem rasanten religionsdemo-
graphischen Wandel ausgesetzt. Als sich die Bundesrepublik Deutschland
ihr Grundgesetz gab, gehörten noch über 95 % der Bevölkerung einer der
beiden christlichen Kirchen an. Siebzig Jahre später lässt sich – keinesfalls
nur durch die Wiedervereinigung bedingt – die Statistik inzwischen auf ein
knappes Viertel evangelischer Christ::innen (24,3 %), etwas mehr katho-
lische Christ::innen (26,7 %) und einen anwachsenden Teil von Bürger::in-
nen zusammenfassen, die sich keinem Bekenntnis zuordnen (36,5 %). Mit
inzwischen ca. 6,6 % der Gesamtbevölkerung machen Muslim::innen die
größte Gruppe der übrigen Bekenntnisse aus, die wiederum inzwischen ins-
gesamt auf 12,5 % angewachsen sind. Alle Kategorien verzeichnen darü-
ber hinaus jeweils in sich höchst unterschiedliche säkulare und religiöse
Weltsichten in kaum zu differenzierenden Mischungsverhältnissen.

Dienten noch in der Moderne die großen Metaerzählungen dazu, ge-
sellschaftliche Institutionen, politische Praktiken, Ethiken und Denkwei-
sen zu stützen, so ist in der Postmoderne, und erst recht in der sogenannten
postfaktischen Epoche, dieser Konsens verloren gegangen und hat sich in
eine Vielzahl von zum Teil unvereinbaren Wahrheits- und Weltansichten
diversifiziert. Dass damit zugleich die Toleranz der vorhandenen Hetero-
genität und Pluralität und damit die Fähigkeit, unterschiedliche Wahr-
heitsansprüche zu ertragen, zugenommen hätte, kann nicht belegt werden.
Im Gegenteil: Umso weniger einende Meta-Erzählungen zur Verfügung
stehen oder allgemeine Anerkennung genießen, umso mehr sucht das Indi-
viduum Vergemeinschaftungsformen in für seine Subjektwerdung entspre-
chender Passung, wobei individuell geprägte Vergesellschaftungsformen
sich zunehmend als dominante Form des Sozialen darstellen.1 Liberale
Entwicklungen mit entsprechenden Egalitätsansprüchen einerseits und
kulturessenzialistische Tendenzen in der Gesellschaft andererseits, die
jeweils für sich nochmals recht unterschiedliche Weltdeutungen kenn-
zeichnen, scheinen sich konflikthaft gegenüberzustehen.2 Der Zuwachs
an populistischen Strömungen und sogar Radikalisierungstendenzen
nimmt zu, während die gegenwärtige Situation der Demokratie in

1 Vgl. Reckwitz 2018, S. 429.
2 Vgl. Rommelspacher 2017, S. 143.

6



Deutschland und in anderen Ländern als „besorgniserregend“ bezeichnet
wird.4 Nicht zuletzt zeigte das Jahr 2022 in dramatischer Weise, wie

Abb. 1: Religionszugehörigkeiten 1950 und 20203

Religionszugehörigkeit in Westdeutschland 1950
Sonstige
3,6 %

Ev. Christen
50,6 %

Röm. kath.
Christen
45,8 %

Religionszugehörigkeit in Deutschland 2020

3 1950 waren (vgl. mit 1961) 96,4 % der Bevölkerung Mitglied einer der beiden Kirchen,
mit einem etwas größeren Anteil der Protestanten (50,6 %) gegenüber den Katholiken
(45,8 %); vgl. Statistisches Bundesamt, zitiert nach: https://fowid.de/sites/default/files/
download/religionszugehoerigkeit_bevoelkerung_1950-2005.pdf (03.01.2022). Für die
Daten von 2020 im Erhebungszeitraum 2005–2020 vgl. https://de.statista.com/statistik/
daten/studie/37028/umfrage/mitglieder-in-religionsgemeinschaften-in-deutschland/ (ver-
öffentlicht 2022, abgerufen am 28.10.2022). Statista gibt als Quellen an: BAMF; REMID;
diverse Quellen. Vgl. die Hochrechnungen (28,4 % Katholiken; 27 % Protestanten; 5 %
Muslime; 36 % ohne Religionszugehörigkeit) von Schröder 2020, S. 9.
4 So bereits in der Einleitung der vielbeachteten Publikation des Aktionsrats Bildung
der Vereinigung der Bayrischen Wirtschaft e. V.: Aktionsrats Bildung und Vereinigung
der Bayrischen Wirtschaft 2020, S. 11.

7Gesellschaftlicher Zusammenhalt im religionsdemographischen Wandel



selbstgefertigte und absolut gesetzte Narrative Kriege begründen und den
Weltfrieden gefährden können.

Wenn also die ‚großen Erzählungen‘ (Jean-François Lyotard) ihre ge-
sellschaftstragende Kraft verloren haben und die offene Gesellschaft
nicht mehr nur aus einer Mannigfaltigkeit von weltanschaulichen und re-
ligiösen ‚Sprachspielen‘ (Ludwig Wittgenstein) besteht, sondern sich zu-
nehmend zu einer ‚Gesellschaft der Singularitäten‘ (Andreas Reckwitz)
ausdifferenziert, stellt sich mit großer Dringlichkeit folgende Frage: Wie
kann der gesellschaftliche Zusammenhalt in einer offenen Gesellschaft
gewährleistet werden? Für eine Antwort auf diese Frage ist die Schule
als Bildungsort der Demokratie aller Bürger::innen in besonderer Weise
herausgefordert.

1.1 Pluralität als Grundstruktur von Bildung

Die Pluralität von Weltdeutungen und Weltsichten, wie sie besonders am
Ort der Schule offensichtlich wird, ist aus bildungstheoretischer Sicht
nicht etwa ein unvermeidbares Übel, das in Kauf genommen werden
müsste, sondern bietet im Gegenteil die „Grundstruktur des Bildungspro-
gramms“5 einer zeitgemäßen Schule. Denn dem Bildungsforscher Jürgen
Baumert zufolge ist es ein erklärtes Bildungsziel der Schule in modernen
Staaten, Heranwachsenden nicht etwa nur eine einzige Weltsicht bzw.
Perspektive auf die Welt, sondern eine Vielfalt von Zugängen zu „unter-
schiedlichen Modi der Welterfahrung“6 und „unterschiedliche Horizonte
des Weltverstehens“7 zu bieten.

Baumert benennt dabei vier Modi der Weltbegegnung, die er als
Formen von Rationalität bezeichnet: Er unterscheidet die normativ-eva-
luative Auseinandersetzung mit Wirtschaft und Gesellschaft der Politik-
und Rechtswissenschaften von der kognitiv-instrumentellen Sichtweise
der Naturwissenschaften auf die Welt, die sich wiederum von der ästhe-
tisch-expressiven Begegnung und Gestaltung von Welt in Sprache, Lite-
ratur, Musik, Bildender Kunst oder physischer Expression unterschei-
det, welche einer anderen Logik folgen. Einen nochmals anderen
Modus der rationalen Weltbegegnung bieten Baumert zufolge die Fä-
cher Religion und Philosophie, die sich mit „Problemen konstitutiver

5 Baumert 2003, S. 216.
6 Baumert 2003, S. 216.
7 Baumert 2003, S. 216.

Prolegomena8



Rationalität“8 befassen. Diese unterschiedlichen Formen der mensch-
lichen Rationalität zeigen Weltzugänge auf, die nicht wechselseitig aus-
tauschbar sind.9

Baumert bezeichnet es somit als „ein universelles Charakteristikum
der Bildungsprogramme moderner Schulen“10, dass sie Weltbegegnung
pluriform aus mehreren Perspektiven ermöglichen müssen, um die
menschliche Gesamtpraxis abbilden zu können. Und auch dem Erzie-
hungswissenschaftler Dietrich Benner zufolge hat sich Bildung auf auf-
einander bezogene, aber nicht hierarchisch geordnete, verschiedene Pra-
xisbereiche zu beziehen.11 Unter diesen stellen Religion und Ethik jeweils
eigene und unverzichtbare Bereiche dar. Somit belegen diese beiden Bil-
dungstheoretiker zum einen, dass der Anspruch allgemeiner Bildung ein
mehrperspektivischer ist und zum anderen, dass er nicht ohne philoso-
phische und religiöse Bildung zu haben ist.12

Weltdeutung bezeichnet das grundlegende anthropologische Existenzial, dass der
Mensch seine Mit- und Umwelt und sich selber in einen Erklärungs- und Deu-
tungszusammenhang bringt, unabhängig davon, ob dieser religiös, spirituell
oder säkular konnotiert ist.13

Weltbild: Kohärente Gesamtvorstellung vom Ganzen der Wirklichkeit, von der
Entwicklung des Lebens und dem Aufbau des Universums, eines bestimmten
Menschen- und Geschichtsbildes etc. aus einer bestimmten theoretisch unter-
mauerten (z. B. naturwissenschaftlichen oder mythologischen) Perspektive.14

Weltanschauung bezeichnet eine kohärente Gesamtvorstellung vom Ganzen der
Wirklichkeit, welche die eigene Wahrnehmung der Realität prägt und diese wie-
derum formt. Über ‚Weltbilder‘ hinaus sind Weltanschauungen in einem bestimm-
ten Denk- und Handlungsrahmen eingebettet und umfassen somit auch wertende
Stellungnahmen und entsprechende Handlungsoptionen. Sie verbinden ihre An-
hänger zu einer Gemeinschaft (z. B. Humanismus, Atheismus, Materialismus).15

Weltsicht: Individuelle und/oder kollektive Perspektive auf die Welt, die auch von
momentanen Einflüssen (Ereignissen, Medien etc.) geprägt sein kann.

8 Baumert 2002, S. 113. Zu diesen rechnet Baumert z. B. auch die Wirtschaftswissen-
schaften; vgl. Baumert 2003, S. 216.
9 Vgl. Baumert 2003, S. 216.
10 Baumert 2003, S. 216.
11 Ulrich Kropač weist auf die strukturellen Parallelen zwischen den Ansätzen der Er-
ziehungswissenschaftler Jürgen Baumert und Dietrich Benner hin, vgl. Kropač 2019,
S. 223f.; Benner 2015, S. 29–49.
12 Vgl. Kropač 2019, S. 254.
13 Vgl. Kropač 2019, S. 107.
14 Vgl. Stöckler 2006, Sp. 1070f.
15 Vgl. Ollig 2006, Sp. 1068f.

Gesellschaftlicher Zusammenhalt im religionsdemographischen Wandel 9



1.2 Pluralität in den Fächern des Religionsunterrichts und des Ethik- bzw.
Philosophieunterrichts

Die vier Modi institutioneller Weltzugänge, wie sie Baumert identifiziert
hat, beschreiben jeweils für sich eigene Perspektiven und Zugänge der
Weltbegegnung. In der Schule durch unterschiedliche Unterrichtsfächer
vertreten, ermöglichen sie so Heranwachsenden, eine Mehrperspektivität
zu gewinnen, die ihnen die Wahrnehmung und Deutung von Phänome-
nen aus den Blickwinkeln unterschiedlicher Wissenschaften ermöglicht.
Schüler::innen lernen auf diese Weise eine Vielfalt unterschiedlicher her-
meneutischer Zugänge, epistemologisch begründeter Weltinterpretatio-
nen und verschiedene Wissenschaftssprachen kennen. Diese verschiede-
nen Fachperspektiven aber kommen in der Schule in der Regel kaum
miteinander ins Gespräch, so dass die Bedeutungsvielfalt der unter-
schiedlichen Weltsichten der Disziplinen oft nur erratisch nebeneinander-
stehen. Dabei wird von den Heranwachsenden erwartet, dass sie die Am-
biguitäten zwischen den Weltdeutungen selber aushandeln. Nicht jedem
Jugendlichen gelingt das, und umso komplexer die Welt wird, umso häu-
figer ist zu beobachten, dass die vereinheitlichende Lösung in einer „Ver-
eindeutigung der Welt“ (Thomas Bauer) gesucht wird, die fundamen-
talistische Züge annehmen kann.

Mehrperspektivität bezeichnet die Fähigkeit und das Wissen darum, dass sich ein
Phänomen, eine Sache, ein Lerngegenstand oder Thema von verschiedenen Sei-
ten aus betrachten lässt.

Stimmen außerhalb der Schule beklagen daher, dass trotz politischer Bil-
dung in der Schule populistische Überzeugungen zunehmen, die verein-
fachende Welterklärungsmodelle verbreiten.16 Aus diesem Grund wäre
es nun an der Zeit, aus der von Baumert beschriebenen Mehrperspektivi-
tät, welche die moderne Schule Heranwachsenden bietet, pädagogische
Konzepte zu entwickeln, die die Vieldeutigkeit von Weltzugängen der
Disziplinen miteinander ins Gespräch bringt. Vorschläge zum fächerver-
bindenden oder fächerkooperierenden Lernen hat es in der Geschichte
der Schule seit der Reformpädagogik immer wieder gegeben.17

Nimmt man nun in fächerkooperierender Absicht die verschiedenen
Fächer des bekenntnisorientierten18 Religionsunterrichts und die Alterna-

16 Vgl. Aktionsrat Bildung und Vereinigung der Bayrischen Wirtschaft 2020, S. 11.
17 Vgl. Dieterich 2010.
18 Da der Begriff der ‚Konfessionalität‘ nicht ohne Weiteres auf den Religionsunterricht

Prolegomena10



tivfächer des Ethik- bzw. Philosophieunterrichts19 näher in den Blick, was
sich vorliegende Studie zur Aufgabe macht, so wird erkennbar, dass diese
Fächer bereits jeweils für sich eine Pluralität unterschiedlicher Weltdeu-
tungen beinhalten. Mit dieser breiten Vielfalt, die sie als Fächer religiöser
und philosophischer Bildung bieten, wird der bildungstheoretische Gedan-
ke, dass die moderne Schule unterschiedliche Weltzugänge und verschie-
dene Weltdeutungen zu ermöglichen habe, in besonderer Weise vertieft.

Diese Vielfalt des Fächerangebots des bekenntnisorientierten Religi-
onsunterrichts weisen insbesondere die Bundesländer Deutschlands und
Österreichs auf. So wird beispielsweise in Nordrhein-Westfalen und Ba-
den-Württemberg Religionsunterricht in den Bekenntnissen evangelisch,
katholisch, syrisch-orthodox, orthodox, jüdisch, islamisch und alevitisch
angeboten, in Baden-Württemberg darüber hinaus auch altkatholischer
Religionsunterricht und in NRW – im Rahmen eines Schulversuchs –
ein Religionsunterricht nach den Grundsätzen der mennonitischen Brü-
dergemeinden. Und Hessen bietet sogar 12 Religionsgemeinschaften die
Möglichkeit, einen Religionsunterricht in der Schule durchzuführen.20

Buddhistischer Religionsunterricht wird seit 2003 in Berlin, genehmigt
vom Berliner Schulsenat, an öffentlichen Schulen jahrgangs- und schul-
übergreifend erteilt.21

Somit wird in Deutschland und Österreich, aber auch in anderen eu-
ropäischen Ländern,22 durch das institutionalisierte differenzierte Ange-
bot der Fächer des bekenntnisorientierten Religionsunterrichts und der
Fächer des Ethik- bzw. Philosophieunterrichts die Nichtaustauschbarkeit
der Horizonte der Weltzugänge, die Baumert bereits für die vier unter-

nicht-christlicher Bekenntnisse übertragen werden kann, wird im Sinne von GG Art. 7
Abs. 3 in dieser Studie vom ‚bekenntnisorientierten Religionsunterricht‘ gesprochen.
19 Die Bezeichnungen des Alternativfachs sind je nach Bundesland verschieden (Ethik,
Ethikunterricht, Allgemeine Ethik, Lebensgestaltung-Ethik-Religionskunde, Philoso-
phie, Philosophieren mit Kindern, Praktische Philosophie, Werte und Normen). Zum
unterschiedlichen rechtlichen Status dieser Fächer vgl. Richter 2016a, S. 16–18. Unge-
achtet der vielfältigen Fächerbezeichnungen, unterschiedlichen Bezugsdisziplinen und
des jeweils rechtlichen Status in den Bundesländern werden diese Unterrichtsfächer in
dieser Studie als ‚Ethik- bzw. Philosophieunterricht‘ zusammengefasst. In Österreich
wurde erst mit Beschluss des Nationalrates vom 20. November 2020 ab dem Schuljahr
2021/22 sukzessive das Fach Ethik als Pflichtfach für alle Schüler::innen eingeführt, die
sich vom Religionsunterricht abmelden.
20 Schüler::innen, die aus freikirchlichem Hintergrund stammen, nehmen in der Regel
am evangelischen Religionsunterricht teil.
21 Vgl. www.buddhistischer-religionsunterricht.de/ (07.11.2022)
22 Vgl. Schreiner 2015.

Gesellschaftlicher Zusammenhalt im religionsdemographischen Wandel 11



schiedlichen Modi der Weltsichten des Bildungsprogramms der moder-
nen Schule hervorhebt, in einer nochmals existenziell potenzierten Weise
dargeboten und vertieft.

Denn existenzielle Lebensfragen, religiös oder säkular begründete
Weltdeutungen, die Frage nach dem Sinn des Lebens, Religionen und Re-
ligionskritik, Begründungen ethischen Handelns, Herkunft und Zukunft
der Welt, die Wahrheitsfrage – kurz: die Grundfragen menschlicher Exis-
tenz werden in keinen weiteren Unterrichtsfächern so explizit thematisiert
wie in den Fächern des Religionsunterrichts und seinen Alternativfächern
des Ethik- bzw. Philosophieunterrichts. Und trotz der unverkennbaren In-
kommensurabilität zwischen den Fächern der religiösen und philosophi-
schen Bildung23 ist ihren Bildungsplänen zu entnehmen, dass sich alle mit
Themen der Religion(en)24 befassen, wenn auch mit unterschiedlicher
Schwerpunktsetzung und aus verschiedenen Binnen- und Außenperspekti-
ven.25 Die am Ort der Schule eingerichtete Differenzierung und Vielfalt
dieser Fächer bietet somit eine Mehrperspektivität von Weltdeutungen,
die unverkennbar jeweils einer eigenen Logik folgen und nicht wechselsei-
tig austauschbar sind. Es verwundert daher nicht, dass die Begegnung mit
einer Vielfalt von religiösen und säkularen Weltdeutungen insbesondere
dort pädagogisch eingefordert wird, wo sie durch einen (staatlichen) mo-
noreligiösen Religionsunterricht ausbleiben muss.26

Mit dem Angebot verschiedener Fächer des Religionsunterrichts und
des Ethik- bzw. Philosophieunterrichts wird darüber hinaus deutlich, dass
Weltdeutungen unterschiedliche Perspektiven darstellen, die sich gegensei-
tig ausschließen können, so wie sich z. B. eine dezidiert atheistische und
eine überzeugte religiöse Weltsicht widersprechen. Darüber hinaus sind
die Modi der unterschiedlichen Weltzugänge, die diese Fächer bieten,
nochmals durch eine Gemengelage weiterer heterogener Perspektiven ge-
kennzeichnet, die in mannigfachen Variationen und Verbindungen auftre-
ten. So sind Weltdeutungen zudem davon geprägt, ob sie z. B. aus einer

23 Zur Inkommensurabilität zwischen den einzelnen Fächern des bekenntnisorientier-
ten Religionsunterrichts und des Ethik- bzw. Philosophieunterrichts vgl. Ohly 2017;
Petermann 2018; Vogel 2021; Boehme und Petermann 2022b.
24 Dass trotz der existenziellen Relevanz Religion nicht auf einen Religionsbegriff re-
duziert werden kann, wie ihn Paul Tillich mit seinem bekannten Diktum, Religion sei
das, „was mich unmittelbar angeht“ (Tillich et al. 2005, S. 93), wird weiter unten im
Kapitel B I thematisiert werden. Vgl. Stosch 2016.
25 Vgl. Petermann 2018, S. 132.
26 Vgl. Selçuk und Valk 2012.

Prolegomena12



Binnenperspektive oder einer Außenperspektive kommen, eine eher säku-
lare oder eine eher religiöse Sicht vertreten, einen konstruktivistischen27

oder einen essenzialistischen28 Lebensentwurf zum Ausgangspunkt haben,
eher kollektiven oder individuellen Ansichten folgen oder aus einer Min-
derheiten- bzw. einer Mehrheitsperspektive geäußert werden.

Somit weisen diese Unterrichtsfächer nicht nur auf fachlich-inhalt-
lichen, sondern auch auf den verschiedenen didaktischen und metho-
dischen bis hin zu existenziellen Ebenen eine potenzierte Vielfalt unter-
schiedlichster Weltbilder auf.

Daher bieten sich insbesondere mit der Fächergruppe des Religions-
unterrichts und des Ethik- bzw. Philosophieunterrichts pädagogische
Chancen an, unterschiedliche Weltsichten und -deutungen, die in diesen
Fächern sogar mit existentiellem Anspruch vertreten werden, teilnehmen-
denorientiert miteinander in einen respektvollen Austausch zu bringen.
Mit Konzepten eines fächerkooperierenden Begegnungslernens könnten
diese Fächer wie unter einem Brennglas das Bildungsanliegen der Schule
verstärken, heterogene Weltzugänge aufzuzeigen und die Perspektiven un-
terschiedlicher Weltdeutungen bewusst zu machen – und nicht nur das: In
einem fächerkooperierenden Begegnungslernen können Schüler::innen be-
reits im safe space der Schule Kompetenzen des friedlichen Zusammen-
lebens einüben und ausbilden, die sie in einer pluralen Gesellschaft benöti-
gen. Dadurch können nicht nur Kompetenzen des Perspektivenwechsels,
sondern auch der Ambiguitätstoleranz bei Heranwachsenden gefördert
werden, die dem Fundamentalismus wehren.29 Auf diese Weise könnte
die Anforderung erfüllt werden, dass „demokratisches Wissen als fächer-
übergreifendes Prinzip Eingang in alle Schulfächer findet.“30

Perspektivenwechsel (oft synonym: Perspektivenübernahme) beschreibt die ratio-
nale und emotionale Fähigkeit, „unterschiedliche gesellschaftliche, kulturelle, re-
ligiöse Perspektiven einnehmen zu können, ohne das Gefühl und Bewusstsein der
eigenen Identität aufzugeben oder zu verlieren [… und] im eigenen Denken, Füh-
len und Handeln zu integrieren.“31

27 Der Konstruktivismus geht davon aus, dass die Außenwelt nicht objektiv erkennbar
ist, sondern sich die Konstruktion von Wirklichkeit (allein) im die Welt wahrnehmen-
den und verarbeitenden Subjekt vollzieht. Die Existenz der Außenwelt wird aber selbst
im sogenannten radikalen Konstruktivismus nicht geleugnet. Vgl. Mendl 2015, 2.1.
28 Der Essentialismus geht in der Folge von Platon und Aristoteles vom Wesen als ei-
gentlichem Sein der Dinge aus.
29 Vgl. Bauer 2018, S. 39.
30 Aktionsrat Bildung und Vereinigung der Bayrischen Wirtschaft 2020, S. 10.
31 Tautz 2015, S. 1; vgl. Emmelmann 2018.

Gesellschaftlicher Zusammenhalt im religionsdemographischen Wandel 13



Ambiguitätstoleranz bezeichnet die Fähigkeit, „im Dialog, die Spannung der offenen
Wahrheitsfrage sowie die Spannung der Interpretationsvielfalt auszuhalten. Am-
biguitätstoleranz als Bereitschaft und Fähigkeit, sich schnell und mit wenig
Unbehagen auf mehrdeutige, ambivalente oder gar widersprüchliche Situationen
einzustellen, trägt dazu bei, Differenzen stehen lassen zu können und produktiv
zu gestalten.32

Allerdings ist mit der Würdigung der großen Vielfalt von Weltsichten, die
in der Schule nicht nur durch das Unterrichtsangebot, sondern auch
durch die z. B. kulturelle, ethnische, soziale, sprachliche oder welt-
anschauliche Herkunft der Schüler::innen und Lehrer::innen zusammen-
kommen, noch keine Aussage darüber getroffen, wie in der Schule ein
Begegnungslernen so eingeübt werden kann, dass die Schüler::innen für
eine plurale Gesellschaft mit Kompetenzen ausstattet sind, die Verständi-
gung und gegenseitige Anerkennung ermöglichen.

Eine ‚Kultur der Anerkennung‘ (Martin Jäggle) als kulturelle Praxis strebt entspre-
chend der Präambel der ‚Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte‘ (1948),
nach welcher „die Anerkennung der allen Mitgliedern der menschlichen Familie
innewohnenden Würde und ihrer gleichen und unveräußerlichen Rechte […] die
Grundlage der Freiheit, der Gerechtigkeit und des Friedens in der Welt“ bildet,
an, „jeden Menschen unabhängig von seinen Leistungen, seiner Herkunft, seinen
weltanschaulichen Überlegungen und möglichen weiteren Unterschieden zu
schätzen, zu ehren und zu würdigen.“33

Politik und Gesellschaft sind sich darüber einig, dass ein friedliches Zu-
sammenleben von Menschen mit unterschiedlichen Weltdeutungen von
einer Kultur der Anerkennung abhängig ist.34 Anerkennung hat demnach
eine normative Funktion, die pädagogisch zur reziproken Wertschätzung
bilden und als „Strukturmoment der Kommunikation“35 Heranwach-
sende bereits in der Schule prägen sollte.36

32 Baur 2007a, S. 171; vgl. Bauer 2018, S. 18.
33 Shakir 2013, S. 107; vgl. Krobath et al. 2013.
34 „Eine funktionierende demokratische und rechtsstaatliche Gesellschaft ist nur mög-
lich, wenn die Achtung vor den Meinungen anderer, die Rücksichtnahme gegenüber
Schwächeren und ein respektvolles Miteinander schon in jungen Jahren gelernt und in
allen Bildungsphasen verankert und weiterentwickelt werden.“ Aktionsrat Bildung
und Vereinigung der Bayrischen Wirtschaft 2020, S. 9.
35 Jäggle und Krobath 2013b, S. 13.
36 Vgl. Jäggle und Krobath 2013b, S. 13.

Prolegomena14


