
23Studia Jagellonica Lipsiensia23

SANDSTE I N

Das ehemalige Hochaltarretabel der Zisterzienserabteikirche Zwettl (Niederösterreich) 
gehörte mit ursprünglich 19 m Höhe zu den größten Flügelretabeln des späten Mittel-
alters. Nicht weniger eindrücklich wirken der außergewöhnlich expressive Stil und die 
hohe handwerkliche Qualität des heute allein noch erhaltenen, 6,5 m hohen Mittel-
schreins. Das Gewirr von jubilierenden und singenden Engeln, von exaltierten, alb-
traumhaft wirkenden Aposteln, wulstigen Wolkenformationen und virtuos wirbelnden 
Gewandpartien erfordert etwas Zeit, um das mariologische Programm zu entschlüsseln. 
Dies unternimmt die vorliegende Arbeit und kann den monumentalen, 1525/26 voll-
endeten Auftrag des humanistisch gebildeten Abtes Erasmus Leisser (1512–1545) 
als frühe Reaktion der altkirchlich gesinnten Wiener Kreise auf die reformatorische 
Bewegung Martin Luthers dingfest machen. Mit Johann IV. von Kuenring-Seefeld 
(1481–1513) lässt sich zudem ein weiterer Beteiligter an dem Großauftrag aus der 
Familie der einstigen Klosterstifter nachweisen. Stil und Werkstattzusammenhänge wer-
den umsichtig analysiert, mit dem Ergebnis, dass herkömmliche einseitig-eindeutige 
Interpretationen von Stil als alleinigem Ausdruck eines »genialen« Werkstattleiters 
hier nicht zu befriedigenden Ergebnissen führen. Der Personalstil einzelner Beteiligter 
lässt sich nicht klar auseinanderdividieren, ein »Meister« nicht bestimmen. »Stil« wird 
vielmehr dem inhaltlich und theologisch gewünschten Ergebnis dienstbar gemacht.

St
ud

ia
 Ja

ge
ll

on
ic

a 
Li

ps
ie

n
si

a
D

as
 e

h
em

al
ig

e 
Zw

et
tl

er
 H

oc
h

al
ta

rr
et

ab
el

 (1
52

5)

DOROTHÉE ANTOS

Das ehemalige Zwettler 
Hochaltarretabel (1525)
Historischer Kontext – Stilfrage – Werkstatt

133707011_SJL-Bd23_Umschlag.indd   1133707011_SJL-Bd23_Umschlag.indd   1 26.01.23   08:0026.01.23   08:00



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek: 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten 
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2022, Sandstein Verlag, Goetheallee 6, 01309 Dresden 
Umschlagabbildung: Ausschnitt aus der Apostelzone des Schreins  
des ehemaligen Zwettler Hochaltarretabels, heute Adamov,  
Röm.-kath. Pfarrkirche St. Barbara (Foto: Miroslav Zavadil) 

Bildredaktion: Sarah Weiselowski, Berlin 
Gesamtredaktion: Markus Hörsch, Leipzig/Bamberg 
Korrektorat: Sandstein Verlag, Dresden 
Einbandgestaltung: Sandstein Verlag, Dresden 
Gestaltung, Satz, Reprografie: Sandstein Verlag, Dresden 
Druck: FINIDR, s.r.o., Český Těšín

www.sandstein-verlag.de 
ISBN 978-3-95498-727-6

Gedruckt mit Unterstützung des Leibniz-Instituts für Geschichte und 
Kultur des östlichen Europa (GWZO) e. V. in Leipzig. Diese Maßnahme 
wird mitfinanziert durch Steuermittel auf der Grundlage des vom Säch-
sischen Landtag beschlossenen Haushaltes.

Der Titel ist als Open-Access-Publikation verfügbar über  
www.sandstein-verlag.de, DOI: 10.25621/sv-gwzo/SJL-23

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-Non 
Commercial 4.0 Lizenz (BY-NC). Diese Lizenz erlaubt unter Voraus
setzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Vervielfäl
tigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für 
nicht kommerzielle Zwecke (Lizenztext: https://creativecommons.org/
licenses/by-nc/4.0/deed.de).

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Original-
material. Die Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen 
(gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z. B. Schaubilder, Abbildungen, 
Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen 
durch den jeweiligen Rechteinhaber.

23 Das ehemalige 
Zwettler 
Hochaltar
retabel (1525)
Historischer Kontext –  
Stilfrage – Werkstatt

DOROTHÉE ANTOS

S A N D ST E I N 

Die vorliegende Studie wurde von der Philosophischen Fakultät  
und dem Fachbereich Theologie  
der Friedrich-Alexander-Universität Erlangen-Nürnberg  
als Dissertation angenommen.  
Tag der mündlichen Prüfung: 30. Juni 2017

Vorsitzende des Promotionsorgans:  
Prof. Dr. Heike Paul 

Gutachter*innen:  
1. Prof. Dr. Heidrun Stein-Kecks  
2. PD Dr. Jiří Fajt PhD  
3. Prof. Dr. Christina Strunck



Inhalt

	 8	 Vorwort

	 11	 1  Einführung

	 18	 2  Beschreibende Analyse des Retabels

	 19	 2.1  Aufbau und technische Informationen

	 19	 2.2  Restaurierungen

	 24	 2.3  Polychromie

	 25	 2.4  Der Schrein

	 31	 2.5  Rekonstruktion des Retabels nach den Bildquellen

	 38	 3  Forschungsstand

	 42	 4  Stifter und Stiftungsumstände des Hochaltarretabels

	 43	 4.1  Abt Erasmus Leisser (1485–1545)

	 43	 4.1.1  Klostereintritt und Studienjahre an der Universität Wien

	 44	 4.1.2  Die Wahl zum Abt 1512

	 45	 4.1.3  Die Voraussetzungen für die Ausstattungskampagne ab 1512/13

	 50	 4.1.3.1  Das Bernhardiretabel (1500)

	 53	 4.1.3.2  Chorgestühl (1502) und Kreuzaltar (1515)

	 56	 4.1.3.3  Wandmalereien (1513)

	 57	 4.1.3.4  »tabula [. . .] ad gradu presbiterii posita«:  

Das zweite Bernhardiretabel (1517/18)

	 59	 4.1.3.5  Eichentruhe (1520) und Familienwappen (ab 1512)

	 60	 4.1.3.6  Das Hochaltarretabel (1525 vollendet)

	 62	 4.1.3.7  Das Sakramentshaus (vermutlich 1526 vollendet)

	 64	 4.1.3.8  Die Kanzel (1556)

	 65	 4.2  Johann IV. von Kuenring-Seefeld (1481–1513) und  

seine Stiftung zu Ehren der Deipara Assumpta (1509)

	 70	 4.3  Die Kuenringer und Stift Zwettl

	 70	 4.3.1  Zur Frühgeschichte der Familie

	 72	 4.3.2  Die Gründung des Klosters Zwettl 1137 als Hauskloster der Kuenringer

	 75	 4.3.3  Die Kuenringer und Zwettl zu Beginn des Spätmittelalters

	 76	 4.3.4  Die Kuenringer im 15. und 16. Jahrhundert

	 78	 4.3.5  Besitzungen Johanns IV. und das kuenringische Erbe

	 79	 4.3.6  Anknüpfung an die Kuenringer-Stiftung: Der neue Standort Adamov

	 86	 5  Ikonografische Analyse

	 87	 5.1  Besondere Akzente früherer Forschung

	 87	 5.2  Ein mariologisches Programm

	 89	 5.3  Voraussetzungen für einen alternativen Deutungsansatz  

für das Zwettler Retabel

	 91	 5.3.1  Martin Luthers Haltung zu Ablass, Heiligenverehrung  

und Bildgebrauch – ein chronologischer Überblick

	 96	 5.3.2  Das Marienverständnis anderer Reformatoren

	 96	 5.3.3  Die Reformation im habsburgischen Österreich

	 97	 5.3.4  Frühe antireformatorische Bilder und »katholische« Bildthemen

	104	 5.4  Das Zwettler Retabel – ein konfessionsparteiliches Bildprogramm

	104	 5.4.1  Assumptio Mariae

	106	 5.4.2 Regina Coeli

	110	 5.4.3  Maria als Mediatrix

	 113	 5.4.4  Die Mondsichelmadonna und die Bedeutung  

der Apokalypse im Schrein

	 116	 5.4.5  Maria – Ecclesia triumphans

	 117	 5.4.6  Der Eichenbaum – Monasterium triumphans

	 118	 5.4.7  Gottvater mit der Tiara?

	121	 5.4.8  Der heilige Hieronymus in der Hohlkehle

	121	 5.4.8.1  Die Bedeutung des Kirchenvaters für reformatorische  

und antireformatorische Kräfte

	124	 5.4.8.2  Ein Identifikationsporträt des Erasmus von Rotterdam

	126	 5.4.8.3  Der Evangelist Lukas?

	127	 5.4.8.4  Im Kontext der anderen Hohlkehlenfiguren

	128	 5.4.9  Regina virgo – ein bildgewordener Marienhymnus

	129	 5.4.9.1  Die Walnuss

	130	 5.4.9.2  Beata Dei Genitrix Maria

	 131	 5.4.10  Sakramentshaus und Schmerzensmann

	134	 5.5  Memoria und Erlösung: Flügel und Gesprenge

	136	 5.6  Zusammenfassung



	146	 6  Öffentlichkeit im Kloster

	147	 6.1  Die Mönche

	147	 6.2  Die Konversen

	148	 6.3  Adelige Laien in der Kirche

	148	 6.3.1  Entwicklung adeliger Grablegen und zugehöriger Stiftungen

	150	 6.3.2  Totengedächtnisfeier für Johann IV. von Kuenring (1513)

	152	 6.4  Das Retabel als bildgewordene Lehre des alten Glaubens

	152	 6.4.1  Bildung einer neuen katholischen Elite

	 153	 6.4.2  Reformatorisch gesinnte Adelsfamilien

	 155	 6.4.3  »betreffend erhaltung alter guter christlicher ordnung und  

geistlichs wesens«: Landesfürstliche Rekatholisierungsmaßnahmen

	156	 6.4.4  Erasmus Leisser und Johann Fabri

	159	 6.4.5  Ein Vergleichsbeispiel: Das Hochaltarretabel der  

Zisterzienserabtei Heilsbronn

	162	 6.4.6  Tizians Assunta (1516–1518) als kompositorisches Vorbild?

	168	 7  Stilfragen

	169	 7.1  Stilbegriffe in der Forschung

	172	 7.2  »Donaustil«, »Donauschule«, »expressiver Stil«

	 173	 7.3  Gleichzeitigkeit und Bedeutungsvielfalt von Stilen

	176	 7.4  Zur Stilgenese des Zwettler Retabels – Funktionen und Bedeutung

	176	 7.4.1  Spätgotischer Formenschatz versus »welsche Form« –  

Stil als visuelle Argumentation

	184	 7.4.2  Stil und Ikonografie

	186	 7.4.2.1  Die Fassung

	188	 7.4.2.2  Schnitzkunst im medialen Konzert: Das Zwettler Retabel  

und die Rezeption der Druckgrafik, vor allem Albrecht Dürers,  

Leonardos und Mantegnas

	201	 7.4.2.3  Das Astwerk und die nordalpine Renaissance

	214	 8  Die für Zwettl tätige Werkstatt

	215	 8.1  Gestaltungsmerkmale

	215	 8.1.1  Gestaltungstypen der Gesichtsmodellierung, von Körperteilen und Draperien

	218	 8.1.2  Die Figuren in der Hohlkehle

	219	 8.1.3  Fazit

	220	 8.2  Verwandte Werke –Untersuchungen zur Formfindung der Zwettler Werkstatt

	220	 8.2.1  Das Zwettler Bernhardiretabel (1500)

	225	 8.2.2  Das Valentinsretabel in der Eligiuskapelle des Wiener Stephansdoms (um 1507)

	226	 8.2.3  Das ehemalige Hochaltarretabel der Wallfahrtskirche Mauer (etwa 1509–1518)

	228	 8.2.3.1  Das Mauerer Retabel und die Zwettler Werkstatt

	235	 8.2.3.2  Das Mauerer Retabel und Veit Stoß

	236	 8.2.3.3  Zwei »Meister«?

240	 8.2.4  Das Gnadenstuhlrelief aus dem Lesehof der Zisterzienserabtei  

Gottestal (Säusenstein) in Fels am Wagram (nach 1511)

	245	 8.2.5  Das Portal der Wiener Salvatorkapelle (1515 oder kurz danach)

	249	 8.2.6  Der Ölberg der Melker Pfarrkirche Mariä Himmelfahrt (nach 1515)

	256	 8.2.7  Das Epitaph des Stefan Wintperger

	256	 8.2.8  Thronende Muttergottes mit Kind im Liebieghaus, Frankfurt (um 1520/25)

	257	 8.2.9  Heiligenfiguren in Pilsen und Eggenburg (um 1525)

	258	 8.2.10  Das einstige Zwettler Sakramentshaus (wohl 1526 vollendet)

	262	 8.3  Stilistische Tradition und künstlerische Einflüsse

	262	 8.3.1  Die Wirkung der Werkstatt des Kefermarkter Retabels

	266	 8.3.2  Die Kriechbaum-Werkstatt?

	268	 8.4  Die »Zwettler Werkstatt« im historischen Kontext

	268	 8.4.1  Bildhauer- und Stifterporträts?

	269	 8.4.2  Die Werkstatt und Erasmus Leissers Netzwerk

	271	 8.4.3  Die Lokalisierung der Werkstatt

	280	 9  Schluss

	281	 10  Anhang

	282	 10.1  Quellen, allgemein

	282	 10.2  Quellen, einzeln chronologisch

	288	 10.3  Literatur und gedruckte Quellen

	301	 10.4  Übersicht der für diese Arbeit relevanten Zwettler Äbte

	302	 10.5  Register

	314	 10.6  Stammbaum der Kuenringer

q 6  ﻿ Inhalt Inhalt  7 q

Inhalt



Ein weiterer Schwerpunkt der Arbeit liegt auf der 
ausführlichen Bearbeitung ikonografischer und stilisti-
scher Fragen – Fragen, die bisher den Großteil der For-
schung beschäftigten. Weit über eine grundlegende 
mariologische Betrachtung des Bildprogramms hinaus-
gehend, bietet die ikonografische Analyse einen ganz 
neuen Interpretationsansatz, der erstmals nahezu alle 
ikonografischen Elemente – auch den ekstatischen 
Stil – sinnvoll zu erklären vermag.

1  Einführung

Das im Jahre 1525 fertiggestellte Hochaltarretabel des 
Zisterzienserklosters Zwettl, von dem heute nur noch 
der Mittelschrein erhalten ist, hat die Retabelforschung 
von jeher fasziniert, ihr aber auch große Rätsel aufgege-
ben. Eindrucksvoll sind nicht nur seine Ausmaße mit 
einer ursprünglichen Höhe von etwa 19 m, sondern auch 
sein außergewöhnlicher, »expressiver« Stil sowie das 
bisher nur zum Teil überzeugend geklärte Bildpro-
gramm. Bemerkenswert ist zudem, dass ein qualitativ 
so anspruchsvolles Monumentalwerk in einer Zeit ent-
stand, in der die Nachfrage nach Retabelaufsätzen im 
Zuge der reformatorischen Umbrüche bereits stark ein-
gebrochen war.

Obwohl es sich also um einen in vielerlei Hinsicht 
interessanten Forschungsgegenstand handelt und es 
auch nicht an Versuchen gefehlt hat, die Ikonografie, 
den Stil und die Entstehungsumstände zu erhellen, sind 
noch viele Fragen ungeklärt.

Die vorliegende Arbeit – die erste Monografie über 
das ehemalige Zwettler Hochaltarretabel – wird nicht 
alle dieser Fragen restlos klären können. Doch tragen 
die gewonnenen Erkenntnisse erheblich zum Verständ-
nis für das Retabel selbst, für die mit dem Auftrag ver-
bundenen gesellschaftlichen wie historischen Hinter-
gründe sowie allgemein für die Bedeutung spätmittel-
alterlicher Schnitzretabel bei.

Ein wesentlicher Teil der Studie basiert auf Quellen-
arbeit. Dabei eröffnen sowohl bereits bekannte Quellen 
als auch mit dem Retabel und dessen Stiftern in Zusam-
menhang stehende unbekannte Archivalien einen ganz 
neuen Blick auf die bislang kaum näher untersuchten 
Stiftungsumstände des Werks: So kann neben dem 
Zwettler Abt Erasmus Leisser ein weiterer Mitstifter des 
Retabels bestimmt werden. Auch lässt sich mithilfe von 
Archivalien das personelle Netzwerk Abt Leissers re-
konstruieren, das zum einen Einblicke in dessen um-
fassende Stiftungskampagne und in gesellschaftliche 
wie politische Hintergründe im Kloster Zwettl erlaubt 
und zum anderen die Verbindung möglicher weiterer 
Auftraggeber der Werkstatt des Zwettler Retabels mit 
dem Abt andeutet.

Abb. 1  Gesamtansicht des Mittelschreins des ehem. Hoch-
altarretabels der Zisterzienserabteikirche Zwettl. Werkstatt 
des Zwettler Hochaltars, 1525 vollendet. Linde, H. 650 cm,  
B. 300 cm. Adamov, Röm.-kath. Pfarrkirche St. Barbara  
(Foto: Achim Bunz, München)

Abb. 2  Zwettl, Gesamtansicht des ehem. Hochaltarretabels im Hoch-
chor der Zisterzienserabteikirche. Unbekannter Künstler, um 1639.  
Feder, laviert, an mehreren Stellen geknickt; sekundär auf Leinwand 
kaschiert. H. 53 cm, B. 31,3 cm. Stift Zwettl, Stiftsarchiv, Hs. 3/19  
(Foto: Andreas Gamerith, Zwettl, Stiftsarchiv)

Einführung



q 12  ﻿ Einführung ﻿  13 q

Schließlich wird die Werkstatt des anonymen 
Meisters des Zwettler Retabels erstmals zusammen-
hängend erforscht. Auf stilkritischer Basis kann ihr ein 
großes Œuvre zugewiesen werden, das zeitlich bis zum 
Jahr 1500 zurückreicht. Auch neue, der Zwettler For-
schung bislang unbekannte Stücke können den bishe-
rigen Zuschreibungen zur Seite gestellt werden.

»Die altar seint etwas altvätterisch und ist das 
Hauptaltar vor ein par hundert Jahren von zweien Müllern 
[sic] verfertigt worden, so ein baum repräsentirt, da die 
Sculptur eine grosse embsigkeit aber kein Judicium weiset, 
und stehet dieses altar an demjenigen Orth, wo die Aichen 
gestanden, die am neuen Jahrstag allain gegrünet.«1

Diese um 1730 zu datierende Äußerung des Barons 
von Hackelberg über das ehemalige Hochaltarretabel 
des Zisterzienserklosters Zwettl (Abb. 1, 2) stammt aus 
einer Zeit, in der die Planungen für ein neues, moder-
nes Hochaltarretabel bereits so weit fortgeschritten 
waren, dass der seit 1722 von Matthias Steinl erarbei-
tete Entwurf an den Wiener Marmorierer Balthasar 
Haggenmüller, den Architekten Joseph Munggenast 
und den Passauer Bildschnitzer Joseph Matthias Götz 
übergeben werden konnte. Zwischen 1731 und 1733 lie-
ferte Götz den gesamten Skulpturenbestand (Abb. 3). 
Laut Abt Stephan Rössler (1878–1923) wurde der spät-
gotische Retabelaufsatz 1732 endgültig durch das baro-
cke Werk ersetzt, das der Kirche noch heute als Hoch-
altarretabel dient.2

Dem Zitat sind zwei wesentliche Aspekte zu ent-
nehmen, denen sich die vorliegende Monografie über 
das ehemalige Zwettler Hochaltarretabel widmet. Der 
erste Aspekt betrifft die Frage nach der Funktion und 
der Rolle des außergewöhnlichen Stils. Mit Sicherheit 
dürfte er die zeitgenössischen Betrachter in ihrer Ge-
samtwahrnehmung wie in ihrem Verständnis hin-
sichtlich des ikonografischen Programms stark be-
einflusst haben. Noch heute übt er größte Faszination 
auf sein Publikum aus, wie an den bisweilen fas-
sungslos wirkenden Besuchertrauben der Doppel-
Ausstellung Fantastische Welten – Albrecht Altdorfer 
und das Expressive in der Kunst um 1500 in Frankfurt 
am Main und Wien 2014/153 zu beobachten war, die 

Abb. 4  Zwettl, Westfassade der Zisterzienserabteikirche 
Mariä Himmelfahrt. Matthias Steinl, Joseph Munggenast, 
Joseph Matthias Götz, 1727 vollendet (Foto: open source/
Duke of W4)

Abb. 3  Zwettl, das barocke Hochaltarretabel der Zister-
zienserabteikirche. Joseph Matthias Götz (Bildschnitzer), 
1732 aufgestellt (Foto: open source/uoaei1)



q 14  ﻿ Einführung ﻿  15 q

Abb. 5  Apostelzone des ehem. Hochaltarretabels der Zisterzienserabteikirche Zwettl. Adamov, St. Barbara (Foto: M. Zavadil) Abb. 7  Marienzone des ehem. Hochaltarretabels der Zisterzienserabteikirche Zwettl. Adamov, St. Barbara (Foto: M. Zavadil)

Abb. 6  Detail der Apostelgruppe mit Wolkenband und Mondsichel der Mariendarstellung des ehem. Zwettler Hochaltarretabels. Adamov, 
St. Barbara (Foto: M. Zavadil)

Abb. 8  Maria und Engelsheer, Detail der Marienzone des ehem. Zwettler Hochaltarretabels (Foto: M. Zavadil)



q 16  ﻿ Einführung ﻿  17 q

Anmerkungen

1  RÖSSLER 1892, 4. – Zwettl, Stiftsarchiv, Hs. 126, Angabe bei DWOR-
SCHAK 1944, 391.

2  RÖSSLER 1892, 4. – SEIBERL 1936, 106. – KUBES/RÖSSL 1979, 71, 89. 
– GAMERITH 2015.

3  Ausst.-Kat. Frankfurt/Wien 2014/15.

4  KUBES/RÖSSL 1979, 84 f., 90.

5  KUBES/RÖSSL 1979, 89.

6  SACKEN 1855, 60.

7  ZIEGLER 2008, 17, 20.

8  An dieser Stelle seien insbesondere ein kleinformatiges Verkündi-
gungsrelief im Belvedere (um 1515), zwei Engel aus der Bollert-Sammlung 
im Bayerischen Nationalmuseum in München und die Beweinungsgruppe 
im Kunsthistorischen Museum in Wien (um 1515) genannt. Zu den Bollert-
Engeln WENIGER 2005, 200–205. – SCHULTES 2008, 91.

9  LINCK 1725, 363, 386.

10  SEVERINOVÁ/SEVERIN 2008, 37. – Zur Größe KAHSNITZ 2005, 370.

11  Nach SACKEN 1855, 60, wurden die Retabelteile in der Allerheiligen-
kapelle aufgestellt. – RÖSSLER 1892, 4, geht davon aus, dass die übrigen 
Retabelteile verbrannt sind. – Nach HOMOLKA 2008, 126, wurde das 
Gesprenge bei einem Brand im Jahr 1702 vernichtet.

Abb. 9  Trinitätszone des ehem. Hochaltarretabels der Zisterzienserabteikirche Zwettl. Adamov, St. Barbara (Foto: M. Zavadil)

den Wald eine grünende und zum Kreuz verschränkte 
Eiche vorfand, ließ er als Reaktion auf das Wunderzei-
chen den Chor des Zisterzienserklosters errichten, 
nämlich »an demjenigen Orth, wo die Aichen gestanden, 
die am neuen Jahrstag allain gegrünet«. Auch im baro-
cken Retabelaufsatz wurde der Baum als identitätsstif-
tendes Merkmal dargestellt.7

Nicht allein seine Monumentalität macht das Re-
tabel noch heute zu einem der bedeutendsten und be-
eindruckendsten Werke spätgotischer Schnitzkunst. 
Als besonders außergewöhnlich gelten sein ekstati-
scher Stil und die handwerkliche Qualität der Skulptu-
ren. Die markanten Figuren bestechen durch ihre dras-
tische Mimik und extreme Gestik auf eine geradezu 
übertriebene Art und Weise. Im Gewirr von jubilieren-
den und singenden Engeln, exaltierten Aposteln, wuls-
tigen Wolkenformationen und virtuos geschnitzten, 
wie von einem Wirbelsturm erfassten Gewandpartien 
ist es zunächst schwer, Haupt- und Nebenprotagonis-
ten voneinander zu unterscheiden. Nahezu alle Berei-
che des Schreinkastens sind mit Figuren und anderen 
Elementen gefüllt. Der immensen Größe und expressi-
ven Ausdrucksform vergleichbar und teilweise stilver-
wandt sind lediglich die Retabel von Mauer bei Melk 
(um 1509–um 1518, Abb. 123) und Breisach (1523–1526, 
Abb. 117). Daneben existieren nur wenige Bildwerke, 
die die genannten Charakteristika in ähnlicher Dichte 
aufweisen.8

Von dem 1525 vollendeten spätgotischen Zwettler 
Hochaltarretabel – in der frühbarocken Klosterchro-
nik, den Annales Austrio-Claravallenses, wird um 1639 
Abt Erasmus Leisser (amt. 1512–1545) als Auftraggeber 
genannt9 – ist heute lediglich der 6,5 m hohe rundbo-
gige Mittelschrein erhalten, der sich seit 1857 in der St.-
Barbara-Kirche der mährischen Kleinstadt Adamov 
(Adamsthal) bei Brünn befindet.10 Die Szenen mit dem 
Tod Mariens, ihrer Auffahrt in den Himmel und ihrer 
Krönung zur Himmelskönigin (Abb. 5–9) sind in drei 
horizontalen Zonen angeordnet. Das knapp bis unter 
das Gewölbe reichende Gesprenge, die beiden Flügel 
sowie die Predella gelten seit dem Abbruch des Reta-
bels und der Errichtung des barocken Nachfolgers als 
verloren.11

sich vor der dort ausgestellten Apostelzone versammel-
ten. 200 Jahre nach seiner Aufstellung im Hochchor 
(1526) wirkte das Retabel auf den damaligen Betrachter 
jedoch offenkundig unmodern, »altvätterisch«. Der Be-
griff »embsigkeit« dürfte den unruhigen, ausdrucks-
starken Stil der Figuren umschreiben. Auch wenn nicht 
auszuschließen ist, dass jene Äußerung die Planungen 
für einen barocken Nachfolger nachdrücklich unter-
stützen sollte, spiegelt sie gewiss den damaligen Zeit-
geschmack wider. In den 1720er und 1730er Jahren wur-
den sowohl die Zwettler Turmfassade (Abb. 4), das 
Stiftsportal im Abteihof als auch die Bibliothek ba
rockisiert.4 Im Zuge dieser Neuausstattung wurde 
neben etlichen Seitenaltären auch das zentrale liturgi-
sche Ausstattungsstück ersetzt.5 Wiederum von einem 
geänderten Zeitgeschmack zeugt die Bewertung des 
spätgotischen Mittelschreins durch Eduard Freiherr 
von Sacken im Jahr 1855: Während der qualitativ hoch-

wertigen »Durchführung und [...] Virtuosität« höchstes 
Lob zukommt, entspreche der Schrein in ästhetisch-
stilistischer Hinsicht nicht dem allgemeinen »Schön-
heitssinn«.6

Der zweite Aspekt macht durch den Hinweis auf 
die Gründungslegende auf den engen Zusammenhang 
des Retabels mit dem Kloster Zwettl aufmerksam. 
Nicht das ikonografische Programm war offenkundig 
eine Erwähnung wert, sondern der Eichenbaum, das 
Alleinstellungsmerkmal des Klosters: Der den spätgo-
tischen Mittelschrein rahmende Eichbaum bezieht 
sich unmittelbar auf die Zwettler Gründungslegende, 
der zufolge die Muttergottes dem Babenberger Ministe-
rialen Hadmar I. von Kuenring († 1138), dessen Familie 
zu einem der bedeutendsten österreichischen Ministe-
rialengeschlechter im Mittelalter werden sollte, in 
einem Traum ein Wunder geweissagt hatte. Als er am 
darauffolgenden Tag bei einem winterlichen Ritt durch 



  39 q

3
Forschungsstand Als grundlegende Quelle zum Auftraggeber, zum Zeit-

raum der Fertigung sowie zur Aufstellung des Retabels 
diente der Forschung von jeher die Klosterchronik der 
Annales Austrio-Claravallenses, zusammengestellt 
gegen 1639 durch den späteren Zwettler Abt Johann 
Bernhard Linck (amt. 1646–1671).1 Seinerzeit amtierte 
er noch als Subprior und Novizenmeister und war von 
Abt Martin II. Günter (amt. 1625–1638) mit der Abfas-
sung der Klosterchronik beauftragt worden.2 Erst 1723 
bis 1725 wurde das Werk auf Veranlassung des Abtes 
Melchior Zaunagg (amt. 1706–1747) gedruckt. Es wird 
sich im Folgenden zeigen, dass darin weit mehr Infor-
mationen zum Retabel, zu seinen Stiftern, ihren per-
sonellen Netzwerken und den Stiftungshintergründen 
enthalten sind, als bisher erkannt wurde. Dafür wur-
den in der vorliegenden Arbeit neben der gedruckten 
Version auch erstmals ausführlich die handschriftli-
chen Fassungen Lincks herangezogen, aus denen ver-
mutlich der Zwettler Historiograf Johann von Frast 
schöpfte. Es existieren heute vier handschriftliche Ex-
emplare der Klosterchronik im Archiv des Stifts Zwettl 
(Hs. 3/19, 3/20, 3/21, 3/22), die mit großer Wahrschein-
lichkeit Vorarbeiten für die lateinische Druckfassung 
darstellen, aber nicht vollkommen deckungsgleich mit 
der lateinischen Ausgabe sind. Vereinzelt enthalten sie 
wertvolle Details, die keinen Eingang in die Druckfas-
sung fanden; andererseits fallen einige Beschreibun-
gen weniger ausführlich aus. Viele der in der lateini-
schen Chronik genannten Namen werden nicht aufge-
führt. So bleibt der Kistler Andreas Morgenstern in den 
Handschriften unerwähnt. Im Folgenden beziehe ich 
mich auf drei inhaltlich größtenteils miteinander über-
einstimmende Versionen (Hs. 3/19, 3/21 und 3/22).3 Eine 
Transkription der Passagen zwischen 1505 und 1526 
findet sich im Anhang.

Erstmals wurde das Retabel durch den Bericht Edu-
ard von Sackens über »den in der Kirche zu Augustin neu 
aufgestellten Schnitzaltar aus dem Stift Zwettl« von 1855 
einer breiteren Öffentlichkeit vorgestellt. Das 1852 an 
Graf Samuel Festetics und später nach Wien verkaufte 
Retabelkorpus wurde 1853 einer Restaurierung durch 
Georg Plach unterzogen und fand ein Jahr später für 
kurze Zeit Aufstellung in der dortigen Augustinerkirche. 
Aus finanziellen Nöten hatte sich der damalige Abt Au-
gustin Steiniger (amt. 1847–1875) gezwungen gesehen, 
es der Zentralen Denkmalskommission zu überlassen, 

die sich erfolglos um den Rückkauf des Werks bemühte, 
bevor es durch Alois II. Fürsten von Liechtenstein nach 
Adamov verbracht wurde. Sackens detaillierte Beschrei-
bung gibt Aufschluss über den damaligen Zustand des 
Schreins. Der Verfasser führte zudem die erwähnten 
Annales Austrio-Claravallenses in die Erforschung des 
Retabels ein, aus denen er einige wesentliche Informa-
tionen zu den Stiftungshintergründen schöpfte.4

In den letzten Jahren des 19. Jahrhunderts verfasste 
der Zwettler Abt Stephan Rössler zwei Schriften zum 
Kloster und seiner Einrichtung, in denen das Retabel als 
Teil der vorwiegend spätgotischen Ausstattung des 
Hochchors Erwähnung fand. Sein Engagement für das 
Kloster war neben den Schriften auch von dem geschei-
terten Versuch gekennzeichnet, im Jahr 1891 den in Ada-
mov aufgestellten Mittelschrein wieder in den Besitz 
des Stifts zu bringen.5

Eingang in die breite kunsthistorische Forschung 
fand das Retabel mit Adolf Feulners (1926) und Wilhelm 
Pinders (1929) Überblickswerken zur deutschen Plastik 
des Spätmittelalters und der Neuzeit, die sich jeweils in 
aller Kürze vor allem der stilistischen Einordnung des 
Werks widmeten.6

Die erste, nur 46 Seiten umfassende monografische 
Abhandlung über das Retabel stammt aus dem Jahr 1936 
und wurde in tschechischer Sprache verfasst.7 Die Bei-
träge Herbert Seiberls von 1936 und 1944 gehören zu den 
ersten ausführlicheren wissenschaftlichen Abhandlun-
gen über das Retabel. In seinem ersten Beitrag beschäf-
tigte er sich neben einer eingehenden Beschreibung und 
ikonografischen Abhandlung insbesondere mit der Ein-
ordnung des Werks in einen Wiener Kunstkreis, in dem 
vor allem das Kefermarkter Retabel als stilistischer Vor-
gänger bestimmt wird. Des Weiteren werden darin be-
reits dem Retabel stilistisch nahestehende Werke ge-
nannt, wie etwa das Retabel in Mauer bei Melk (Abb. 123) 
oder dasjenige von Altmünster (vollendet 1518, Abb. 164). 
Der zweite Aufsatz geht über die allgemeine stilistische 
Einordnung hinaus und behandelt konkrete Zuschrei-
bungsfragen an den Zwettler Meister. Darin werden erst-
mals der steinerne Ölberg der Pfarrkirche in Melk 
(Abb. 187) sowie das ebenfalls steinerne Weltgerichtsre-
lief am Wiener Stephansdom genannt.8

Die Frage nach Entstehung und Hintergründen des 
ausdrucksstarken Stils streifte Karl Oettinger 1939, 
indem er das Zwettler wie auch das Mauerer Retabel in 



q 40  3 Forschungsstand Anmerkungen  41 q

den Kontext der kultur- und gesellschaftshistorischen 
Umwälzungen der Reformation stellte.9

Mit seinem Buch über die Kunstdenkmäler des Zister-
zienserklosters Zwettl lieferte Paul Buberl 1940 das wich-
tigste Überblickswerk zum Kloster und seiner Ausstat-
tung, auf das nachfolgende Forschungen im Wesentli-
chen rekurrierten.10

Die gleiche Publikation, in der 1944 Seiberls Artikel 
zum Melker Ölberg und Weltgericht am Stephansdom in 
Wien erschien, enthält Fritz Dworschaks Exkurs über 
Spätgotische Altäre in der Ostmark. Sein Versuch, die Be-
deutung des Puttos mit der Walnuss im Wolkengeflecht 
der auffahrenden Maria zu klären, indem er darin einen 
Hinweis auf den Namen des Hauptschnitzers – Martin 
Kriechbaum oder Hans Nussbaum – vermutete, fand in 
der Literatur zu Recht kaum Beachtung.11

In seinem bis heute viel rezipierten Werk über Anton 
Pilgram und die Bildhauer von St. Stephan ordnete Karl 
Oettinger 1951 das Zwettler Retabel in den künstleri-
schen Umkreis Wiens zu Beginn des 16. Jahrhunderts 
ein, wodurch es weitreichende Bekanntheit erlangte. 
Neben einigen stilkritischen Ergänzungen widmete er 
sich hauptsächlich ikonografischen Deutungen, die in 
der nachfolgenden Literatur größtenteils übernommen 
wurden. Die im Anhang zitierten Quellenabschnitte aus 
der Klosterchronik bildeten die Grundlage für weitere 
Forschungen.12

In darauffolgenden Überblicks- und Katalogbeiträ-
gen vornehmlich der 1960er Jahre wurde das ehemalige 
Zwettler Hochaltarretabel der sogenannten Donau-
schule zugeordnet, ohne jedoch näher auf das Retabel 
einzugehen.13

Die erste »Monografie« in deutscher und tschechi-
scher Sprache war 1974 eine vier Seiten umfassende 
Schrift Ivo Hlobils.14 Immerhin gab er darin einige nicht 
unwichtige ikonografische Hinweise.

Mit dem 1979 von Karl Kubes und Joachim Rössl 
herausgegebenen Band über das Stift Zwettl und seine 
Kunstschätze, der in weiten Teilen auf Buberls Werk von 
1940 beruht, wurde der Grundstein für eine intensivere 
Beschäftigung mit den historischen Entwicklungen des 
Stifts und seiner künstlerischen Ausstattung gelegt. Die 
gleichermaßen kunsthistorische wie historische Aus-
einandersetzung basiert auf grundlegender Quellen-
arbeit.15

Selbstverständlich fand das Retabel in diversen 
Überblickswerken zu mittelalterlichen Schnitzaltären 
Beachtung, so etwa 1978 (in zweiter Auflage) bei Herbert 
Schindler, dem es vornehmlich um die Einordnung des 
Retabels als »Schlussakkord« des »expressiven« Stils 
ging.16 Michael Baxandall verwies 1980 nur an wenigen 
Stellen auf das Zwettler Retabel, dessen Bildhauer er der 
sogenannten »dritten Generation« zuweist, deren »auf-
gewühlt-schnörkelreiche[r]« Stil ihr Erkennungsmerkmal 
darstelle.17 Demgegenüber muss der Schnitzaltäre-Band 
von Rainer Kahsnitz aus dem Jahr 2005 hervorgehoben 
werden. Durch die hervorragenden Abbildungen von 
Achim Bunz wurde das Retabel erst so richtig ins kunst-
historische Bewusstsein gehoben. Die übersichtliche 
Gliederung aller bedeutenden Fakten und die knappe 
Zusammenfassung der bisherigen Forschungsergeb-
nisse vereinfachen den direkten Vergleich mit anderen 
im Band behandelten Werken.18

Den umfassendsten Forschungsbeitrag leistete 
2008 der zweisprachige Tagungsband des Symposiums 
vom Juni 2007 auf Schloss Mikulov (Nikolsburg, Tsche-
chien), für das eine grundlegende Restaurierung des 
Retabels in den Jahren 2006/07 den Anlass bot.19 Beson-
ders in restauratorischer Hinsicht leistet der Band 
Grundlagenarbeit, ergänzte ansonsten in den Beiträgen 
einige bisherige Annahmen der Forschung und förderte 
vereinzelt interessante Aspekte zutage.

Anmerkungen

1  RÖSSLER 1891/I, 166. – BUBERL 1940, 5. – Ausst.-Kat. Zwettl 1981, 352, 
Kat.-Nr. 384.

2  RÖSSLER 1891/I, 159. – KUBES/RÖSSL 1979, 72 f.

3  An manchen Stellen fehlen Satzteile, was auf Ungenauigkeiten beim 
Abschreiben zurückzuführen sein dürfte. Indem drei handschriftliche Fas-
sungen herangezogen wurden, konnten Fehler oder Auslassungen korri-
giert bzw. ergänzt werden.

4  SACKEN 1855, 59 f. – Zu Ver- und Ankauf des Mittelschreins SEVER-
INOVÁ/SEVERIN 2008, 37. – SEIBERL 1936, 106.

5  Aus dieser Zeit datiert eine Fotografie, die der Adamover Pfarrer Jan 
Straka an das Stift schickte. – RÖSSLER 1892, 2–4. – RÖSSLER 1893, 10. – 
SEVERINOVÁ/SEVERIN 2008, 31. – ZIEGLER 2008, 31.

6  FEULNER 1926, 12–15, 38 f., 59. – PINDER 1929, II, 479.

7  ROZMAHEL 1936. Aus sprachlichen Gründen konnte sie in dieser Arbeit 
nicht rezipiert werden. Doch selbst im zweisprachigen Aufsatzband der 
Tagung 2007 (FABIÁNOVÁ/VÁCHA 2008) wird nur an wenigen Stellen auf 
den damaligen Adamover Pfarrer und Autor Jakub Rozmahel rekurriert.

8  SEIBERL 1936, 105–130. – SEIBERL 1944, 218–230.

9  OETTINGER 1939, 16 f., 22.

10  BUBERL 1940.

11  DWORSCHAK 1944.

12  OETTINGER 1951, 64–72, 113 f.

13  DWORSCHAK 1965/I. – DWORSCHAK 1965/II, 93. – LEGNER 1965. – 
LEGNER 1967.

14  HLOBIL 1974.

15  Zum Retabel KUBES/RÖSSL 1979, 70 f.

16  SCHINDLER 1978, 70, 74, 79, 82, 215–223 (wörtliches Zitat: »dramati-
sche[r] Akkord des Schlusses« S. 79).

17  BAXANDALL 1984, 33 f., 368 (Zitate S. 33).

18  KAHSNITZ 2005, 364–370.

19  FABIÁNOVÁ/VÁCHA 2008.

Anmerkungen



5.1  Besondere Akzente früherer Forschung  87 q

5 
Ikonografische 
Analyse

5.1  Besondere Akzente  
früherer Forschung
Die Forschung schenkte dem Bildprogramm des Zwett-
ler Retabels meist besondere Beachtung, nicht zuletzt 
deshalb, weil dieses Werk aufgrund seines ekstatischen 
Stils, seiner Monumentalität und der Dichte der Figuren 
eines der ungewöhnlichsten Beispiele seiner Gattung 
darstellt. Der ästhetisch-stilistische Eindruck verun-
klärte jedoch häufig die ikonografische Interpretation. 
Zu Unrecht attestierte man dem Retabel einen ausge-
sprochen rätselhaften Charakter,1 vor allem wenn es um 
die Interpretation von Einzelelementen ging. Anzuspre-
chen wären hier die von einem Putto präsentierte Wal-
nuss (Abb. 23), eine Büste mit Perlenhaube (Abb. 24),2 die 
in der Wolkenbank unter Maria erscheint, die Hohlkeh-
lenfigur mit rotem Birett (Abb. 37), die Mondsichel 
(Abb. 6) sowie jüngst auch die Inschrift des auf der 
Tumba liegenden, aufgeschlagenen Buches (Abb. 16). 
Insbesondere die Nuss und die Büste gaben bei Fragen 
zum Künstler und der Werkstatt Anlass zu wilden Spe-
kulationen. In frühen Abhandlungen stand eine grund-
legende Analyse der mariologischen Ikonografie im 
Vordergrund. So bemerkte Herbert Seiberl 1936 lediglich 
am Rande, dass sowohl die Bedeutung der Nuss als auch 
des Mannes mit der Perlenhaube noch nicht zufrieden-
stellend geklärt seien.3 Dworschak wollte 1944 die Nuss 
wenig überzeugend als Hinweis auf den Künstler – sei-
nes Erachtens Hans Nussbaum aus Bamberg, der sich in 
der Büste selbst verewigt haben sollte – verstanden wis-
sen, was jedoch in der Forschung zu Recht kaum Beach-
tung gefunden hat.4

Mit Karl Oettinger 1951 setzte sich weitgehend die 
Ansicht durch,5 dass das Bildprogramm eine humanis-
tische wie auch rätselhaft-volkstümliche Prägung be-
säße, die bis heute noch vereinzelt das Meinungsbild 
bestimmt. Hier war von einer »Zauberwelt« die Rede, der 
»auch die Puttengnomen an[gehören], die um die Dreifal-
tigkeit ihr Wesen treiben [. . . und die] aber wieder in spuk-
hafte Waldgeister mit zum Teil abnormen Fratzen verwan-
delt [werden]«.6 Auch die Gewänder schienen »durch 
Hexenkunst gegen die Schwere [anzutanzen]«.7 Sinnfällig 
wird die Annahme, der ästhetische Eindruck habe die 
ikonografische Analyse größtenteils beeinflusst, wenn 
Oettinger die Identität des Puttos mit der Walnuss kryp-
tisch mithilfe einer Sage entschlüsseln will: Bei dem 
Putto handele es sich um eine »in der österreichischen 
Volkssage mehrfach überlieferte Gestalt, die alle Fragen be-

antwortet bis auf eine, warum das Kreuz in der Nuß sei«. 
Sie »ist Symbol des Wissens von der Welt und die Nuß selbst 
das Welträtsel, um das sich alles Fragen und Forschen um-
sonst bemüht.«8 Erasmus Leisser sei als Bakkalaureus der 
Wiener Universität mit diesen Volkssagen sowie mit der 
»humanistischen Naturpoesie«9 in Berührung gekom-
men; für das Waldhafte und Verzauberte des Stils 
zeichne dagegen der Künstler verantwortlich.10 An ent-
sprechender Stelle wird der Bedeutung dieser Motive 
nachgegangen. Es sei vorausgeschickt, dass sie größten-
teils durch den ikonografisch-theologischen Kontext zu 
erklären sind und sich nahtlos in das mariologische 
Programm einfügen.

5.2  Ein mariologisches  
Programm

Die Wahl des Hauptthemas des Zwettler Retabels erklärt 
sich in erster Linie aus dem Patrozinium der Aufnahme 
Marias in den Himmel (Assumptio Mariae). Alle zister-
ziensischen Gründungen waren Maria, der Königin des 
Himmels und der Erde, geweiht; dies wurde in den Or-
densstatuten von 1134 verbindlich festgelegt.11

Die im Zwettler Schrein dargestellten Szenen des 
Todes und der Auffahrt Mariens gehen nicht auf kano-
nische Evangelientexte, sondern auf die Apokryphen 
zurück. Die populärste Sammlung der durch patristi-
sche Legendenbildungen entstandenen Marienepisoden 
stellt die Legenda Aurea des Jakobus de Voragine (um 
1262–1272)12 dar, die als sogenannte Transitus-Texte (de 
transitu beatae Mariae virginis oder de dormitione) zu-
sammengefasst wurden und seit dem ausgehenden 
13. Jahrhundert starke Verbreitung erfuhren.13 Daneben 
war vor allem im lateinischen Sprachraum der früh-
christliche Text über den Heimgang der seligen Maria des 
Pseudo-Melitos bekannt, der sich in manchen Teilen 
von der Legenda Aurea unterscheidet, so vor allem darin, 
dass er nicht die Krönung Mariens enthält.14 In der Gol-
denen Legende wird mit Verweis auf das Hohelied 4,8 auf 
die Krönung Bezug genommen, wenn Christus die Seele 
seiner Mutter mit den Worten »Komme vom Libanon 
meine Braut, komme vom Libanon, komm zu mir, daß du 
gekrönt werdest«15 in den Himmel begleitet.16 Das Zwett-
ler Bildprogramm nimmt Motive und Themen beider 
Texte auf und steht kompositorisch der mittelalterli-
chen Bildtradition nahe, die üblicherweise den Ab-
schied der um die Tumba versammelten Apostel von der 



q 88  5  Ikonografische Analyse 5.3  Voraussetzungen für einen alternativen Deutungsansatz für das Zwettler Retabel  89 q

Abb. 74  Marienkrönung. Krakau, Marienkirche, Hochaltarretabel, Gesprenge. Veit Stoß, 
1477ff. (Foto: open source/H. A. Rosbach)

Abb. 75  Aufnahme Marias in den Himmel. Krakau, Marienkirche, Hochaltarretabel, Schrein. Veit Stoß, 
1477 ff. (Foto: open source/T. Thaler)

darüber schwebenden, meist von Engeln oder Gottva-
ter bzw. der Trinität gekrönten Assumpta zeigt. In 
Zwettl gehen nicht nur die leibliche und seelische Auf-
nahme der Muttergottes im Beisein der Apostel als 
Zeugen dieses wunderhaften Ereignisses auf die Apo-
kryphen zurück.17 Die Erzengel Gabriel heraldisch 
rechts (Abb. 25) und Michael heraldisch links (Abb. 26) 
flankieren nicht zufällig Marias Engelsheer; sie lassen 
sich konkret auf den frühchristlichen Melitos-Text be-
ziehen. Beiden Erzengeln als »Hüter[n] des Paradieses 
und Fürst[en] des hebräischen Volkes« übergab Christus 
»die Seele seiner hochheiligen Mutter Maria«.18 Michael 
fungiert bei Marias leiblicher Aufnahme in den Him-
mel als Begleiter;19 Gabriel tritt zudem als Palmzweig 
tragender Verkünder von Marias Tod zu Beginn der Er-
zählung auf: »[D]a erschien ihr ein Engel in strahlendem 
Lichte, begrüßte sie und sprach: Ich grüße dich, vom Herrn 
Gebenedeite [. . .]; siehe ich bringe dir einen Palmzweig aus 
Gottes Paradies; lasse ihn vor deinem Sarge hertragen, 
wenn du in drei Tagen in deinem Leibe in den Himmel ent-
rückt sein wirst.«20

Höchstwahrscheinlich war dem Zwettler Gabriel 
ein Palmzweig beigegeben. Aber auch der nach oben bli-
ckende Jüngling Johannes muss in den Fingern seiner 
linken Hand eben jenen Palmzweig gehalten haben 
(Abb. 15),21 den Maria zuvor von Gabriel erhalten hatte 
und anschließend Johannes in einem Zwiegespräch an-
vertraute: »[D]ort zeigte sie ihm die für ihr Begräbnis be-
stimmten Gewänder und den leuchtenden Palmzweig, den 
sie vom Engel empfangen hatte, und riet ihm, er solle diesen 
Zweig vor ihrem Sarge tragen lassen, bis man sie an ihre 
Grabstätte gebracht hätte.«22

Ebenfalls auf die Überlieferung des Pseudo-Melitos 
geht die Beschreibung der »große[n] Schar von Engeln«, 
die »Lobgesänge [sangen] und den Herrn [priesen]«,23 zu-
rück. Als nahezu wortwörtliche Umsetzung darf die 
Darstellung der leiblichen Aufnahme Mariens, die von 
der seelischen Aufnahme zeitlich getrennt wird, gelten:

»Und siehe, da geschah ein weiteres Wunder. Denn ein 
großer Wolkenkranz erschien über dem Sarge, dem großen 
Ringe gleich, der den Glanz des Mondes zu umgeben pflegt. 
Und die himmlischen Heerscharen waren in den Wolken 
und sangen Hymnen, und die Erde hallte wider von den 
Klängen einer köstlichen Harmonie.«24

Die Wolken, die den auffahrenden Leib der Mutter-
gottes einrahmen und die von jubilierenden und singen-
den Engeln bevölkert werden, wirken wie Abbilder der 
»Klänge einer köstlichen Harmonie«. Als eine der ersten 

skulpierten Umsetzungen der assumptio animae et cor-
poris gilt das Krakauer Marienretabel von Veit Stoß 
(1477–1489, Abb. 74, 75).25

5.3  Voraussetzungen für einen 
alternativen Deutungsansatz für  
das Zwettler Retabel

Es ist deutlich geworden, dass das Zwettler Hochaltar-
retabel zunächst ein konventionelles mariologisches 
Bildprogramm gemäß den apokryphen Überlieferungen 
aufweist. Dennoch bleibt der Betrachter in Hinsicht auf 
die bereits zum Teil angesprochenen Einzelelemente – 
die Walnuss, die Mondsichel und das Buch in der Mitte, 
die Hohlkehlenfigur, die von den Engeln gehaltenen 
großen Spruchbänder wie auch den Eichenbaum – mit-
unter ratlos zurück. Bisher ließen sie sich nur in Ansät-
zen erklären. So wurde die Mondsichel zwar zu Recht als 
bildtraditioneller Hinweis auf die Darstellung Mariens 
als Apokalyptisches Weib erwähnt, jedoch wurde der 
engere Zusammenhang des Schreinbilds mit Apoka-
lypse 12,1 nicht erkannt. Die Identifizierung des Hohl-
kehlenheiligen mit rotem Birett konnte ebenso wenig 
zufriedenstellend geklärt werden wie etwa die Bedeu-
tung der Walnuss. Mit der folgenden These und der ihr 
zugrunde liegenden Analyse soll neben der allgemeinen 
Interpretation ein weiterer Deutungsansatz des ikono-
grafischen Programms des ehemaligen Zwettler Hoch-
altarretabels vorgestellt werden, der sowohl die schwer 
identifizierbaren und einzuordnenden ikonografischen 
Elemente als auch die Ausprägung des »expressiven« 
Stils schlüssig erklären kann.

Mit der ikonografischen Untersuchung untrennbar 
verbunden ist nämlich die Frage nach dem kirchenpoli-
tischen und historischen Kontext und nach den Inten-
tionen des Konzeptors Erasmus Leisser, das heißt hin-
sichtlich der Funktionen des Schnitzretabels und seiner 
Gestaltung. Wird man zunächst vom Gesamteindruck 
überfordert, wird bei näherer Betrachtung die dichte 
Überlagerung mehrerer mariologischer Themen augen-
scheinlich, die für mittelalterliche Bilder und Bildwerke 
zwar nicht grundsätzlich eine Seltenheit ist, die jedoch 
gemessen an ihrer Betonung und ihrer Summe im 
Zwettler Retabel eine große Besonderheit darstellt. 
Überhaupt muss erstaunen, dass mitten in den ersten 
Jahren der »konfessionellen« Debatte ein Schnitzretabel 
dieses Ausmaßes in Auftrag gegeben wurde. Kam dem 



q 90  5  Ikonografische Analyse 5.3  Voraussetzungen für einen alternativen Deutungsansatz für das Zwettler Retabel  91 q

überbordenden mariologischen Programm eine beson-
dere Funktion zu? Weshalb wurde auf einen derart aus-
drucksstarken Stil zurückgegriffen? Bislang wurden 
diese Fragen nur unter allgemeinen Gesichtspunkten 
angesprochen, nämlich in Bezug auf das Patrozinium, 
auf den allgemeinen Zeitstil der sogenannten Donau-
schule, in Bezug auf den Stil als Ausdruck einer Um-
bruchszeit, wie auch in Bezug auf die Tradition der gro-
ßen Schnitzaltäre.26

Meiner Erörterung liegt die These zugrunde, dass 
das Retabelprogramm eine Reaktion auf die lutheri-
schen Neuerungen darstellt. Diese wird sowohl ikono-
grafisch als auch durch die quellenmäßig belegbare Be-
teiligung Erasmus Leissers an Rekatholisierungsmaß-
nahmen des österreichischen Erzherzogs begründet. 
Dabei sei nachdrücklich auf die Problematik bei der 
Unterscheidung von traditionellen altgläubigen Pro-
grammen und den subsidiär als »gegenreformatorisch« 
oder »konfessionsparteilich« zu bezeichnenden Bild-
programmen hingewiesen: Handelt es sich »lediglich« 
um ein rein traditionelles oder schon um ein auf Martin 
Luthers Neuerungen reagierendes Programm? Mutet das 
Retabel nicht allein vor dem Hintergrund der erbitterten 
Auseinandersetzungen um Bilder, um deren Kult und 
schließlich um die Existenz der alten Kirche bereits wie 
eine bewusste Gegenreaktion an? Lässt sich das mario-
logische Programm von den kirchenpolitischen und 
frömmigkeitsgeschichtlichen Umwälzungen trennen? 
Diesen Fragen muss mit Bedacht nachgegangen wer-
den; allein aufgrund einer allgemein »apokalypti-
schen« Gemengelage, zu der neben der Reformation 
unter anderem auch die Türkenbedrohung vor Wien 
gehörte, lassen sie sich nicht schlüssig beantworten. 
Dass eine derart monumentale und stilistisch wie 
handwerklich beeindruckende Stiftung wie das Zwett-
ler Retabel – unter anderem – eine ausgesprochen emo-
tionale Ansprache der Betrachter zum Ziel gehabt haben 
muss, ist kaum zu bezweifeln. Auf den Stil wird im Ka-
pitel 6 einzugehen sein.

Bevor das ikonografische Programm auf eine »anti-
reformatorische« Bildstrategie hin untersucht wird, 
müssen die historischen und kirchenpolitischen Hin-
tergründe zumindest in groben Zügen beleuchtet wer-
den. Die dichte Aufeinanderfolge der umstürzenden 
reformatorischen Vorgänge und ihre rasche Verbreitung 
und Rezeption lassen erahnen, dass auch Erasmus Leis-
ser, das Kloster Zwettl und damit letztlich das dortige 
Retabel von ihren Auswirkungen nicht unberührt blie-

ben. Dass die Marienikonografie dabei in erster Linie 
stark in der Tradition vorausgehender (Zisterzienser-)
Retabel und des zisterziensischen Marienverständnis-
ses steht, schließt die These nicht aus. Die fast schon 
apodiktische Inszenierung der alten Glaubenswahrhei-
ten im Schrein ist es, die vor diesem Hintergrund Zwei-
fel an einer ausschließlich traditionellen Bildfunktion 
aufkommen lässt. Das Hochaltarretabel diente selbst-
verständlich wie üblich der Verehrung der Patronin und 
der Veranschaulichung der feierlichen Messliturgie, 
ebenso wie es memoriale Funktion besaß.

Eine weitere Funktion von Retabeln und zugehöri-
gen Messstiftungen, welche die finanzielle Versorgung 
von Priestern in Form von Pfründen garantierten, war 
die Verpflichtung der Konventualen zu immerwähren-
den Memorialdiensten für den oder die Stifter. Mit der 
mittelalterlichen Stiftungspraxis gingen das fest im 
Glauben verwurzelte Verständnis von der Heilswirkung 
von Bildern sowie die Überzeugung von der Werkge-
rechtigkeit einher, die dem Stifter die Sicherung seines 
Seelenheils ermöglichte. Dass das Retabel in dieser Tra-
dition steht, wird insbesondere an der Flügel- und Ge-
sprenge-Ikonografie deutlich, welche die Erlösungs-
hoffnung vor Augen führt, in deren Rahmen Maria die 
prominenteste Mittlerin war.27

Für die hier formulierte Hypothese ist die Datierung 
des Retabels von großer Bedeutung, worauf bereits im 
vorausgegangenen Kapitel hingewiesen wurde. Haupt-
grund für den Umstand, dass das Retabel bislang kaum 
mit den reformatorischen Umbrüchen in näheren Zu-
sammenhang gebracht wurde, ist die irrige Annahme, 
das Retabel sei im Jahr 1516 begonnen und somit noch 
vor Luthers Thesenanschlag konzipiert worden. Der Fer-
tigungszeitraum kann jedoch quellenmäßig nicht näher 
bestimmt werden. Aufgrund von Beobachtungen, die 
eine unmittelbare Reaktion auf die Reformation er-
kennbar werden lassen, ist allerdings von einem Beginn 
der Arbeiten nach 1518 auszugehen. Die Einschätzung 
der Fertigungsdauer eines solch großen Altaraufsatzes 
erweist sich aufgrund der lückenhaften Quellenlage als 
sehr schwierig. Sicherlich war sie von der Größe der 
Werkstatt abhängig, aber auch Bezahlung und Werk-
stattorganisation oder äußere Umstände, die eine Un-
terbrechung veranlassten, konnten den Herstellungs-
zeitraum beeinflussen.28

5.3.1  Martin Luthers Haltung zu Ablass, 
Heiligenverehrung und Bildgebrauch –  
ein chronologischer Überblick
Zunächst scheint es wichtig, die zeitlich dichte Aufein-
anderfolge der Ereignisse um Martin Luthers »Aufbruch 
in die Reformation« zu rekapitulieren, um aufzuzeigen, 
dass eine Reaktion darauf schon in einem vergleichs-
weise frühen Werk wie dem Zwettler Retabel zumindest 
nicht auszuschließen ist. Der Reformtheologe verur-
teilte in seinen 95 Thesen vom Oktober 1517 bekanntlich 
die päpstliche Ablasspraxis und den damit verbundenen 
Glauben an die Verdienstlichkeit von guten Werken und 
speziell Kunstwerken aufs Schärfste. Bereits im Früh-
jahr des darauffolgenden Jahres waren seine Thesen an 
die Öffentlichkeit gedrungen, sodass sie zu einem heiß 
diskutierten Anliegen wurden. Bis 1519 wurden allein 45 
seiner Schriften massenhaft vervielfältigt.29 Die Sicht 
auf die altkirchliche Frömmigkeitspraxis und damit 
auch auf Kunststiftungen in ihrem traditionellen Ge-
brauch veränderte sich rasch. Auch wenn in diesen frü-
hen Jahren eine Spaltung in zwei Konfessionen noch 
längst nicht »ausbuchstabiert« war, verbreiteten sich 
Luthers radikale Ansichten wie ein Lauffeuer. Seine Kri-
tik beschränkte sich nicht bloß auf die Ablasspraxis, an 
der sich das Kirchenoberhaupt bereichert hatte. Zu-
gleich lehnte er Gebetsübungen mit und vor Bildern und 
Bildwerken sowie den damit zusammenhängenden 
Glauben an deren Heilsnotwendigkeit ab.30 Gerade die 
Debatten um Funktion und Berechtigung der Verehrung 
von Heiligen und ihrer Anrufung als Mittler, die zu-
gunsten einer rein auf der Heiligen Schrift beruhenden 
Lehre und Liturgie (sola scriptura) abzutun seien, dürf-
ten an monastischen Vertretern nicht vorübergegangen 
sein. Den offiziellen Bruch mit der alten Kirche vollzog 
Luther mit seinen 1520 publizierten Schriften An den 
christlichen Adel deutscher Nation und Von der Freiheit 
eines Christenmenschen. Einen entscheidenden Beitrag 
zur tiefgreifenden Verunsicherung der monastischen 
Welt, die in eine langanhaltende Identitätskrise mün-
dete, leistete Luthers Schrift De votis monasticis iudicium 
(Urteil über das Mönchsgelübde) von 1521, der ein Wid-
mungsbrief an seinen Vater vorangestellt war (Abb. 76). 
Seiner persönlichen Abrechnung mit dem Mönchsge-
lübde lag eine fundamentale Kritik an der mönchischen 
Lebensform und damit den monastischen Institutionen 
zugrunde, die umso glaubhafter schien, da sie aus Sicht 
eines ehemals Zugehörigen formuliert wurde. Diese 
neue theologische Gedankenbildung wirkte als unmit-

telbare Existenzbedrohung auf die Klöster und ihre 
Geistlichen, da sie sowohl das gesamte Frömmigkeits-
wesen mit Ausrichtung auf die Rettung des Seelenheils 
als auch das Selbstverständnis der Geistlichen infrage 
stellte. Die Ablehnung der mönchischen Gelübde ergab 
sich gemäß der Reformtheologie aus der Tatsache, dass 
die Bibel nicht zwischen den Geboten für Laien und den-
jenigen für Mönche unterschied, weshalb eine Unter-
scheidung zwischen höheren und niederen Christen 
nicht gerechtfertigt war. Damit wurde auch das mönchi-
sche Vollkommenheitsideal grundsätzlich infrage ge-
stellt. Nach Gustav Reingrabner ging es Luther vor-
nehmlich »um die Herzensechtheit der agape, nicht um 
den Stand«.31 Folglich war auch kein Verlass mehr auf die 
erwartete Heilsseligkeit als Folge der mönchischen Ge-
lübde, da nicht das Handeln, sondern allein der Glaube 
zur Seligkeit führe. Mit der Verabschiedung vom Ver-
ständnis des mönchischen Lebens als eines per se guten 
Werks ging auch der Glaube an die Verdienstlichkeit von 

Abb. 76  Martin Luther: De votis monasticis, Martini Lutheri iudicium. 
Basel 1522. Exemplar der Bayerischen Staatsbibliothek München.  
Titel (https://api.digitale-sammlungen.de/iiif/image/v2/bsb10204238_ 
00005/full/full/0/default.jpg [30. 1. 2022])



6.1  Die Mönche  147 q

6 
Öffentlichkeit 
im Kloster
Der Kreis der Rezipienten

Die grundsätzliche Diskussion über Funktionen von 
Kunst im sakralen Kontext, wie sie seit Gregor dem Gro-
ßen und dem byzantinischen Bilderstreit geführt wurde, 
ist hier nur kurz in Erinnerung zu rufen. Auch im 
15. Jahrhundert war die Definition des Dominikaners 
Johannes’ von Genua († 1298) im Catholicon (1286) gän-
gig: »Wisse, daß es drei Gründe für die Institution von Bil-
dern in den Kirchen gibt. Erstens zur Unterweisung der 
einfachen Menschen, weil sie durch Bilder belehrt werden, 
als wären es Bücher. Zweitens, um das Geheimnis der In-
karnation und Beispiele der Heiligen dadurch stärker auf 
unser Gedächtnis wirken zu lassen, daß wir sie täglich vor 
Augen haben. Drittens, um Empfindungen der Frömmig-
keit hervorzurufen, die durch Gesehenes leichter wach wer-
den als durch Gehörtes.«1 Die Frage ist, wem und in wel-
chem Maße die Hauptzwecke der Bilder – Didaktik für 
Ungebildete, Inhaltsvermittlung und Verstärkung von 
Empfindungen und Frömmigkeit – in einer Zisterzien-
serkirche dienen sollten. Insbesondere der durch die 
gewählte Form intensivierte »Aufforderungscharak-
ters« des Zwettler Retabels lässt es sinnvoll erscheinen 
nachzuforschen, an welche Gruppe von Betrachtern sich 
das Bildprogramm richtete, ob außer den Mönchen noch 
andere Personengruppen Zutritt zum Chor hatten und 
wie die Blickverhältnisse in den Chorbereich etwa vom 
Umgangschor waren. Noch immer steht die Forschung 
bezüglich der spätmittelalterlichen Nutzung der Zister-
zienserklöster durch Außenstehende auf einer schma-
len Quellenbasis. So konstatiert Untermann: »Inwieweit 
das tägliche Leben der Konvente von der häufigen Anwe-
senheit weltlicher Großer geprägt wurde, bedarf weiterer 
Forschung.«2 Fest steht, dass zisterziensische Abteien 
diesbezüglich wesentlich schärferen Verordnungen 
unterlagen als Klöster anderer Orden. Dies hing im We-
sentlichen mit dem strengen Klausurgebot der Mönche 
zusammen. Trotz der zunehmenden Öffnung eines 
nichtmönchischen Teils des Kirchenraums für Laien an 
hohen Festtagen im Laufe des 14. Jahrhunderts ist die 
Frage nach der Nutzung des Chorbereichs durch welt-
liche Vertreter vor allem im 15. und zu Beginn des 
16. Jahrhunderts noch nicht hinreichend beantwortet 
worden. Da sich diesbezüglich kaum ein allgemeiner 
Grundsatz formulieren lässt, muss zur Beantwortung 
der Frage die spezifische Situation vor Ort ausgewertet 
werden, sofern es die Quellen zulassen.

6.1  Die Mönche

Zweifellos konnte und sollte das Retabel täglich von den 
Mönchen zum Chorgebet und zur Konventsmesse be-
trachtet werden. Für sie dürfte es sowohl wie eine Be-
stätigung ihrer Ideale und Glaubenswahrheiten als auch 
wie eine Mahnung gewirkt haben. Auch in Österreich 
schlossen sich immer mehr Kleriker, vom Vikar bis hin 
zum Bischof, der Reformation an.3 Seit den frühen 
1520er Jahren verließen immer mehr Mönche wegen des 
neuen Glaubens ihre Klöster; als Folge von Luthers Ein-
fluss verringerte sich außerdem die Anzahl der Kloster-
eintritte.4 Dies beschleunigte den Verfall der altkirch-
lichen Ordenslandschaft erheblich. Auch Erasmus Leis-
ser muss sich des Niedergangs schmerzlich bewusst 
gewesen sein: 1528 verfügte das Kloster nur noch über 
sechs Mönche, einen Weltpriester und einen Organis-
ten, sodass »[d]er Chorgesang [. . .] von selbst auf[hörte], 
und die gestifteten Messen [. . .] nicht mehr gelesen werden 
[konnten]«.5 Aus diesem Grund forderte der Erzherzog 
vom Abt die Aufnahme von rund 20 neuen Novizen in-
nerhalb einer vorgegebenen Frist. Diesem Anliegen kam 
Leisser ein Jahr später mit 17 neuen Novizen nach.

6.2  Die Konversen
Konversen waren vor allem zu Beginn der zisterziensi-
schen Reformbewegung als fester Bestandteil des Klos-
ters weitgehend für das wirtschaftliche Wohl des Klos-
ters verantwortlich. Sie verfügten über keine Weihestu-
fen und ihnen war gemäß der Konversenregel (liber usus 
conversorum) der rangniedrigere Konversenchor, archi-
tektonisch gesprochen das Kirchenschiff, zugedacht. Ihr 
Altar war der Kreuzaltar westlich einer Chorschranke. 
Wie zuvor ausgeführt, lag diese in Zwettl beim Neubau 
der Kirche wohl zunächst auf Höhe der östlichen Vie-
rungspfeiler, später, seit der Fertigstellung zweier Lang-
hausjoche Ende des 15. Jahrhunderts an deren westli-
chem Ende. Solange die neue Kirche nicht vollendet war, 
versammelten sich die Konversen also in den noch be-
stehenden Teilen der älteren. Der Blick auf Mönchschor 
und Hochaltar dürfte ihnen so gut wie immer verwehrt 
gewesen sein.

Im Stift Zwettl hat sich eine deutsche Konversenre-
gel (Cod. 129, um 1300) erhalten, aus der etwa hervorgeht, 
dass die des Latein unkundigen Klosterkonversen nicht 
zum Mönch geweiht werden durften, keine Bücher lesen 
durften und nur an den zwölf kirchlichen Hochfesten 



q 148  6  Öffentlichkeit im Kloster 6.3  Adelige Laien in der Kirche  149 q

frei hatten. Ihre Arbeit mussten sie jeweils mit einem 
Gebet beginnen und beschließen; insgesamt lernten sie 
nur einige wenige Gebete, wie etwa das Pater Noster, das 
Ave Maria oder das Glaubensbekenntnis.6

Informationen zu den Konversen während Leissers 
Amtsperiode sind kaum zu erlangen. Angesichts des 
niedrigen Personalstands im Jahr 1528 ist nicht von 
einer nennenswerten Anzahl an Konversen auszuge-
hen, zumal das Kloster auch in den 1490er Jahren unter 
Abt Kolomann (amt. 1490–1495), der mit insgesamt 44 
Angehörigen einen »feinen Convent beysammen« hatte, 
nurmehr fünf Konversen zählte.7 Das entspricht der üb-
lichen Entwicklung des Konverseninstituts im Laufe des 
Mittelalters.

6.3  Adelige Laien in der Kirche
Angesichts des außergewöhnlichen Programms und der 
äußerst qualitativen und eindrucksvollen Ausgestal-
tung des Retabels ist trotz des Bewusstseins für die re-
striktiven Bestimmungen schwer vorstellbar, dass es 
sich ausschließlich an die Mönche richten sollte. Zwar 
lassen sich die konkrete Situation vor Ort und die litur-
gischen Zeremonien nicht im Einzelnen rekonstruieren, 
doch legen archivalische Hinweise die Anwesenheit von 
Adeligen im Chorbereich, zumindest im Umgangschor, 
nahe. Offenbleiben muss, ob das große Retabel vom Um-
gangschor aus zu sehen war. Da gerade die ober- und 
niederösterreichischen Ständemitglieder maßgeblich 
zu den frühen Unterstützern der Reformation gehörten, 
stellt sich zudem die Frage nach einer möglicherweise 
angestrebten Einflussnahme des Zwettler Retabels auf 
einen adeligen Betrachterkreis.

Es kann nicht grundsätzlich von einer Nutzung des 
Chorbereichs durch Außenstehende und vom Blick auf 
den Hochaltar vom Kirchenraum ausgegangen werden. 
Zwar wurde der Kirchenraum seit dem 14. Jahrhundert 
an wenigen Hochfesten für Laien geöffnet, doch war 
auch dann die Sicht in den Hochchor nur eingeschränkt, 
wenn nicht sogar durch Abschrankungen gänzlich un-
möglich.8 Grundlegende Einzelstudien zu Zisterzienser-
klöstern in dieser Frage fehlen freilich. So ist auch die 
Frage nach der Anwesenheit von Stiftern und Stifterfa-
milien im Presbyterium nicht geklärt. Dass die zahlrei-
chen Altarweihen in Zwettl ab dem dritten Viertel des 
13. Jahrhunderts mit einer »zunehmenden ›Öffentlich-
keit‹«9 in Zusammenhang stehen, muss daher genauer 
untersucht werden.

Bekanntlich wurde das Begräbnisrecht im Kirchen-
innenraum, das in der Anfangszeit des Ordens nur eini-
gen wenigen im Kloster verstorbenen Priestern und 
Klosterangehörigen vorbehalten war, mit der Zeit gelo-
ckert, da »sich die Vorstellungen von einer gänzlich unab-
hängigen Ordensgemeinschaft von Beginn an nur schwer-
lich durchsetzen ließen«.10 Dass grundsätzlich hohe Geist-
liche in Zwettl ihre Ruhestätte fanden, beweist die Grab-
lege des bereits genannten Titularbischofs von Antivari 
und Mönchs aus Zwettl, Rudgerus, der 1305 noch im 
alten romanischen Südquerhaus vor dem Bernhardialtar 
begraben wurde.11

Waren die Klöster durch ihre Stifter von Beginn an 
auf eine weltliche Finanzierung gegründet, so bestand 
auch später eine Abhängigkeit von weltlichen Einkünf-
ten, und den allgemein verbreiteten Gepflogenheiten 
der Jenseitsvorsorge konnten sich auch die Zisterzienser 
nicht entziehen. Dies belegen die Altarweihen ab dem 
dritten Viertel des 13. Jahrhunderts sowie die große An-
zahl an Seelgerätstiftungen.12 Es lag schlicht im Wesen 
dieser materiellen Zuwendungen, dass sie mit dem 
Wunsch nach immerwährendem liturgischen Anden-
ken für die Stifter verbunden waren. Auch für Zwettl ist 
festzustellen, dass die zahlreichen Stiftungen und Ver-
pflichtungen zur Totenmemoria zu einer starken Bin-
dung an adelige Laien geführt haben,13 wie es sich für 
andere bedeutende Abteien wie Raitenhaslach, Ebrach, 
Heilsbronn oder Doberan ebenfalls nachweisen lässt.14

Zunächst aber konnten die strengen Bestimmungen 
der Zisterzienser hinsichtlich der Nutzung der Kloster-
kirche nur im Einzelfall gelockert werden. Beispielhaft 
sei hier das Verbot von Anniversargedächtnissen für 
Stifter durch das Generalkapitel von 1252 erwähnt, des-
sen Aufhebung nur in Einzelfällen gewährt wurde. Ein 
Jahr zuvor hatte sich Heiligenkreuz das Recht genehmi-
gen lassen.15

6.3.1  Entwicklung adeliger Grablegen  
und zugehöriger Stiftungen
In Zwettl lässt sich dies zunächst am Kuenringer-Erb-
begräbnis im eigentlich den Äbten vorbehaltenen Kapi-
telsaal noch vor der Aufhebung des offiziellen Begräb-
nisverbots für Laien in Klöstern von 1228 durch Papst 
Gregor IX. ablesen.16 In etlichen Zisterzienserklöstern 
wurde die Bestattung von Laien im Kapitelhaus vom Ge-
neralkapitel verboten und nur für Äbte sowie für Bi-
schöfe und Könige bzw. Königinnen genehmigt, so etwa 
durch eine Verordnung von 1180, die sich auf mehrere 

Zisterzen bezog.17 Es kam vor, dass sich diese Verord-
nungen nur an bestimmte Klöster richteten.18 Demnach 
ist es möglich, dass Zwettl, das laut Kubes nicht im Ver-
botsschreiben aufgeführt wurde,19 davon ausgenommen 
war. Vielleicht hatte sich die Abtei eine Erbgrablege im 
Voraus genehmigen lassen. Jedenfalls ist dies beim Ge-
neralkapitel nicht zur Anzeige gekommen, wie es für 
andere Fälle überliefert ist.20 Dass hier systematisch 
eine dynastische Grablege für das Gründergeschlecht 
errichtet wurde, darauf deuten die Grablegen aller 
männlichen Familienmitglieder seit Albero III. († 1182) 
bis zum ausgehenden 13. Jahrhundert.21 Das 1197 von 
Hadmar II. von Kuenring gestiftete Ewiglicht auf dem 
Petersaltar im nördlichen Nebenchor diente mit Sicher-
heit seiner Memoria.22

Mit der Grablege des Kuenringers Heinrich IV. 
(† 1293) folgte man einerseits noch den zisterziensi-
schen Gepflogenheiten, die für Stifter eigene Kapellen 
außerhalb der Abteikirche forderten – das schönste Bei-
spiel ist die Michaelskapelle in Kloster Ebrach.23 Ande-
rerseits näherte man sich mit der eigens für ihn errich-
teten Allerheiligenkapelle der Kirche: Sie lag bereits am 
romanischen Chor der ersten Abteikirche.24

Bald nach der Allerheiligenkapelle Heinrichs IV. 
von Kuenring ist 1299 die Planung einer eigenen Grab-
kapelle durch die Herren von Falkenberg gesichert.25 Da 
sie nicht realisiert wurde, ist auch der dafür vorgese-
hene Bestattungsort nicht überliefert. Eine Urkunde des 
Eberhard von Wallsee von 1318 belegt, dass dieser zur 
Erinnerung an seinen Vater Friedrich im Kloster Zwettl 
einen Jahrtag stiftete. Friedrich hatte zuvor dort »sein[..] 
totpette erwelt«,26 doch konnte er vor seinem Tod die 
Stiftung nicht mehr selbst durchführen.27 Ebenfalls 
noch vor dem Chorneubau seit 1343 ist um 1330 die Stif-
tung Ottos von Lichtenegg erfolgt, wobei sich heute 
nicht mehr nachvollziehen lässt, an welchem Ort der 
von ihm bestiftete Altar aufgestellt war.

Der Ausbau des Chors zwischen 1343 und 1348 und 
zwischen 1360 und 1383 zu einem Hallenumgangschor 
mit 13 Radialkapellen nach dem Schema der französi-
schen Kathedralgotik und auch dem Vorbild der erwei-
terten Abteikirche von Clairvaux muss der Möglichkeit 
zur Bestiftung dieser Kapellen vornehmlich durch Ade-
lige gedient haben.28 Mit einer Summe von 400 Pfund 
Pfennig leitete die Stiftung des Hans von Klingenberg 
und seines Sohnes auf den Peter und -Pauls-Altar für 
die neue Kapelle »auf die tenken [linken, d. h. nördli-
chen, Anm. D. A.] abseiten des newn chor«29 die Bestif-

tung des Neubaus ein. Insgesamt scheint der Ausbau 
des Chors maßgeblich durch Stiftungsgelder adeliger 
Familien finanziert worden zu sein, der zusammen mit 
dem Querhaus insgesamt 1 300 Pfund Wiener Pfennige 
kostete:30 Schon im Voraus hatte Albero von Lichtenegg 
1341 eine Stiftung für den Annen-Altar in der ersten 
Chorkapelle der Nordseite getätigt.31 1345 legte Jan von 
Kapellen zusammen mit seiner Frau 30 Pfund Pfennig 
für den Bau der Johanneskapelle an. Aus dem Jahr 1347 
ist eine Spende des Dieners des Kustos namens Ulrich 
über 60 Talente für den Altar zu Ehren der hll. Ulrich 
und Leonhard im neuen Chor überliefert. 1362 stiftete 
Andre von Liechtenstein 100 Pfund Pfennige für die 
damalige Gregorskapelle, die heute allen Kirchen
vätern geweiht ist.32 Im November 1348 wurden 14 Al-
täre durch den Bischof von Passau geweiht; erst 1383, 
wahrscheinlich nach der vollständigen Einwölbung 
des Chors und Chorumgangs, folgte die Weihe des 
Hochaltars.33

Zu Beginn des 15. Jahrhunderts sind weitere Stiftun-
gen für die neuen Kapellen nachweisbar, wie etwa eine 
Messstiftung des Grafen Johann zu Hardegg für die Jo-
hanneskapelle im Jahr 1401. Sieben Jahre später folgt die 
Anweisung Johanns von Neidegg vermutlich ebenfalls 
für die Johanneskapelle: »[. . .] sullen mir und allen meinen 
miterben und nachkomen in demselben irem kloster dacz 
Zwetl ain chappellen ausczaigen [. . .]«.34

Dieses Geschehen – Karl Kubes spricht von einer 
»Aneignung der Kirche durch Grablegen Außenstehen-
der«35 – erhöhte auch sehr bald den Druck auf die Ku-
enringer als primi fundatores, den Anspruch auf eine 
Bestattung innerhalb des Chorbereichs geltend zu ma-
chen. Obwohl Leutold I. noch im Kapitelhaus ein Ewig-
licht gestiftet hatte, »daz ze allen zeiten tag und nacht 
prinnen sol ob meiner vordern grab, vor meinen alter im 
capitl«,36 ließ er sich 1312 im Mittelpresbyterium, also 
unmittelbar vor dem Allerheiligsten, bestatten.37 Seine 
Frau Agnes folgte ihm 1341 mit der Grablege »in gradu 
presbiterii«.38 Auch Johann I. und Leutold II. fanden in 
den 1340er Jahren im Presbyterium beim Hochaltar 
ihre ewige Ruhestätte.39 Aus dem Jahr 1382 sind Ablässe 
für die Michaelskapelle überliefert, in der Neitz von 
Kuenring begraben wurde.

Diese Vorgänge beleuchten recht genau die rege 
Stiftungstätigkeit der Kuenringer und anderer nobler 
Familien wie auch ihr Selbstverständnis in Bezug auf 
ihre Bestattungsorte innerhalb der Klosterkirche. Dem-
nach ist auch auf die persönliche Gegenwart der Hinter-



q 150  6  Öffentlichkeit im Kloster 6.3  Adelige Laien in der Kirche  151 q

bliebenen und Nachkommen bei der liturgischen Toten-
memoria zu schließen. Als bildlicher Beleg für die An-
wesenheit ranghoher Adeliger während der eucharisti-
schen Messe schon zu Beginn des 13. Jahrhunderts 
wurde eine Zeichnung im sogenannten Musterbuch 
(eher einer didaktischen Sammelhandschrift) des Zis-
terzienserklosters Rein ins Feld geführt (Abb. 110). Der 
Konsekration einer Hostie durch den Priester und einen 
Mönch am Altar wohnt ein in einen Hermelinmantel ge-
kleideter Fürst bei, der seine Hände empfangend erho-
ben hat.40 Da alle zwölf, sehr unterschiedlichen Szenen 
der ersten drei Bildseiten der Handschrift unter Rund-
bogenarkaden spielen, sind diese als reine Rahmung 
und Gliederung zu verstehen, nicht als Abbreviatur 
eines Kirchenraums. Somit kann keine Aussage darüber 
getroffen werden, ob die Messhandlung als am Haupt-
altar einer Kirche stattfindend verstanden werden kann.

6.3.2  Totengedächtnisfeier für Johann IV.  
von Kuenring (1513)
Für die Totengedächtnisfeier zu Ehren Johanns IV. von 
Kuenring-Seefeld, den Mitstifter des Zwettler Retabels, 
ist die Anwesenheit hoher Adelsfamilien belegt, die un-
mittelbar an die Passage über seinen Tod am 6. Mai 151341 
und sein Begräbnis im Umgangschor anschließt: »Anno 
1513. 6. May ist gestorben Johann von Cünring zu Seefeldt 
des Balthasars I. Sohn, so in des Closters Kirchen von St. 
Michaelis Capelln unter einen rothen marmorstain, darauf 
die schrifft, dessen und dessen Wappen gehauen, begraben 
ligt, an der grossen Säul henket sain Schildt schön gemah-
let. Zur dessen dreissigsten zu celebriren seyedt eingeladen 
worden nachfolgende Herrn: Wilhelmb und Wolfgang ge-
brüder von Zelcking sambt andern ihren 2. Brüedern, und 
dero Schwestern Anna, und Anastasia: Ludtwig von Star-
hemberg, zu Rappotenstain: Georg von Liechtenstain zu 

Niclsburg: Jacob von Arburg des verstorbenen Schwager: 
Rudolff und Sebastian von Hohenfeldt zu Kirchberg am 
waldt: Sigmundt von Eyzing zu Schratenthal: Carl von 
Hochenfeldt: Peter von Hofkirchen: Herr Jameretzky: Leo-
poldt, und Wilhelmb von Neudegg zu Rastenberg, und an-
deren unser, daraus, was der Chünringer geschlecht für ein 
ansehen, und Ehr gehabt, zu schliessen.«42

Der Ort der Feierlichkeit wird zwar nicht ausdrück-
lich erwähnt, doch ist davon auszugehen, dass dieser 
Teil der »feyerlichen Exequien«43 direkt am Begräbnisort 
begangen wurde. Beim sogenannten Dreißigsten han-
delte es sich um eine Totengedächtnisfeier, die im An-
schluss an die Totenmesse und die Beisetzung des 
Leichnams am 30. Tag nach dem Tod abgehalten wur-
de.44 Die mittelalterliche Begräbnisfeier fand nach der 
Aussegnung und Übertragung des Leichnams in die 
Kirche und seiner dortigen Aufbahrung im Chor oder 
vor dem Lettner stets am Grab des Verstorbenen statt.45 
Zu diesen Totengedächtnisfeiern gehörten neben dem 
Dreißigsten regulär auch diejenigen am dritten und 
siebten Tag. Sie enthielten gesungene Seelmessen und 
Grabvisitationen, häufig auch Totenoffizien.

Zum Begräbnis des Albrecht Achilles, Markgrafen 
von Ansbach und Kurfürsten von Brandenburg (* 1414, 
reg. 1440–1486), im Jahr 1486 in der Zisterzienserkirche 
Heilsbronn fanden sich die Fürsten und ihr Gefolge im 
Chorgestühl der Mönche ein, während die Mönche zwi-
schen dem (Mönchs-)Chor und dem nahe des Kreuzal-
tars situierten Grab wahrscheinlich auf einer temporä-
ren, an die Chorschranke gelehnten Konstruktion Messe 
hielten: »Item die Munich des Closters haben gesungen 
Vigily vnd Mess zwischen dem Chor vnd dem Grab, In der 
Hohe ein Geheuss gehabt, darauff sie gestanden vnd ge-
sungen haben, vnd seind dy Fursten vnd der Fursten Bot-
schafft im Kore In stulen gestanden auff beyden seytten.«46

Diese Memorialleistungen zum Gedenken an den 
Verstorbenen erhielten auch in Zisterzienserklöstern 
zunehmend öffentlichen Charakter, der sich insbeson-
dere in den Armenspeisungen niederschlug.47 Dass sich 
die Familienmitglieder und anderen Adeligen an Jo-
hanns Grab48 im Umgangschor eingefunden haben 
müssen, ergibt sich nicht zuletzt aus der Tatsache, dass 
die Grablege nicht nur unmittelbar und untrennbar mit 
der Totenmemoria für den Verstorbenen, sondern auch 
mit der gesellschaftlichen Repräsentation, nämlich wie 
es in der Zwettler Handschrift heißt: mit der Demonst-
ration von »ansehen und Ehr« seines Geschlechts, ver-
bunden war, die im 16. Jahrhundert ihren sichtbaren 

Ausdruck in der breitenwirksamen Ausrichtung des 
Dreißigsten fand.49 Um die Vollzähligkeit aller rangho-
hen Gäste zu garantieren, konnte es vorkommen, dass 
die Feierlichkeit verschoben werden musste, sodass der 
Termin nicht am 30. Tag eingehalten werden konnte. Die-
ser Umstand ist auch für Johanns Totenfeier bezeugt: »Er 
hinterließ [aus seiner Ehe] mit Anna von Zelckingen fünf 
Söhne: Christophorus, Florianus, Marquadus, Wilhelmus 
und Balthasar II. An den fünften Kalenden des Juni sollte der 
30. Todestag gefeiert werden, allerdings schob Abt Erasmus 
den Termin auf, über welchen Aufschub er solche Briefe er-
hielt: ›Herr Wilhelm von Zelcking schreibt, dass es ihm gefalle, 
dass der Abt den dreißigsten Todestag des Chunring, Freude 
seines Angedenkens, bis zum zweiten Wochentag vor St. 
Vitus aufschiebe, das ist der 13. Juni. Außerdem bejahe er, 
dass er bereits einige Herren zu den Festlichkeiten eingela-
den habe, fragt auch den Abt, ob einige benachbarte Herren 
eingeladen würden. Seveld, im Jahr des Herrn 1513, sechster 
Tag nach Himmelfahrt, 6. Mai.‹«50

Zum memorialen Gesamtkomplex der Bestattung 
und Erinnerung des Verstorbenen gehörte also auch 
seine repräsentative Selbstdarstellung, die aufs Engste 
mit dem Grabmal bzw. der Grabplatte verbunden war.51

Die Anwesenheit von »einem König, Fürsten und vie-
len Bürgern, de[m] Bischof (von Schwerin) und de[n] Adeli-
gen mit ihren Gemahlinnen«52 zum Leichenzug und Be-
gräbnis des Herzogs Albrecht II. von Mecklenburg (* 1318, 
reg. 1329–1379) in der Abtei von Doberan ist ebenfalls 
bezeugt. Albrecht ließ sich an außergewöhnlich promi-
nenter Stelle in einer oktogonalen Grabanlage zwischen 
den östlichen Chorumgangspfeilern retro chorum bestat-
ten, deren Gruft im unteren Teil zum Umgangschor und 
dessen Steinbaldachin darüber sowohl zum Umgang als 
auch zum Chor hin geöffnet war.53 Dass die Gläubigen an 
hohen Feiertagen gleichsam einer Prozession vom Wes-
ten eintretend über das nördliche Seitenschiff in den 
Umgangschor geleitet wurden und anschließend über 
das südliche Seitenschiff nach außen gelangten, hat 
Annegret Laabs herausgearbeitet. Der Weg führte sie 
dabei an etlichen Altären vorbei, auf denen sie ihre 
Almosen hinterlegen konnten. Um auch den Laien die 
Reliquien»schau« zu ermöglichen, wurden diese auf 
dem Dreikönigsaltar des Oktogons aufgebahrt, wo sie 
»für die Gläubigen [vom Umgangschor, Anm. D. A.] mehr 
zu erahnen als zu sehen«54 waren. Doch dürfte der Blick 
in den Chor um 1400 in Doberan weitgehend verstellt 
gewesen sein. Allerdings geht Markus Hörsch davon 
aus, dass sowohl der obere Teil des Retabels als auch 

Abb. 110  Schreibender Mönch und weltlicher Maler, Messe unter Anwesenheit eines hochrangigen Laien. 1208–1213. Sammelhandschrift aus der 
Zisterzienserabtei Rein (sog. Reiner Musterbuch). Wien, Österreichische Nationalbibliothek, cod. 507, fol. 2v (ex: UNTERKIRCHER 2013, 86)



7.1  Stilbegriffe in der Forschung  169 q

7 
Stilfragen 7.1  Stilbegriffe in der Forschung

»Donauschule«, »Donaustil« oder »Barockgotik«1 – mit 
diesen Bezeichnungen wurde das ehemalige Zwettler 
Hochaltarretabel bisher am häufigsten in Verbindung 
gebracht. In der vorliegenden Arbeit soll kein neuer Be-
griff für den Stil des ehemaligen Zwettler Hochaltar-
retabels und für stilistisch vergleichbare Werke in die 
Diskussion eingeführt werden. Genauso wenig sollen 
aber auch bereits bekannte Bezeichnungen, wie etwa 
»Donaustil« oder »Donauschule«, bemüht werden, die 
sich in der Forschung längst als ungeeignet erwiesen 
haben. Es wird zu zeigen sein, dass der »expressive« 
Zwettler Stil eng mit der inhaltlichen Aussage des Reta-
bels verknüpft ist. Aufbauend auf den Erkenntnissen 
der ikonografischen Analyse zeigt sich, dass dem Stil in 
erster Linie die Funktion zukommt, die Betrachter auf 
visuell-emotionaler Ebene von der Gültigkeit der ma-
rianischen Lehren zu überzeugen. Wilhelm Pinder hat 
in einem umfassenden Sinn dafür den Begriff des 
»spätgotischen Barocks« geprägt. Er sah darin einen 
Kunststil, der »nicht zufällig fast ausnahmslos da zutage 
getreten [ist], wo sich die alten religiösen Kräfte zur Wehr 
setzten, die im Kunstwerke eine seelische Sprache für das 
Gotteserleben wußten und suchten«.2

Ganz so weit möchte ich, einer vorsichtiger und kri-
tischer agierenden Generation der Wissenschaft ange-
hörend, nicht gehen. Eine prinzipielle stilistische Unter-
scheidbarkeit zwischen altkirchlicher und protestanti-
scher Kunst und damit ein grundsätzlicher Zusammen-
hang zwischen altkirchlicher »Bildpropaganda« und 
dem »expressiven« Stil ist so einfach nicht zu konstatie-
ren, auch wenn klar ist, dass durch das Wegfallen fast 
aller kirchlich-religiösen Aufträge in jenen Territorien, 
die die Reformation eingeführt hatten, eine solche Bild-
sprache hier schlicht keinen Platz mehr fand; und ande-
rerseits die »Expression« im religiösen Bereich tatsäch-
lich eher altkirchliche Inhalte unterstrich. In dieser 
Arbeit sind dennoch vor allem Entstehung und Funk-
tion des Stils des Zwettler Retabels Gegenstand der 
Untersuchung; die Ergebnisse sollen nicht automatisch 
auf ähnliche Werke, wie etwa das fast gleichzeitig, 1523 
bis 1526, entstandene Breisacher Retabel des Meisters 
H. L. (Abb. 117, 118), angewendet werden. Ein neuer uni-
verseller Oberbegriff, der Kunstwerke häufig aus-
schließlich nach ihrer Form klassifiziert, würde eine 
scheinbare Einheitlichkeit von Werken respektive einer 
»Stilströmung« propagieren, ohne diese hier nach ihren 

Aufgaben oder ihrem Inhalt, ihrer gegenseitigen Ab-
grenzung bzw. Zusammengehörigkeit befragen zu kön-
nen. Die damit verbundenen Schwierigkeiten haben 
kritische Diskussionen um den Wert der zum Großteil 
irreführenden Bedeutung solcher Stilbegriffe vielfach 
gezeigt.3 Eine von den Zeitgenossen verwendete Be-
zeichnung kann für die Kunstwerke mit expressiven 
Tendenzen nicht nachgewiesen werden – ein bemer-
kenswertes Faktum, da man die aus Italien übernom-
menen Neuerungen sehr wohl benannte.4

Der Ansatz Alois Riegls, Stilbegriffe durch Abstrak-
tion als höhere historische Ordnung einzuführen und 
dadurch Wissenschaft erst zu begründen, kann also erst 
recht nicht Ziel dieser Arbeit sein.5 Zwar war es sein Ver-
dienst, die kunstgeschichtlichen Stilepochen, die einem 
»Kunstwollen« entsprangen und damit gleichwertig 
nebeneinander standen, von einem allgemeinen subjek-
tiven ästhetischen Werturteil zu lösen. Doch erfolgte 
eine auf der Summe äußerer Merkmale basierende Ver-
einheitlichung von Werken unter einem Stilbegriff, der 
dem Kunstwerk seine »störende Fremdartigkeit« nahm, 
die den Betrachter verwirren mochte und auch nicht in 
das geordnete Denkschema eines einheitlichen Epo-
chenmodells passte.6 Somit bleibt der Ansatz im We-
sentlichen formimmanent und billigt nur der Abstrak-
tion historisches Gewicht zu.

Eine jüngere Forschung hat denn auch – über die 
Morelli’sche Methode, den Künstler an seiner spezifi-
schen Handschrift, also gleichsam grafologisch, zu er-
kennen – den historischen Stilbegriff diskutiert, ausge-
hend vom klassischen »stilus«-Begriff, der schon bei 
Marcus Tullius Cicero (106–43 v. Chr.) im übertragenen 
Sinne gebraucht wurde, um das charakteristische Ge-
präge des Autors in der antiken Rhetorik zu beschreiben. 
Dabei entwickelte sich die Lehre von den genera dicendi, 
den verschiedenen Stillagen eines niedrigen, mittleren 
und hohen Stils, derer man sich je nach Thema, Aufgabe 
und Adressat bediente.7 Über die Anwendbarkeit solcher 
Vorstellungen auf mittelalterliche Kunst, wie sie Robert 
Suckale (1943–2020) zunächst propagierte,8 wurden in-
zwischen berechtigte Zweifel geäußert, so durch Wolf-
gang Brückle, der den bewussten Einsatz von Stil oder 
Stillagen kritisierte.9 Albrecht Dürer war es bekanntlich, 
der den antiken Begriff der Stillagen wieder in die Theo-
rie nördlich der Alpen einbrachte.10

Grundsätzlich scheinen Stilfragen heute in der Wis-
senschaft eine geringe Rolle zu spielen. Dies ist proble-
matisch, leben doch gerade deswegen im semiwissen-



q 170  7  Stilfragen 7.1  Stilbegriffe in der Forschung  171 q

schaftlichen oder »populären« Bereich Vorstellungen 
fort, wie sie schon Johann Joachim Winckelmann (1717–
1768) in seiner Geschichte der Kunst des Altertums von 
1764 entwickelte. Er teilte antike Kunstwerke in durch 
einen je spezifischen Stil konstituierte, einheitliche 
Epochen mit einem Entwicklungsverlauf von den An-
fängen über eine Hochphase bis hin zu einem Nieder-
gang ein, die mit der jeweiligen Politik, Kultur- und 
Geistesgeschichte in Beziehung standen.11 Diese Vorstel-
lung eines fortschreitenden Entwicklungsprozesses 
wurde auch auf Künstler übertragen, deren Œuvre in ein 
Früh-, Hoch- und ein Spätwerk eingeteilt wurde, wobei 
qualitativ minderwertigere Arbeiten oft als frühe Werke 
oder als Stücke von Mitarbeitern abgetan wurden.12 
Damit verbunden war stets ein Werturteil, das die Über-
windung eines alten, überkommenen Stils durch einen 
neuen, fortschrittlicheren Stil propagierte. Die Auffas-
sung dieses triadischen, von biologischen Mustern von 
Geburt, Blütezeit und Verfall abgeschauten Entwick-
lungsmodells hatte bereits Giorgio Vasari (1511–1574) in 
seinen Vite (1550, 1568) auf die Hochphase der Renais-
sance bezogen.13

Trotz Erwin Panofskys (1892–1968) Ansatz einer 
Rückbindung des formalisierten Stilverständnisses an 
inhaltliche Momente14 galt Stil noch bis in die 1960er 
Jahre als – um mit den Worten Hans Georg Gadamers 
(1900–2002) zu sprechen – »undiskutierte[. . .] Selbstver-
ständlichkeit[. . .], von [der] das historische Bewußtsein 
lebt«.15 Gadamer vertrat die Ansicht, Stil meine weniger 
einen historischen denn einen normativen Begriff, der 
je nach spezifischen Anforderungen angewendet werde. 
In dem Sinne ließ er sich auch problemlos auf den indi-
viduellen Personalstil des Künstlers übertragen. Gada-
mer lehnte also die Vorstellung ab, dass Stil als epochen-
klassifizierendes Konzept über das Verständnis von 
Geschichte und historischen Ereignissen entscheidet: 
Die Geschichte und ihre einzelnen Ereignisse dürften 
nicht dem Stil als Summe von »Ausdruckserscheinun-
gen«, die eine Epoche nach außen hin charakterisieren, 
untergeordnet werden.16

In jüngster Zeit wurden die unterschiedlichen Fak-
toren, die an eine Stiluntersuchung gekoppelt sind, auf-
gezeigt: In der Gestaltung eines Kunstwerks schlagen 
sich ästhetische, politische und religiöse Inhalte nie-
der;17 mit der Form des Kunstwerks gehen Aufgaben 
einher, die dem Dargestellten wie auch dem Auftrag-
geber und den Betrachtern gerecht werden müssen. So 
formuliert Andreas Köstler: »Form, als Medium der 

künstlerischen Aussage begriffen, kann als Scharnier zwi-
schen Stil und Inhalt fungieren, ist offen für beide Seiten 
und vermag so die früheren Dichotomien zwischen beiden 
Antipoden Stilgeschichte und Ikonographie abzufedern.«18 
Die Untersuchung einer Stilentwicklung in historischer 
Perspektive, wie sie früher fast ausschließlich zur An-
wendung kam, ist zu Recht vielfach kritisch diskutiert 
worden. Als problematisch erwiesen sich dabei schon 
immer Zuordnungen bzw. Ausgrenzungen von Kunst-
werken in bzw. aus scheinbar einheitliche(n) Werk-
gruppen auf Basis formaler Kriterien.19 Wie erwähnt, 
gingen mit der Suggestion einer Zusammengehörigkeit 
von Kunstwerken aufgrund gleicher oder ähnlicher 
Merkmale eine Verallgemeinerung und Vereinheitli-
chung stilistischer Merkmale einher, ohne jedoch ihre 
Rolle, ihre angemessene Anwendung und Aufgabe im 
Einzelfall zu untersuchen.

Heute kann sich »Stil« auf verschiedene Aspekte be-
ziehen, die in gegenseitiger Abhängigkeit stehen und 
häufig nicht eindeutig voneinander zu trennen sind: auf 
die persönliche Handschrift des Künstlers oder der 
Werkstatt (oft als »Personalstil« bezeichnet), auf den Abb. 117  Breisach, St. Stefan, Hochaltarretabel. Signiert durch Meister H. L., 1523–1526.  

Linde, H. 11,63 m, B. 6,88 m (geöffnet) (Foto: open source/W. Bulach)

Abb. 118  Gottvater im Mittelschrein des Hochaltaretabels. Meister 
H. L., 1523–1526. Breisach, St. Stefan (Foto: open source)



8.1  Gestaltungsmerkmale  215 q

8
Die für Zwettl 
tätige Werkstatt

Die Namen der Bildhauer des ehemaligen Zwettler 
Hochaltarretabels sind archivalisch nicht belegt. Dieses 
letzte Kapitel widmet sich – vor dem Hintergrund der 
historischen und bisherigen formanalytischen Überle-
gungen – vorrangig ihrer Arbeitsweise, der Unterschei-
dung von schnitzerischen Handschriften und der Frage 
nach eigenhändigen Werken der Mitarbeiter. Aus der 
gewählten methodischen Vorgehensweise wird jedoch 
bereits deutlich, dass es in dieser Studie nicht primär 
darum ging und gehen konnte, in einer eher werkimma-
nenten Weise verschiedene »Hände« auszumachen oder 
gar den »Meister« von seinen Mitarbeitern zu scheiden. 
Dafür ist zumindest bei den erhaltenen Teilen des 
Zwettler Retabels die Arbeitsweise zu einheitlich. Den-
noch ist es natürlich wichtig, Auftragsradius und Aus-
drucksmöglichkeiten der Werkstatt, die ein so bedeu-
tendes Werk wie das Zwettler Retabel schuf, zu analy-
sieren und genauer als bisher zu fassen. Aus genannten 
Gründen bleibe ich mit der gebotenen Vorsicht bei der 
Formulierung »Zwettler Werkstatt«, statt in einer »klas-
sischen« Weise vom »Zwettler Meister« zu sprechen.

Es gab zwar gewiss einen Werkstattleiter, und es 
steht zu vermuten, dass er seinen Mitarbeitern einheit-
liche Typen, Motive und ein bestimmtes Formenvoka-
bular vorlegte, nach deren Vorlage die »sculptores«1 die 
Figuren schnitzten. Aber es ist nicht das Ziel heutiger 
stil- und motivgeschichtlicher Untersuchungen, wie sie 
nun folgen sollen, aus dem formalen Ergebnis eines Auf-
trags eine eindeutige Werkstattstruktur herauszulesen. 
Diskutiert werden die auf stilkritischer Basis erfolgten, 
chronologisch geordneten Zuschreibungen an die 
Zwettler Werkstatt ebenso wie die direkten, belegbaren 
künstlerischen Anregungen, also die künstlerische Tra-
dition, in der sie steht. Es soll aber zunächst möglichst 
offen gelassen werden, wo diese Werkstatt hauptsäch-
lich tätig war, wie sie sich zusammenfand und ob sie 
möglicherweise als ein »Nachfolgebetrieb« des Maler-
unternehmers Martin Kriechbaum anzusehen ist.

8.1  Gestaltungsmerkmale
Die bereits angedeutete Einheitlichkeit der stilistischen 
Ausführung der Zwettler Schreinskulptur erstaunte be-
reits 1936 Herbert Seiberl, führte ihn aber zu einer zeit-
typischen Schlussfolgerung: »Der Hauptmeister muß die 
von verschiedenen Künstlern angefertigten Teile nachträg-
lich einander angeglichen haben. Denn die Skulpturen des 
Schreins wirken so einheitlich, daß sie im wesentlichen als 

das Werk eines einzelnen angesprochen werden müssen.«2 
Die Einheitlichkeit ist nicht zu bestreiten, aber ist sie 
tatsächlich die Folge des Eingreifens »letzter Hand« 
einer führenden Persönlichkeit? Wie hat man in jenen 
Werkstätten, die es offenbar auf einen einheitlichen und 
somit wiedererkennbaren Stil abgesehen hatten – man 
braucht da ja nur an die berühmten Protagonisten wie 
Tilman Riemenschneider, Veit Stoß oder Hans Leinber-
ger zu denken, dieses Ziel tatsächlich erreicht? Vermut-
lich nicht durch eigenhändiges Eingreifen des Meisters 
in jedem Bereich. Es ist wahrscheinlich, dass man sich 
in der Werkstatt Mustervorlagen oder Typenmodellen 
bediente, abgesehen natürlich von mündlichen Anwei-
sungen und Absprachen, mit denen man immer wieder 
Korrekturen vornehmen konnte. Gábor Endrődi hat zu-
letzt auf die mannigfache Verwendung bestimmter Cha-
raktere und Faltenformationen in unterschiedlichen 
Werken des in Wien und für dessen Umfeld tätigen 
Meisters M. T. hingewiesen.3

Aus der Zwettler Klosterchronik ist bekannt, dass 
die Werkstatt aus sechs »sculptores« bestand, weshalb 
man (letztlich ohne nähere Begründung, sondern eher 
aus einem klassischen Werkstattverständnis heraus) 
von einem Meister und fünf Mitarbeitern ausgeht.4 
Einer dieser Bildhauer wird nach Zwettl verortet, jener, 
der als Schnitzer des sitzenden Schmerzensmanns für 
das Sakramentshaus erwähnt wird.5 Allerdings bleibt 
dies alles hypothetisch, könnte doch auch für diesen 
Großauftrag von einem Auftragnehmer eine Gruppe be-
fähigter Leute zusammengestellt worden und diese 
dann zeitweilig in Zwettl tätig gewesen sein. Auch ent-
ziehen sich die verschwundenen Teile des Retabels jeg-
licher stilkritischen Einordnung, sodass in dieser Hin-
sicht nicht mehr feststellbar ist, ob es möglicherweise 
eine Arbeitsteilung gab, wie es bei großen Retabeln, die 
Skulptur und Malerei kombinierten, so in Zwickau oder 
Schwabach, ja offensichtlich ist.

8.1.1  Gestaltungstypen der Gesichtsmodellierung, 
von Körperteilen und Draperien
Versucht man, sich der Arbeitsweise und einer mögli-
chen Arbeitsteilung unter den Bildhauern zu nähern, 
wäre zum Beispiel bei immer wiederkehrenden Phäno-
typen anzusetzen, die im Schrein ausgemacht werden 
können und die vermutlich nach Vorlagen geschaffen 
wurden. Trotz der Einheitlichkeit variieren vor allem die 
Apostel in ihren Haar- und Barttrachten oder im Aus-
maß der ekstatischen Verrenkung. Während zum Bei-



q 216  8 Die für Zwettl tätige Werkstatt 8.1  Gestaltungsmerkmale  217 q

Abb. 155  Zwei betende 
Apostel im Vordergrund der 
mittleren Apostelgruppe im 
Schrein des ehemaligen 
Zwettler Hochaltarretabels, 
rechts Philippus. Adamov,  
St. Barbara (Foto: M. Zavadil)

Abb. 154  Drei Apostel der mittleren Apostelgruppe im Schrein des ehemaligen 
Zwettler Hochaltarretabels. Adamov, St. Barbara (Foto: M. Zavadil)

spiel der vorn kniende bärtige Apostel trotz faltenrei-
cher Gesichtsmodellierung von beruhigtem Antlitz ist 
(Abb. 14), wirkt der Kopf des Apostels, der hinter dem 
Rauchfassanbläser versteckt ist, deformiert (Abb. 153).

Grundsätzlich sind bei den Aposteln zwei Typen 
phänotypisch voneinander zu unterscheiden, die insge-
samt durch harte Gesichtszüge und eine scharfkantige 
Linienführung geprägt sind: einerseits die albtraumhaft 
überzeichneten Figuren mit ihren das Gesicht überzie-
henden tiefen Falten, den Krähenfüßen um die Augen 
und dem fischartigen Mund, bei dem die Oberlippe we-
sentlich rundlicher, fast schon wulstartig über der Un-
terlippe liegt. Entlang der Nasolabialfalten zeigen sich 
ausgeprägte Wülste (Abb. 154). Andererseits der jugend-
liche, langhaarige Typus, zu dem Johannes (Abb. 15), Ja-
kobus Minor, aber auch Christus und der Heilige Geist in 
der Trinität (Abb. 27, 129) gehören. Beiden Typen sind die 
langen, gebogenen Nasen eigen, die durch eine meist 
stark eingedrückte Nasenwurzel besonders deutlich her-
vorspringen; auch die hohen, oft deutlich hervortreten-
den Wangenknochen, über die sich die Haut spannt und 
denen dann teilweise tiefe Höhlungen in der Wange 
selbst entsprechen, kennzeichnen die Physiognomie der 
männlichen Figuren. Ausgenommen sind der ins Buch 
blickende, bartlose Philippus (Abb. 155) und der das 
Rauchfass anblasende Apostel (Abb. 22), deren feiste Ge-
sichter von tiefen Furchen überzogen werden. Die auf-
geblähten Backen des Letzteren scheinen in eingeschnit-
tene Faltenwülste unterteilt zu sein.

Zu den stilprägenden Eigenschaften gehören au-
ßerdem die als scharfe Linien gezogenen Augenbrauen, 
deren fleischig hervortretender Wulst die Augenpartie 
noch plastischer herausmodelliert. Die Augäpfel wir-
ken trotz der Plastizität der Höhlungen eher flach, da 
Oberlid und besonders das öfter rundlich nach oben 
gezogene Unterlid nur einen Ausschnitt freilassen, der 
die Augen insgesamt schmal wirken lässt. Die tief in 
den Augenhöhlen verborgenen Augen werden von meh-
reren parallelen Einkerbungen begleitet. Seitlich ver-
teilen sich Krähenfüße gleichmäßig über den oberen 
Wangen- und Schläfenbereich und betonen die Wan-
genpartie noch stärker.

Von diesen oft verhärmten, zumeist »harten« Typen 
unterscheiden sich die Gesichtsmodellierung und -cha-
rakterisierung der Muttergottes und ihrer Engelschar in 
auffälliger Weise. Hier herrschen vornehmlich recht-
eckige, glatte und faltenlose Gesichter mit sehr breiter 
Unterkieferpartie und kleinem, rundlichen Kinn vor 

(Abb. 22–24, 128), wobei das Gesicht der Muttergottes 
eine länglich-ovale Form hat, die durch ihre ausrasierte 
Stirn besonders betont wird (Abb. 127). Auch läuft ihr 
Kinn etwas spitzer zu als das scharfkantig abgeflachte 
Kinn der Engel. Gerade die Art der Bearbeitung der Nase 
zeigt die Unterschiede zu den Aposteln auf: Die spitze, 
leicht schiefe, bei Maria sehr lange und schmale Nase 
bildet einen geraden, schmalen Steg zwischen der hohen 
Stirn und dem breiten, nach unten dreieckig auslaufen-
den Philtrum ohne Lippenherz, wobei sie bei den Engeln 
meist von breiteren Nasenflügeln begleitet wird. Eine 
Variation zeigen die drei vom Betrachter aus linken 
Spruchbandengel (Abb. 28), vor allem deren linker, des-
sen Stupsnase mit abstehender Nasenspitze und aufge-
blähten Nasenflügeln durch ausgeprägte Nasolabial-
wulste betont wird. Auffällig ist die äußerst belebte 
Mimik all dieser drallen, die Spruchbänder haltenden 
und singenden Engelchen (Abb. 28–30). Ihre Münder 

Abb. 153  Hinterer Apostel der linken Apostelgruppe  
im Schrein des ehemaligen Zwettler Hochaltarretabels.  
Adamov, St. Barbara (Foto: M. Zavadil)



q 218  8 Die für Zwettl tätige Werkstatt 8.1  Gestaltungsmerkmale  219 q

sind teils geöffnet, teils rund geformt oder zu einem 
Lächeln verzogen.

Eine weitere Besonderheit stellen die Erzengel 
(Abb. 25, 26) und die Büste mit der Perlenhaube (Abb. 24) 
dar, deren breite Kopfform mit der ausgeprägten Kiefer-
muskulatur und den glatten, breiten Wangen denen der 
Engel um Maria ähneln, wobei ihre Augen wesentlich 
länglicher und schlitzartiger angelegt sind. Maria, die 
sie umgebenden Engel und die Erzengel besitzen nach 
vorn abstehende Oberlippen, die jedoch wie ein schma-
ler Strich ausgebildet sind und nichts mit den wulstigen 
Lippen der Apostel gemein haben.

Physiognomisch aus der Reihe fallen auch die ge-
flügelten Engelchen in der oberen Zone (Abb. 29). Im 
Gegensatz zu den drallen Engeln mit Doppelkinn wei-
sen sie spitz zulaufende Kinnpartien und leicht eiför-
mige Köpfe mit hoher, eckiger Stirn auf, die durch die 
wie dünne Streichhölzer über das Haupt gelegten Haare 
betont wird. Der scharfkantige Nasenrücken, der nur 
vereinzelt leicht eingedrückt ist, und der zu einem Grin-
sen verzogene Mund verleihen ihnen einen spitzbü-
bisch-schelmischen Ausdruck.

Von besonderer Qualität ist die à jour gearbeitete 
Durchhöhlung der Haare und Bärte insbesondere der 
Apostel, die von runden Lockennestern über lange, ge-
wellte Haare bis hin zu dichtem Bartgestrüpp reicht. 
Meist werden dabei einzelne Haarpartien zu dicken 
Strähnen zusammengefasst, die in mehrere gefurchte 
Rillen unterteilt werden. Wie noch im Vergleich mit an-
deren Arbeiten der Werkstatt zu zeigen sein wird, sind 
dieser besonders die korkenzieherförmigen, stark aus-
gehöhlten Locken eigen.

Die klauenförmig gespannten Finger und Hände der 
Apostel sind von schmaler, dürrer und knöchriger Ge-
stalt, wobei die Daumenkuppe bei einigen auffällig 
stark, beinahe missgestaltet und klumpig wirkt (Abb. 17). 
Den Handrücken durchzieht ein enges Geflecht aus 
stark hervortretenden Adern. Die Finger selbst sind 
größtenteils glatt, weisen aber an ihren Gelenken tiefe 
Rillen auf, die die Exzentrik der Männer unterstreichen. 
Die jugendhaften Finger Marias, der Engel in der mittle-
ren Zone und der Erzengel sind wesentlich glatter ge-
arbeitet (Abb. 8, 25, 26). Sie weisen keine Furchen auf. Zu 
unterscheiden sind zudem die kindlichen Händchen der 
Putti in der oberen Zone (Abb. 28) von denen der Engel 
im mittleren Geschoss. Ihr Handrücken, an dem die 
schmalen Fingerchen ansetzen, ist sehr viel breiter und 
rundlicher gestaltet.

Auch die Gewänder weisen eine relativ einheitliche 
Bearbeitungsweise auf. Alle sind von extremer Ausprä-
gung wie die von kräftigen Windstößen erfassten Spira-
len und ineinander gedrehten Kringel. Zu den auffälligs-
ten stilprägenden Faltenmotiven gehören die bereits 
erwähnten »gestanzten« Faltenzüge (Abb. 28, 126), deren 
teils rechteckig, teils rundlich oder herzförmig geschnit-
tene Prägungen in die Gewandoberfläche eingetieft wer-
den. Am häufigsten treten sie bei ohrmuschelartig ge-
drehten Mantelteilen oder entlang der langen, glatten 
Gewandbereiche auf. In beiden Fällen wirkt die Ober-
fläche dadurch plastisch zerfurcht, wodurch die größt-
mögliche Modellierung der Gewänder mit Licht und 
Schatten erreicht wird.

Auffällig sind auch die rotierenden Ärmelsäume der 
Erzengel, die wie Gewichte an ihren Oberarmen zu hän-
gen scheinen. Die wie nass wirkenden Falten (Abb. 7, 9, 
25, 26), bei denen das Gewand vor allem an den Beinen 
der Erzengel oder der Trinität klebt, während sich da-
zwischen feine Stege bilden, wurden bereits in ihrem 
Bezug zur Druckgrafik Andrea Mantegnas erwähnt.6

8.1.2  Die Figuren in der Hohlkehle
Insgesamt sind bei den Figuren der Hohlkehle mit Aus-
nahme des hl. Hieronymus qualitative Unterschiede zu 
den Schreinfiguren festzustellen. Dabei übernehmen 
sie zum Teil deren Züge und Motive.

Der hl. Hieronymus mit dem roten Birett (Abb. 34, 
96) erinnert besonders hinsichtlich der breiten Kiefer-
knochen und des fischartig gewölbten Mundes an die 
Apostel, doch nimmt er sich wesentlich weniger exzen-
trisch aus. Unterschiede ergeben sich vor allem in dem 
geraden, an der Spitze wie abgeschlagen wirkenden Na-
sensteg, der eingefallenen Wangenpartie und den wenig 
prononcierten Augenbrauen, weshalb ein Identifikati-
onsporträt mit dem bedeutenden Humanisten Erasmus 
von Rotterdam erwogen wurde.7 Seine Ärmelschleppen 
sind im unteren Bereich mit den typischen, wie einge-
stanzt wirkenden Kräuselfalten versehen.

Die beiden Päpste (Abb. 38, 39) sind mit Motiven der 
Schreinfiguren gestaltet, allerdings stark vereinfacht: Hier 
sind die stegartigen Faltenzüge zwischen glatt anliegen-
den, wie »nassen« Stoffpartien, die parallel gerillten 
Amikte oder die Nasolabialfalten8 aus dem bestehenden 
Formenschatz herausgegriffen. Die Körper insgesamt sind 
allerdings schon wegen der beschränkten Standorte nur 
leicht geschwungen und wirken, betrachtet man die im 
Fußbereich hart abknickenden Säume, eher grafisch-steif.

Die beiden heiligen Frauen (Abb. 35, 36) und der 
Bischof (Abb. 37) sind von breiterer Statur und werden 
von einem vorn v-förmigen Gewand eingehüllt, das an 
manchen Stellen immer wieder den Blick auf darunter 
liegende Bereiche ermöglicht. Auch hier durchsetzen 
Stanzknitterfalten das am Saum scharfkantig geführte 
Gewand. Die Gesichter der weiblichen Heiligen erinnern 
mit der breiten Kieferpartie, dem zugespitzten Mund 
mit der dünnen Oberlippe und der hohen, ausrasierten 
Stirn stark an Maria. Auch weisen sie die eingerollten 
Locken auf, die hier aber blockhaft und weniger ausge-
höhlt sind.

Von der in der Kunstkammer des Stifts Zwettl er-
haltenen Figur der hl. Margarethe (Abb. 42) wurde an-
genommen, dass sie aufgrund der Maße von 58 cm in der 
Hohlkehle oder im Gesprenge gestanden habe.9 Da sie 
nahezu vollrund ausgearbeitet ist, könnte es sich am 
ehesten um eine Gesprengefigur gehandelt haben.10 Sie 
weicht von der typischen Physiognomie der weiblichen 
Heiligen ab. Ihr fehlen die charakteristische Gewand-
behandlung durch Stanz- oder Nassfalten und die auf-
fälligen Ärmel- oder Kragenrillen. Zwar besitzt auch sie 
den auf Knöchelhöhe abstehenden Rocksaum, ein ova-
les und mit breiterer Kieferpartie ausgestattetes Gesicht 
und eine dünne, schmale Nase, was ihre Provenienz aus 
der Zwettler Werkstatt nahelegt, doch scheinen die auf-
geblähten Pausbacken sowie der schmale, missmutig 
nach unten gezogene Mund ebenso singulär zu sein wie 
die zu Ohrschnecken gedrehten Haarknoten. Dass hier 
ein weniger versierter Schnitzer am Werk war, beweist 
die rechte Hand, deren Zeigefinger anatomisch unkor-
rekt am Ende der Hand nach unten zeigt.

8.1.3  Fazit
Trotz des Variantenreichtums von Typen, Mimik und 
Gestik liegt den Figuren die gleiche Bearbeitungsweise 
zugrunde. Dies lässt zwei Schlussfolgerungen zu: Zum 
einen könnte man eine Arbeitsteilung annehmen, bei der 
verschiedene Hände für bestimmte Typen verantwort-
lich gewesen sind. Zum anderen könnten die Bildhauer 
auf Basis genauer Typenvorlagen des leitenden Meisters 
jeweils für bestimmte Arbeitsabschnitte zuständig ge-
wesen sein. Für die letztere These könnte die Beobach-
tung sprechen, dass in den der Werkstatt zugeschriebe-
nen Werken auch jeweils mehrere Typen auftauchen.

Es gibt allerdings eine Figur, die sich von den Übri-
gen deutlich unterscheidet und die mit dem Stil des Kru-
zifixes in Maria Laach am Jauerling (um 1520, Abb. 156) 

in engem Zusammenhang steht. Es handelt sich um Ja-
kobus Major, der durch seinen Pilgerhut mit der Muschel 
ausgezeichnet ist und von dem nur das Gesicht zu sehen 
ist. Zwar erinnern die hohen Wangenknochen und die 
lange, schmale Nase stark an die übrigen Apostel. Be-
trachtet man allerdings den Mund-, Augen- und Bart-
bereich genauer, ergeben sich signifikante Unter-
schiede. Der Augenbrauenansatz nahe der Nasenwurzel 
wird von zwei dicken Wülsten gekennzeichnet und 
durch eine schmale, aber tiefe Furche begleitet, die erst 
steil nach oben steigt, sich dann aber verliert. Im Gegen-
satz zum scharfkantigen Steg mit fleischiger Wölbung 
der Augenbrauen der Apostel werden die eng zusam-
menstehenden Augen des Jakobus nur durch einen 
leichten Wulst nach oben hin begrenzt. Besonders au-
genfällig wird der Unterschied anhand des Mundes, der 

Abb. 156  Kruzifix. Maria Laach am Jauerling, Wallfahrtskirche. 
Um 1510 (ex: BRANDMAIR 2015, Kat.-Nr. 58)



23Studia Jagellonica Lipsiensia23

SANDSTE I N

Das ehemalige Hochaltarretabel der Zisterzienserabteikirche Zwettl (Niederösterreich) 
gehörte mit ursprünglich 19 m Höhe zu den größten Flügelretabeln des späten Mittel-
alters. Nicht weniger eindrücklich wirken der außergewöhnlich expressive Stil und die 
hohe handwerkliche Qualität des heute allein noch erhaltenen, 6,5 m hohen Mittel-
schreins. Das Gewirr von jubilierenden und singenden Engeln, von exaltierten, alb-
traumhaft wirkenden Aposteln, wulstigen Wolkenformationen und virtuos wirbelnden 
Gewandpartien erfordert etwas Zeit, um das mariologische Programm zu entschlüsseln. 
Dies unternimmt die vorliegende Arbeit und kann den monumentalen, 1525/26 voll-
endeten Auftrag des humanistisch gebildeten Abtes Erasmus Leisser (1512–1545) 
als frühe Reaktion der altkirchlich gesinnten Wiener Kreise auf die reformatorische 
Bewegung Martin Luthers dingfest machen. Mit Johann IV. von Kuenring-Seefeld 
(1481–1513) lässt sich zudem ein weiterer Beteiligter an dem Großauftrag aus der 
Familie der einstigen Klosterstifter nachweisen. Stil und Werkstattzusammenhänge wer-
den umsichtig analysiert, mit dem Ergebnis, dass herkömmliche einseitig-eindeutige 
Interpretationen von Stil als alleinigem Ausdruck eines »genialen« Werkstattleiters 
hier nicht zu befriedigenden Ergebnissen führen. Der Personalstil einzelner Beteiligter 
lässt sich nicht klar auseinanderdividieren, ein »Meister« nicht bestimmen. »Stil« wird 
vielmehr dem inhaltlich und theologisch gewünschten Ergebnis dienstbar gemacht.

St
ud

ia
 Ja

ge
ll

on
ic

a 
Li

ps
ie

n
si

a
D

as
 e

h
em

al
ig

e 
Zw

et
tl

er
 H

oc
h

al
ta

rr
et

ab
el

 (1
52

5)

DOROTHÉE ANTOS

Das ehemalige Zwettler 
Hochaltarretabel (1525)
Historischer Kontext – Stilfrage – Werkstatt

133707011_SJL-Bd23_Umschlag.indd   1133707011_SJL-Bd23_Umschlag.indd   1 26.01.23   08:0026.01.23   08:00




