Studia Jagellonica Lipsiensia

DOROTHEE ANTOS

Das ehemalige Zwettler
Hochaltarretabel (1525)

Historischer Kontext — Stilfrage — Werkstatt




Gedruckt mit Unterstiitzung des Leibniz-Instituts fiir Geschichte und
Kultur des 6stlichen Europa (GWZO) e.V. in Leipzig. Diese Manahme
wird mitfinanziert durch Steuermittel auf der Grundlage des vom Sach-
sischen Landtag beschlossenen Haushaltes.

Der Titel ist als Open-Access-Publikation verfiigbar iber
www.sandstein-verlag.de, DOI: 10.25621/sv-gwz0/S]L-23

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-Non
Commercial 4.0 Lizenz (BY-NC). Diese Lizenz erlaubt unter Voraus-
setzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Vervielfal-
tigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium fiir
nicht kommerzielle Zwecke (Lizenztext: https://creativecommons.org/
licenses/by-nc/4.0/deed.de).

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Original-
material. Die Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen
(gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z. B. Schaubilder, Abbildungen,
Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen
durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Die vorliegende Studie wurde von der Philosophischen Fakultdt
und dem Fachbereich Theologie

der Friedrich-Alexander-Universitat Erlangen-Niirnberg

als Dissertation angenommen.

Tag der miindlichen Priifung: 30.Juni 2017

Vorsitzende des Promotionsorgans:
Prof. Dr. Heike Paul

Gutachter*innen:

1. Prof. Dr. Heidrun Stein-Kecks
2. PD Dr. Jifi Fajt PhD

3. Prof. Dr. Christina Strunck

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek:

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2022, Sandstein Verlag, Goetheallee 6, 01309 Dresden
Umschlagabbildung: Ausschnitt aus der Apostelzone des Schreins
des ehemaligen Zwettler Hochaltarretabels, heute Adamov,
ROm.-kath. Pfarrkirche St. Barbara (Foto: Miroslav Zavadil)

Bildredaktion: Sarah Weiselowski, Berlin
Gesamtredaktion: Markus Horsch, Leipzig/Bamberg
Korrektorat: Sandstein Verlag, Dresden
Einbandgestaltung: Sandstein Verlag, Dresden
Gestaltung, Satz, Reprografie: Sandstein Verlag, Dresden
Druck: FINIDR, s.r.0., Cesky Tésin

www.sandstein-verlag.de
ISBN 978-3-95498-727-6

23 Das ehemalige
Zwettler
Hochaltar-
retabel (1525)

Historischer Kontext —
Stilfrage — Werkstatt

DOROTHEE ANTOS

SANDSTEIN




II

18

19
19
24
25

31

38

42

43
43
44
45
50

56
57

59
60
62

64

65

70
70
72
75
76
78
79

Inhalt

Vorwort

1 Einfiihrung

2 Beschreibende Analyse des Retabels

2.1 Aufbau und technische Informationen
2.2 Restaurierungen

2.3 Polychromie

2.4 Der Schrein

2.5 Rekonstruktion des Retabels nach den Bildquellen

3 Forschungsstand

4 Stifter und Stiftungsumstande des Hochaltarretabels

4.1 Abt Erasmus Leisser (1485-1545)

4.1.1 Klostereintritt und Studienjahre an der Universitat Wien
4.1.2 Die Wahl zum Abt 1512

4.1.3 Die Voraussetzungen fiir die Ausstattungskampagne ab 1512/13
4.1.3.1 Das Bernhardiretabel (1500)

4.1.3.2 Chorgestiihl (1502) und Kreuzaltar (1515)

4.1.3.3 Wandmalereien (1513)

4.1.3.4 »tabula [...] ad gradu presbiterii posita«:

Das zweite Bernhardiretabel (1517/18)

4.1.3.5 Eichentruhe (1520) und Familienwappen (ab 1512)
4.13.6 Das Hochaltarretabel (1525 vollendet)

4.1.3.7 Das Sakramentshaus (vermutlich 1526 vollendet)

4.1.3.8 Die Kanzel (1556)

4.2 Johann IV. von Kuenring-Seefeld (1481-1513) und
seine Stiftung zu Ehren der Deipara Assumpta (1509)

4.3 Die Kuenringer und Stift Zwettl

4.3.1 Zur Frithgeschichte der Familie

4.3.2 Die Griindung des Klosters Zwettl 1137 als Hauskloster der Kuenringer
4.3.3 Die Kuenringer und Zwettl zu Beginn des Spatmittelalters

4.3.4 Die Kuenringer im 15. und 16. Jahrhundert

4.3.5 Besitzungen Johanns IV. und das kuenringische Erbe

4.3.6 Ankniipfung an die Kuenringer-Stiftung: Der neue Standort Adamov

86

87
87

89

91

96
96
97
104
104
106
110
113

134

136

5 Ikonografische Analyse

5.1 Besondere Akzente fritherer Forschung
5.2 Ein mariologisches Programm

5.3 Voraussetzungen fiir einen alternativen Deutungsansatz

fiir das Zwettler Retabel

5.3.1 Martin Luthers Haltung zu Ablass, Heiligenverehrung

und Bildgebrauch - ein chronologischer Uberblick

5.3.2 Das Marienverstiandnis anderer Reformatoren

5.3.3 Die Reformation im habsburgischen Osterreich

5.3.4 Friihe antireformatorische Bilder und »katholische« Bildthemen

5.4 Das Zwettler Retabel - ein konfessionsparteiliches Bildprogramm
5.4.1 Assumptio Mariae

5.4.2 Regina Coeli

5.4.3 Maria als Mediatrix

5.4.4 Die Mondsichelmadonna und die Bedeutung

der Apokalypse im Schrein

5.4.5 Maria — Ecclesia triumphans

5.4.6 Der Eichenbaum — Monasterium triumphans

5.4.7 Gottvater mit der Tiara?

5.4.8 Der heilige Hieronymus in der Hohlkehle

5.4.8.1 Die Bedeutung des Kirchenvaters fiir reformatorische
und antireformatorische Krafte

5.4.8.2 Ein Identifikationsportrdt des Erasmus von Rotterdam
5.4.8.3 Der Evangelist Lukas?

5.4.8.4 Im Kontext der anderen Hohlkehlenfiguren

5.4.9 Reginavirgo - ein bildgewordener Marienhymnus
5.4.9.1 Die Walnuss

5.4.9.2 Beata Dei Genitrix Maria

5.4.10 Sakramentshaus und Schmerzensmann

5.5 Memoria und Erlésung: Fliigel und Gesprenge

5.6 Zusammenfassung



us 6 Offentlichkeit im Kloster 24 8 Die fiir Zwettl titige Werkstatt
147 6.1 Die Mdnche 215 8.1 Gestaltungsmerkmale
147 6.2 Die Konversen 215 8.1.1 Gestaltungstypen der Gesichtsmodellierung, von Korperteilen und Draperien
. o . 218 8.1.2 Die Figuren in der Hohlkehle
148 6.3 Adelige Laien in der Kirche .
219 8.1.3 Fazit
148 6.3.1 Entwicklung adeliger Grablegen und zugehoriger Stiftungen
150 6.3.2 Totengedichtnisfeier fiir Johann IV. von Kuenring (1513) 220 8.2 Verwandte Werke -Untersuchungen zur Formfindung der Zwettler Werkstatt
) 220 8.2.1 Das Zwettler Bernhardiretabel (1500)
152 6.4 Da§ Retabe.l als blldgeworde.ne Lehre .des alten Glaubens 225 8.2.2 Das Valentinsretabel in der Eligiuskapelle des Wiener Stephansdoms (um 1507)
152 6.4.1 Bildung em?r neuer% katholischen E.h.te 226 8.2.3 Das ehemalige Hochaltarretabel der Wallfahrtskirche Mauer (etwa 1509 -1518)
153 6.4.2 Reformatorisch gesinnte Adelsfamilien
155 6.4.3 »betreffend erhaltung alter guter christlicher ordnung und
geistlichs wesens«: Landesfiirstliche Rekatholisierungsmaf3inahmen
156 644 E.rasmus L.elsser.un.d Johann Fabri 240 8.2.4 Das Gnadenstuhlrelief aus dem Lesehof der Zisterzienserabtei
159 6..4.5 E.1n Verglelc.hsb'elsplel. Das Hochaltarretabel der Gottestal (Siusenstein) in Fels am Wagram (nach 1511)
Zisterzienserabtei Heilsbronn 245 8.2.5 Das Portal der Wiener Salvatorkapelle (1515 oder kurz danach)
.. _ o 1 i : I
162 6.4.6 Tizians Assunta (1516-1518) als kompositorisches Vorbild? 249 8.2.6 Der Olberg der Melker Pfarrkirche Marid Himmelfahrt (nach 1515)
256 8.2.7 Das Epitaph des Stefan Wintperger
: 256 8.2.8 Thronende Muttergottes mit Kind im Liebieghaus, Frankfurt (um 1520/2
168 7 Stilfragen > B 0 g (um 1520/25)
257 8.2.9 Heiligenfiguren in Pilsen und Eggenburg (um 1525)
169 7.1 Stilbegriffe in der Forschung 258 8.2.10 Das einstige Zwettler Sakramentshaus (wohl 1526 vollendet)
172 7.2 »Donaustil«, »Donauschule«, »expressiver Stil« 262 8.3 Stilistische Tradition und kiinstlerische Einfliisse
. L . . 262 8.3.1 Die Wirkung der Werkstatt des Kefermarkter Retabels
173 7.3 Gleichzeitigkeit und Bedeutungsvielfalt von Stilen 266 83.2 Die Kriechbaum-Werkstatt?
176 7.4 Zur "Stllg(.anese des Zwettler Retabels — Funktionen und Bedeutung 568 8.4 Die »Zwettler Werkstatt« im historischen Kontext
176 7.4.1.1 Spa.tgotlscher Formens.chatz versus »welsche Form« — 568 8.4.1 Bildhauer- und Stifterportrats?
Stil als Ylsuelle Argumer‘ltatlon 269 8.4.2 Die Werkstatt und Erasmus Leissers Netzwerk
184 7-4.2 Stilund Ikonografie 271 8.4.3 Die Lokalisierung der Werkstatt
280 9 Schluss
281 10 Anhang
282 10.1 Quellen, allgemein
282 10.2 Quellen, einzeln chronologisch
288 10.3 Literatur und gedruckte Quellen
301 10.4 Ubersicht der fiir diese Arbeit relevanten Zwettler Abte
302 10.5 Register
314 10.6 Stammbaum der Kuenringer




1 Einfiihrung

Das im Jahre 1525 fertiggestellte Hochaltarretabel des
Zisterzienserklosters Zwettl, von dem heute nur noch
der Mittelschrein erhalten ist, hat die Retabelforschung
von jeher fasziniert, ihr aber auch grofe Rdtsel aufgege-
ben. Eindrucksvoll sind nicht nur seine Ausmafle mit
einer urspriinglichen H6he von etwa 19 m, sondern auch
sein aulergewohnlicher, »expressiver« Stil sowie das
bisher nur zum Teil iberzeugend gekldrte Bildpro-
gramm. Bemerkenswert ist zudem, dass ein qualitativ
so anspruchsvolles Monumentalwerk in einer Zeit ent-
stand, in der die Nachfrage nach Retabelaufsitzen im
Zuge der reformatorischen Umbriiche bereits stark ein-
gebrochen war.

Obwohl es sich also um einen in vielerlei Hinsicht
interessanten Forschungsgegenstand handelt und es
auch nicht an Versuchen gefehlt hat, die Ikonografie,
den Stil und die Entstehungsumstande zu erhellen, sind
noch viele Fragen ungeklart.

Die vorliegende Arbeit — die erste Monografie iiber
das ehemalige Zwettler Hochaltarretabel — wird nicht
alle dieser Fragen restlos klaren konnen. Doch tragen
die gewonnenen Erkenntnisse erheblich zum Verstand-
nis fiir das Retabel selbst, fiir die mit dem Auftrag ver-
bundenen gesellschaftlichen wie historischen Hinter-
griinde sowie allgemein fiir die Bedeutung spatmittel-
alterlicher Schnitzretabel bei.

Ein wesentlicher Teil der Studie basiert auf Quellen-
arbeit. Dabei er6ffnen sowohl bereits bekannte Quellen
als auch mit dem Retabel und dessen Stiftern in Zusam-
menhang stehende unbekannte Archivalien einen ganz
neuen Blick auf die bislang kaum naher untersuchten
Stiftungsumstiande des Werks: So kann neben dem
Zwettler Abt Erasmus Leisser ein weiterer Mitstifter des
Retabels bestimmt werden. Auch ldsst sich mithilfe von
Archivalien das personelle Netzwerk Abt Leissers re-
konstruieren, das zum einen Einblicke in dessen um-
fassende Stiftungskampagne und in gesellschaftliche
wie politische Hintergriinde im Kloster Zwettl erlaubt
und zum anderen die Verbindung moglicher weiterer
Auftraggeber der Werkstatt des Zwettler Retabels mit
dem Abt andeutet.

Abb.1 Gesamtansicht des Mittelschreins des ehem. Hoch-
altarretabels der Zisterzienserabteikirche Zwettl. Werkstatt
des Zwettler Hochaltars, 1525 vollendet. Linde, H. 650 cm,
B. 300 cm. Adamov, Rém.-kath. Pfarrkirche St. Barbara
(Foto: Achim Bunz, Miinchen)

Abb.2 7Zwettl, Gesamtansicht des ehem. Hochaltarretabels im Hoch-
chor der Zisterzienserabteikirche. Unbekannter Kiinstler, um 1639.
Feder, laviert, an mehreren Stellen geknickt; sekunddr auf Leinwand
kaschiert. H. 53 cm, B. 31,3 cm. Stift Zwettl, Stiftsarchiv, Hs. 3/19
(Foto: Andreas Gamerith, Zwettl, Stiftsarchiv)

Ein weiterer Schwerpunkt der Arbeit liegt auf der
ausfiihrlichen Bearbeitung ikonografischer und stilisti-
scher Fragen - Fragen, die bisher den Grofiteil der For-
schung beschdftigten. Weit tiber eine grundlegende
mariologische Betrachtung des Bildprogramms hinaus-
gehend, bietet die ikonografische Analyse einen ganz
neuen Interpretationsansatz, der erstmals nahezu alle
ikonografischen Elemente - auch den ekstatischen
Stil - sinnvoll zu erklaren vermag.



112

Einfiihrung

Abb.3 Zwettl, das barocke Hochaltarretabel der Zister-
zienserabteikirche. Joseph Matthias Gotz (Bildschnitzer),
1732 aufgestellt (Foto: open source/uoaeit)

Schliefflich wird die Werkstatt des anonymen
Meisters des Zwettler Retabels erstmals zusammen-
hdngend erforscht. Auf stilkritischer Basis kann ihrein
grofles (Euvre zugewiesen werden, das zeitlich bis zum
Jahr 1500 zuriickreicht. Auch neue, der Zwettler For-
schung bislang unbekannte Stiicke kénnen den bishe-
rigen Zuschreibungen zur Seite gestellt werden.

»Die altar seint etwas altvdtterisch und ist das
Hauptaltar vor ein par hundert Jahren von zweien Miillern
[sic] verfertigt worden, so ein baum reprdsentirt, da die
Sculptur eine grosse embsigkeit aber kein Judicium weiset,
und stehet dieses altar an demjenigen Orth, wo die Aichen
gestanden, die am neuen Jahrstag allain gegriinet.«!

Diese um 1730 zu datierende Auerung des Barons
von Hackelberg Uiber das ehemalige Hochaltarretabel
des Zisterzienserklosters Zwettl (Abb. 1, 2) stammt aus
einer Zeit, in der die Planungen fiir ein neues, moder-
nes Hochaltarretabel bereits so weit fortgeschritten
waren, dass der seit 1722 von Matthias Steinl erarbei-
tete Entwurf an den Wiener Marmorierer Balthasar
Haggenmiiller, den Architekten Joseph Munggenast
und den Passauer Bildschnitzer Joseph Matthias Gtz
iibergeben werden konnte. Zwischen 1731 und 1733 lie-
ferte Gotz den gesamten Skulpturenbestand (Abb. 3).
Laut Abt Stephan Rossler (1878-1923) wurde der spat-
gotische Retabelaufsatz 1732 endgiiltig durch das baro-
cke Werk ersetzt, das der Kirche noch heute als Hoch-
altarretabel dient.?

Dem Zitat sind zwei wesentliche Aspekte zu ent-
nehmen, denen sich die vorliegende Monografie {iber
das ehemalige Zwettler Hochaltarretabel widmet. Der
erste Aspekt betrifft die Frage nach der Funktion und
der Rolle des auBergewdhnlichen Stils. Mit Sicherheit
diirfte er die zeitgenossischen Betrachter in ihrer Ge-
samtwahrnehmung wie in ihrem Verstindnis hin-
sichtlich des ikonografischen Programms stark be-
einflusst haben. Noch heute {ibt er grofite Faszination
auf sein Publikum aus, wie an den bisweilen fas-
sungslos wirkenden Besuchertrauben der Doppel-
Ausstellung Fantastische Welten — Albrecht Altdorfer
und das Expressive in der Kunst um 1500 in Frankfurt
am Main und Wien 2014/15% zu beobachten war, die

Abb.4 Zwettl, Westfassade der Zisterzienserabteikirche
Marid Himmelfahrt. Matthias Steinl, Joseph Munggenast,
Joseph Matthias G6tz, 1727 vollendet (Foto: open source/
Duke of Wg)

131




Abb.6 Detail der Apostelgruppe mit Wolkenband und Mondsichel der Mariendarstellung des ehem. Zwettler Hochaltarretabels. Adamov, Abb.8 Maria und Engelsheer, Detail der Marienzone des ehem. Zwettler Hochaltarretabels (Foto: M. Zavadil)
St. Barbara (Foto: M. Zavadil)




Abb.9 Trinitdtszone des ehem. Hochaltarretabels der Zisterzienserabteikirche Zwettl. Adamov, St. Barbara (Foto: M. Zavadil)

sich vor der dort ausgestellten Apostelzone versammel-
ten. 200 Jahre nach seiner Aufstellung im Hochchor
(1526) wirkte das Retabel auf den damaligen Betrachter
jedoch offenkundig unmodern, »altvdtterisch«. Der Be-
griff »embsigkeit« diirfte den unruhigen, ausdrucks-
starken Stil der Figuren umschreiben. Auch wenn nicht
auszuschlieRen ist, dass jene Auerung die Planungen
fiir einen barocken Nachfolger nachdriicklich unter-
stiitzen sollte, spiegelt sie gewiss den damaligen Zeit-
geschmack wider. In den 1720er und 1730er Jahren wur-
den sowohl die Zwettler Turmfassade (Abb. 1), das
Stiftsportal im Abteihof als auch die Bibliothek ba-
rockisiert.* Im Zuge dieser Neuausstattung wurde
neben etlichen Seitenaltaren auch das zentrale liturgi-
sche Ausstattungsstiick ersetzt.> Wiederum von einem
gednderten Zeitgeschmack zeugt die Bewertung des
spatgotischen Mittelschreins durch Eduard Freiherr
von Sacken im Jahr 1855: Wahrend der qualitativ hoch-

wertigen »Durchfiihrung und [...] Virtuositdt« hdchstes
Lob zukommt, entspreche der Schrein in dsthetisch-
stilistischer Hinsicht nicht dem allgemeinen »Schén-
heitssinn«.°

Der zweite Aspekt macht durch den Hinweis auf
die Griindungslegende auf den engen Zusammenhang
des Retabels mit dem Kloster Zwettl aufmerksam.
Nicht das ikonografische Programm war offenkundig
eine Erwdhnung wert, sondern der Eichenbaum, das
Alleinstellungsmerkmal des Klosters: Der den spdtgo-
tischen Mittelschrein rahmende Eichbaum bezieht
sich unmittelbar auf die Zwettler Griitndungslegende,
der zufolge die Muttergottes dem Babenberger Ministe-
rialen Hadmar I. von Kuenring (t 1138), dessen Familie
zu einem der bedeutendsten dsterreichischen Ministe-
rialengeschlechter im Mittelalter werden sollte, in
einem Traum ein Wunder geweissagt hatte. Als er am
darauffolgenden Tag bei einem winterlichen Ritt durch

den Wald eine griinende und zum Kreuz verschrankte
Eiche vorfand, lief er als Reaktion auf das Wunderzei-
chen den Chor des Zisterzienserklosters errichten,
ndmlich »an demjenigen Orth, wo die Aichen gestanden,
die am neuen Jahrstag allain gegriinet«. Auch im baro-
cken Retabelaufsatz wurde der Baum als identitdtsstif-
tendes Merkmal dargestellt.’

Nicht allein seine Monumentalitdt macht das Re-
tabel noch heute zu einem der bedeutendsten und be-
eindruckendsten Werke spatgotischer Schnitzkunst.
Als besonders aufiergewOhnlich gelten sein ekstati-
scher Stil und die handwerkliche Qualitit der Skulptu-
ren. Die markanten Figuren bestechen durch ihre dras-
tische Mimik und extreme Gestik auf eine geradezu
ibertriebene Art und Weise. Im Gewirr von jubilieren-
den und singenden Engeln, exaltierten Aposteln, wuls-
tigen Wolkenformationen und virtuos geschnitzten,
wie von einem Wirbelsturm erfassten Gewandpartien
ist es zundchst schwer, Haupt- und Nebenprotagonis-
ten voneinander zu unterscheiden. Nahezu alle Berei-
che des Schreinkastens sind mit Figuren und anderen
Elementen gefiillt. Der immensen Grof3e und expressi-
ven Ausdrucksform vergleichbar und teilweise stilver-
wandt sind lediglich die Retabel von Mauer bei Melk
(um 1509 -um 1518, Abb. 123) und Breisach (1523-1526,
Abb. 117). Daneben existieren nur wenige Bildwerke,
die die genannten Charakteristika in dhnlicher Dichte
aufweisen.?

Von dem 1525 vollendeten spatgotischen Zwettler
Hochaltarretabel - in der frithbarocken Klosterchro-
nik, den Annales Austrio-Claravallenses, wird um 1639
Abt Erasmus Leisser (amt. 1512-1545) als Auftraggeber
genannt® — ist heute lediglich der 6,5 m hohe rundbo-
gige Mittelschrein erhalten, der sich seit 1857 in der St.-
Barbara-Kirche der mdhrischen Kleinstadt Adamov
(Adamsthal) bei Briinn befindet.!° Die Szenen mit dem
Tod Mariens, ihrer Auffahrt in den Himmel und ihrer
Kronung zur Himmelskodnigin (Abb. 5-9) sind in drei
horizontalen Zonen angeordnet. Das knapp bis unter
das Gewodlbe reichende Gesprenge, die beiden Fligel
sowie die Predella gelten seit dem Abbruch des Reta-
bels und der Errichtung des barocken Nachfolgers als
verloren.!!

Anmerkungen

1 ROSSLER 1892, 4. - Zwettl, Stiftsarchiv, Hs. 126, Angabe bei DWOR-
SCHAK 1944, 391.

2 ROSSLER 1892, 4. — SEIBERL 1936, 106. — KUBES/ROSSL 1979, 71, 89.
~ GAMERITH 2015,

Ausst.-Kat. Frankfurt/Wien 2014/15.
KUBES/ROSSL 1979, 84f., 90.
KUBES/ROSSL 1979, 89.

SACKEN 1855, 60.

ZIEGLER 2008, 17, 20.

8 An dieser Stelle seien insbesondere ein kleinformatiges Verkiindi-
gungsrelief im Belvedere (um 1515), zwei Engel aus der Bollert-Sammlung
im Bayerischen Nationalmuseum in Miinchen und die Beweinungsgruppe
im Kunsthistorischen Museum in Wien (um 1515) genannt. Zu den Bollert-
Engeln WENIGER 2005, 200-205. - SCHULTES 2008, 91.

9 LINCK 1725, 363, 386.
10 SEVERINOVA/SEVERIN 2008, 37. - Zur GréRe KAHSNITZ 2005, 370.

11 Nach SACKEN 1855, 60, wurden die Retabelteile in der Allerheiligen-
kapelle aufgestellt. - ROSSLER 1892, 4, geht davon aus, dass die {ibrigen
Retabelteile verbrannt sind. - Nach HOMOLKA 2008, 126, wurde das
Gesprenge bei einem Brand im Jahr 1702 vernichtet.

N O oA W



3
Forschungsstand

Als grundlegende Quelle zum Auftraggeber, zum Zeit-
raum der Fertigung sowie zur Aufstellung des Retabels
diente der Forschung von jeher die Klosterchronik der
Annales Austrio-Claravallenses, zusammengestellt
gegen 1639 durch den spidteren Zwettler Abt Johann
Bernhard Linck (amt. 1646-1671).! Seinerzeit amtierte
er noch als Subprior und Novizenmeister und war von
Abt Martin II. Giinter (@amt. 1625—-1638) mit der Abfas-
sung der Klosterchronik beauftragt worden.? Erst 1723
bis 1725 wurde das Werk auf Veranlassung des Abtes
Melchior Zaunagg (@mt. 1706-1747) gedruckt. Es wird
sich im Folgenden zeigen, dass darin weit mehr Infor-
mationen zum Retabel, zu seinen Stiftern, ihren per-
sonellen Netzwerken und den Stiftungshintergriinden
enthalten sind, als bisher erkannt wurde. Dafiir wur-
den in der vorliegenden Arbeit neben der gedruckten
Version auch erstmals ausfiihrlich die handschriftli-
chen Fassungen Lincks herangezogen, aus denen ver-
mutlich der Zwettler Historiograf Johann von Frast
schopfte. Es existieren heute vier handschriftliche Ex-
emplare der Klosterchronik im Archiv des Stifts Zwettl
(Hs. 3/19, 3/20, 3/21, 3/22), die mit grofler Wahrschein-
lichkeit Vorarbeiten fiir die lateinische Druckfassung
darstellen, aber nicht vollkommen deckungsgleich mit
derlateinischen Ausgabe sind. Vereinzelt enthalten sie
wertvolle Details, die keinen Eingang in die Druckfas-
sung fanden; andererseits fallen einige Beschreibun-
gen weniger ausfiihrlich aus. Viele der in der lateini-
schen Chronik genannten Namen werden nicht aufge-
fihrt. So bleibt der Kistler Andreas Morgenstern in den
Handschriften unerwahnt. Im Folgenden beziehe ich
mich auf drei inhaltlich gréfltenteils miteinander iiber-
einstimmende Versionen (Hs. 3/19, 3/21 und 3/22).2 Eine
Transkription der Passagen zwischen 1505 und 1526
findet sich im Anhang.

Erstmals wurde das Retabel durch den Bericht Edu-
ard von Sackens liber »den in der Kirche zu Augustin neu
aufgestellten Schnitzaltar aus dem Stift Zwettl« von 1855
einer breiteren Offentlichkeit vorgestellt. Das 1852 an
Graf Samuel Festetics und spdter nach Wien verkaufte
Retabelkorpus wurde 1853 einer Restaurierung durch
Georg Plach unterzogen und fand ein Jahr spdter fiir
kurze Zeit Aufstellung in der dortigen Augustinerkirche.
Aus finanziellen Noten hatte sich der damalige Abt Au-
gustin Steiniger (amt. 1847-1875) gezwungen gesehen,
es der Zentralen Denkmalskommission zu {iberlassen,

die sich erfolglos um den Riickkauf des Werks bemiihte,
bevor es durch Alois I1. Flirsten von Liechtenstein nach
Adamov verbracht wurde. Sackens detaillierte Beschrei-
bung gibt Aufschluss iiber den damaligen Zustand des
Schreins. Der Verfasser fithrte zudem die erwdhnten
Annales Austrio-Claravallenses in die Erforschung des
Retabels ein, aus denen er einige wesentliche Informa-
tionen zu den Stiftungshintergriinden schopfte.*

In den letzten Jahren des 19. Jahrhunderts verfasste
der Zwettler Abt Stephan Réssler zwei Schriften zum
Kloster und seiner Einrichtung, in denen das Retabel als
Teil der vorwiegend spdtgotischen Ausstattung des
Hochchors Erwdahnung fand. Sein Engagement fiir das
Kloster war neben den Schriften auch von dem geschei-
terten Versuch gekennzeichnet, im Jahr 1891 den in Ada-
mov aufgestellten Mittelschrein wieder in den Besitz
des stifts zu bringen.

Eingang in die breite kunsthistorische Forschung
fand das Retabel mit Adolf Feulners (1926) und Wilhelm
Pinders (1929) Uberblickswerken zur deutschen Plastik
des Spatmittelalters und der Neuzeit, die sich jeweils in
aller Kiirze vor allem der stilistischen Einordnung des
Werks widmeten.®

Die erste, nur 46 Seiten umfassende monografische
Abhandlung iber das Retabel stammt aus dem Jahr 1936
und wurde in tschechischer Sprache verfasst.” Die Bei-
trage Herbert Seiberls von 1936 und 1944 gehdren zu den
ersten ausfiihrlicheren wissenschaftlichen Abhandlun-
gen Uber das Retabel. In seinem ersten Beitrag beschdf-
tigte er sich neben einer eingehenden Beschreibung und
ikonografischen Abhandlung insbesondere mit der Ein-
ordnung des Werks in einen Wiener Kunstkreis, in dem
vor allem das Kefermarkter Retabel als stilistischer Vor-
gdnger bestimmt wird. Des Weiteren werden darin be-
reits dem Retabel stilistisch nahestehende Werke ge-
nannt, wie etwa das Retabel in Mauer bei Melk (Abb. 123)
oder dasjenige von Altminster (vollendet 1518, Abb. 164).
Der zweite Aufsatz geht iber die allgemeine stilistische
Einordnung hinaus und behandelt konkrete Zuschrei-
bungsfragen an den Zwettler Meister. Darin werden erst-
mals der steinerne Olberg der Pfarrkirche in Melk
(Abb. 187) sowie das ebenfalls steinerne Weltgerichtsre-
lief am Wiener Stephansdom genannt.®

Die Frage nach Entstehung und Hintergriinden des
ausdrucksstarken Stils streifte Karl Oettinger 1939,
indem er das Zwettler wie auch das Mauerer Retabel in




den Kontext der kultur- und gesellschaftshistorischen
Umwalzungen der Reformation stellte.®

Mit seinem Buch iber die Kunstdenkmdler des Zister-
zienserklosters Zwettl lieferte Paul Buberl 1940 das wich-
tigste Uberblickswerk zum Kloster und seiner Ausstat-
tung, auf das nachfolgende Forschungen im Wesentli-
chen rekurrierten.!©

Die gleiche Publikation, in der 1944 Seiberls Artikel
zum Melker Olberg und Weltgericht am Stephansdom in
Wien erschien, enthalt Fritz Dworschaks Exkurs iiber
Spdtgotische Altdre in der Ostmark. Sein Versuch, die Be-
deutung des Puttos mit der Walnuss im Wolkengeflecht
der auffahrenden Maria zu kliaren, indem er darin einen
Hinweis auf den Namen des Hauptschnitzers — Martin
Kriechbaum oder Hans Nussbaum - vermutete, fand in
der Literatur zu Recht kaum Beachtung.!

In seinem bis heute viel rezipierten Werk iber Anton
Pilgram und die Bildhauer von St. Stephan ordnete Karl
Oettinger 1951 das Zwettler Retabel in den kiinstleri-
schen Umkreis Wiens zu Beginn des 16. Jahrhunderts
ein, wodurch es weitreichende Bekanntheit erlangte.
Neben einigen stilkritischen Erginzungen widmete er
sich hauptsdchlich ikonografischen Deutungen, die in
der nachfolgenden Literatur grofitenteils ibernommen
wurden. Die im Anhang zitierten Quellenabschnitte aus
der Klosterchronik bildeten die Grundlage fiir weitere
Forschungen.”?

In darauffolgenden Uberblicks- und Katalogbeitra-
gen vornehmlich der 1960er Jahre wurde das ehemalige
Zwettler Hochaltarretabel der sogenannten Donau-
schule zugeordnet, ohne jedoch ndher auf das Retabel
einzugehen.?

Die erste »Monografie« in deutscher und tschechi-
scher Sprache war 1974 eine vier Seiten umfassende
Schrift Ivo Hlobils.* Immerhin gab er darin einige nicht
unwichtige ikonografische Hinweise.

Mit dem 1979 von Karl Kubes und Joachim Rdssl
herausgegebenen Band Uber das Stift Zwettl und seine
Kunstschdtze, der in weiten Teilen auf Buberls Werk von
1940 beruht, wurde der Grundstein fiir eine intensivere
Beschdftigung mit den historischen Entwicklungen des
Stifts und seiner kiinstlerischen Ausstattung gelegt. Die
gleichermafien kunsthistorische wie historische Aus-
einandersetzung basiert auf grundlegender Quellen-
arbeit.®

Selbstverstdndlich fand das Retabel in diversen
Uberblickswerken zu mittelalterlichen Schnitzaltaren
Beachtung, so etwa 1978 (in zweiter Auflage) bei Herbert
Schindler, dem es vornehmlich um die Einordnung des
Retabels als »Schlussakkord« des »expressiven« Stils
ging.'® Michael Baxandall verwies 1980 nur an wenigen
Stellen auf das Zwettler Retabel, dessen Bildhauer er der
sogenannten »dritten Generation« zuweist, deren »auf-
gewtihlt-schnorkelreiche[r]« Stil ihr Erkennungsmerkmal
darstelle.”” Demgegeniiber muss der Schnitzaltare-Band
von Rainer Kahsnitz aus dem Jahr 2005 hervorgehoben
werden. Durch die hervorragenden Abbildungen von
Achim Bunz wurde das Retabel erst so richtig ins kunst-
historische Bewusstsein gehoben. Die tibersichtliche
Gliederung aller bedeutenden Fakten und die knappe
Zusammenfassung der bisherigen Forschungsergeb-
nisse vereinfachen den direkten Vergleich mit anderen
im Band behandelten Werken.!

Den umfassendsten Forschungsbeitrag leistete
2008 der zweisprachige Tagungsband des Symposiums
vom Juni 2007 auf Schloss Mikulov (Nikolsburg, Tsche-
chien), fiir das eine grundlegende Restaurierung des
Retabels in den Jahren 2006/07 den Anlass bot.!® Beson-
ders in restauratorischer Hinsicht leistet der Band
Grundlagenarbeit, ergdnzte ansonsten in den Beitragen
einige bisherige Annahmen der Forschung und forderte
vereinzelt interessante Aspekte zutage.

Anmerkungen

1 ROSSLER1891/1,166. - BUBERL 1940, 5. — Ausst.-Kat. Zwett| 1981, 352,
Kat.-Nr.384.

2 ROSSLER 1891/1, 159. - KUBES/ROSSL 1979, 72f.

3 An manchen Stellen fehlen Satzteile, was auf Ungenauigkeiten beim
Abschreiben zurlickzufiihren sein dirfte. Indem drei handschriftliche Fas-
sungen herangezogen wurden, konnten Fehler oder Auslassungen korri-
giert bzw. ergdnzt werden.

4 SACKEN 1855, 59f. — Zu Ver- und Ankauf des Mittelschreins SEVER-
INOVA/SEVERIN 2008, 37. - SEIBERL 1936, 106.

5 Aus dieser Zeit datiert eine Fotografie, die der Adamover Pfarrer Jan
Straka an das Stift schickte. - ROSSLER 1892, 2—-4. - ROSSLER 1893, 10. -
SEVERINOVA/SEVERIN 2008, 31. - ZIEGLER 2008, 31.

6 FEULNER 1926, 12-15, 38f., 59. - PINDER 1929, Il, 479.

7 ROZMAHEL1936. Aus sprachlichen Griinden konnte sie in dieser Arbeit
nicht rezipiert werden. Doch selbst im zweisprachigen Aufsatzband der
Tagung 2007 (FABIANOVA/VACHA 2008) wird nur an wenigen Stellen auf
den damaligen Adamover Pfarrer und Autor Jakub Rozmahel rekurriert.

8 SEIBERL 1936, 105-130. - SEIBERL 1944, 218-230.
9 OETTINGER 1939, 16f., 22.

10 BUBERL 1940.

11 DWORSCHAK 1944.

12 OETTINGER 1951, 64-72, 113f.

13 DWORSCHAK 1965/1. - DWORSCHAK 1965/I1, 93. — LEGNER 1965. —
LEGNER 1967.

14 HLOBIL 1974.
15 Zum Retabel KUBES/ROSSL 1979, 70f.

16 SCHINDLER 1978, 70, 74, 79, 82, 215—223 (wdrtliches Zitat: »dramati-
sche[r] Akkord des Schlusses« S. 79).

17 BAXANDALL 1984, 33f., 368 (Zitate S. 33).
18 KAHSNITZ 2005, 364-370.
19 FABIANOVA/VACHA 2008.



>

Ikonografische
Analyse

5.1 Besondere Akzente
fritherer Forschung

Die Forschung schenkte dem Bildprogramm des Zwett-
ler Retabels meist besondere Beachtung, nicht zuletzt
deshalb, weil dieses Werk aufgrund seines ekstatischen
Stils, seiner Monumentalitdt und der Dichte der Figuren
eines der ungewohnlichsten Beispiele seiner Gattung
darstellt. Der dsthetisch-stilistische Eindruck verun-
klarte jedoch hdufig die ikonografische Interpretation.
Zu Unrecht attestierte man dem Retabel einen ausge-
sprochen ratselhaften Charakter,! vor allem wenn es um
die Interpretation von Einzelelementen ging. Anzuspre-
chen waren hier die von einem Putto prasentierte Wal-
nuss (Abb. 23), eine Biiste mit Perlenhaube (Abb. 24),> die
in der Wolkenbank unter Maria erscheint, die Hohlkeh-
lenfigur mit rotem Birett (Abb.37), die Mondsichel
(Abb. 6) sowie jlingst auch die Inschrift des auf der
Tumba liegenden, aufgeschlagenen Buches (Abb. 16).
Insbesondere die Nuss und die Biiste gaben bei Fragen
zum Kiinstler und der Werkstatt Anlass zu wilden Spe-
kulationen. In friithen Abhandlungen stand eine grund-
legende Analyse der mariologischen Ikonografie im
Vordergrund. So bemerkte Herbert Seiberl 1936 lediglich
am Rande, dass sowohl die Bedeutung der Nuss als auch
des Mannes mit der Perlenhaube noch nicht zufrieden-
stellend geklart seien.> Dworschak wollte 1944 die Nuss
wenig iberzeugend als Hinweis auf den Kiinstler - sei-
nes Erachtens Hans Nussbaum aus Bamberg, der sich in
der Biiste selbst verewigt haben sollte — verstanden wis-
sen, was jedoch in der Forschung zu Recht kaum Beach-
tung gefunden hat.*

Mit Karl Oettinger 1951 setzte sich weitgehend die
Ansicht durch,’ dass das Bildprogramm eine humanis-
tische wie auch ratselhaft-volkstiimliche Pragung be-
sdfe, die bis heute noch vereinzelt das Meinungsbild
bestimmt. Hier war von einer »Zauberwelt« die Rede, der
»auch die Puttengnomen an[gehoren), die um die Dreifal-
tigkeit ihr Wesen treiben [... und die] aber wieder in spuk-
hafte Waldgeister mit zum Teil abnormen Fratzen verwan-
delt [werden]«.® Auch die Gewander schienen »durch
Hexenkunst gegen die Schwere [anzutanzen]«.” Sinnfaillig
wird die Annahme, der dsthetische Eindruck habe die
ikonografische Analyse grofitenteils beeinflusst, wenn
Oettinger die Identitdt des Puttos mit der Walnuss kryp-
tisch mithilfe einer Sage entschliisseln will: Bei dem
Putto handele es sich um eine »in der dsterreichischen
Volkssage mehrfach tiberlieferte Gestalt, die alle Fragen be-

5.1 Besondere Akzente friiherer Forschung 87 Il

antwortet bis auf eine, warum das Kreuz in der Nuf sei«.
Sie »ist Symbol des Wissens von der Welt und die Nuf3 selbst
das Weltrdtsel, um das sich alles Fragen und Forschen um-
sonst bemiiht.«® Erasmus Leisser sei als Bakkalaureus der
Wiener Universitdt mit diesen Volkssagen sowie mit der
»humanistischen Naturpoesie«® in Berithrung gekom-
men; fir das Waldhafte und Verzauberte des Stils
zeichne dagegen der Kiinstler verantwortlich.'° An ent-
sprechender Stelle wird der Bedeutung dieser Motive
nachgegangen. Es sei vorausgeschickt, dass sie grofiten-
teils durch den ikonografisch-theologischen Kontext zu
erkldren sind und sich nahtlos in das mariologische
Programm einfiigen.

5.2 Ein mariologisches
Programm

Die Wahl des Hauptthemas des Zwettler Retabels erklart
sich in erster Linie aus dem Patrozinium der Aufnahme
Marias in den Himmel (Assumptio Mariae). Alle zister-
ziensischen Griindungen waren Maria, der Konigin des
Himmels und der Erde, geweiht; dies wurde in den Or-
densstatuten von 1134 verbindlich festgelegt.!!

Die im Zwettler Schrein dargestellten Szenen des
Todes und der Auffahrt Mariens gehen nicht auf kano-
nische Evangelientexte, sondern auf die Apokryphen
zurlck. Die populdrste Sammlung der durch patristi-
sche Legendenbildungen entstandenen Marienepisoden
stellt die Legenda Aurea des Jakobus de Voragine (um
1262-1272)? dar, die als sogenannte Transitus-Texte (de
transitu beatae Mariae virginis oder de dormitione) zu-
sammengefasst wurden und seit dem ausgehenden
13. Jahrhundert starke Verbreitung erfuhren.”® Daneben
war vor allem im lateinischen Sprachraum der friih-
christliche Text iiber den Heimgang der seligen Maria des
Pseudo-Melitos bekannt, der sich in manchen Teilen
von der Legenda Aurea unterscheidet, so vor allem darin,
dass er nicht die Krénung Mariens enthdlt.'* In der Gol-
denen Legende wird mit Verweis auf das Hohelied 4,8 auf
die Krénung Bezug genommen, wenn Christus die Seele
seiner Mutter mit den Worten »Komme vom Libanon
meine Braut, komme vom Libanon, komm zu mir, daf du
gekront werdest«!> in den Himmel begleitet.'® Das Zwett-
ler Bildprogramm nimmt Motive und Themen beider
Texte auf und steht kompositorisch der mittelalterli-
chen Bildtradition nahe, die iiblicherweise den Ab-
schied der um die Tumba versammelten Apostel von der




Abb.74 Marienkronung. Krakau, Marienkirche, Hochaltarretabel, Gesprenge. Veit StoR,
1477ff. (Foto: open source/H. A. Rosbach)

Abb.75 Aufnahme Marias in den Himmel. Krakau, Marienkirche, Hochaltarretabel, Schrein. Veit StoR,
1477 ff. (Foto: open source/T. Thaler)

dariiber schwebenden, meist von Engeln oder Gottva-
ter bzw. der Trinitdt gekronten Assumpta zeigt. In
Zwettl gehen nicht nur die leibliche und seelische Auf-
nahme der Muttergottes im Beisein der Apostel als
Zeugen dieses wunderhaften Ereignisses auf die Apo-
kryphen zuriick.” Die Erzengel Gabriel heraldisch
rechts (Abb. 25) und Michael heraldisch links (Abb. 26)
flankieren nicht zufallig Marias Engelsheer; sie lassen
sich konkret auf den frithchristlichen Melitos-Text be-
ziehen. Beiden Erzengeln als »Hiiter[n] des Paradieses
und Fiirst[en] des hebrdischen Volkes« ibergab Christus
»die Seele seiner hochheiligen Mutter Maria«.'® Michael
fungiert bei Marias leiblicher Aufnahme in den Him-
mel als Begleiter;!® Gabriel tritt zudem als Palmzweig
tragender Verkiinder von Marias Tod zu Beginn der Er-
zahlung auf: »[D]a erschien ihr ein Engel in strahlendem
Lichte, begriifSte sie und sprach: Ich griifse dich, vom Herrn
Gebenedeite |...]; siehe ich bringe dir einen Palmzweig aus
Gottes Paradies; lasse ihn vor deinem Sarge hertragen,
wenn du in drei Tagen in deinem Leibe in den Himmel ent-
riickt sein wirst.«*°

Hochstwahrscheinlich war dem Zwettler Gabriel
ein Palmzweig beigegeben. Aber auch der nach oben bli-
ckende Jiingling Johannes muss in den Fingern seiner
linken Hand eben jenen Palmzweig gehalten haben
(ADbD. 15),*! den Maria zuvor von Gabriel erhalten hatte
und anschlieflend Johannes in einem Zwiegesprdch an-
vertraute: »[D]ort zeigte sie ihm die fiir ihr Begrdbnis be-
stimmten Gewdnder und den leuchtenden Palmzweig, den
sievom Engel empfangen hatte, und riet ihm, er solle diesen
Zweig vor ihrem Sarge tragen lassen, bis man sie an ihre
Grabstdtte gebracht hdtte.«??

Ebenfalls auf die Uberlieferung des Pseudo-Melitos
geht die Beschreibung der »grofe[n] Schar von Engeln,
die »Lobgesdnge [sangen] und den Herrn [priesen]«,? zu-
riick. Als nahezu wortwortliche Umsetzung darf die
Darstellung der leiblichen Aufnahme Mariens, die von
der seelischen Aufnahme zeitlich getrennt wird, gelten:

»Und siehe, da geschah ein weiteres Wunder. Denn ein
grofser Wolkenkranz erschien iiber dem Sarge, dem grofien
Ringe gleich, der den Glanz des Mondes zu umgeben pflegt.
Und die himmlischen Heerscharen waren in den Wolken
und sangen Hymnen, und die Erde hallte wider von den
Kldngen einer kostlichen Harmonie.«**

Die Wolken, die den auffahrenden Leib der Mutter-
gottes einrahmen und die von jubilierenden und singen-
den Engeln bevolkert werden, wirken wie Abbilder der
»Kldnge einer kostlichen Harmonie«. Als eine der ersten

skulpierten Umsetzungen der assumptio animae et cor-
poris gilt das Krakauer Marienretabel von Veit Stof3
(1477-1489, Abb. 74, 75).5

5.3 Voraussetzungen fiir einen
alternativen Deutungsansatz fiir
das Zwettler Retabel

Es ist deutlich geworden, dass das Zwettler Hochaltar-
retabel zundchst ein konventionelles mariologisches
Bildprogramm gemif den apokryphen Uberlieferungen
aufweist. Dennoch bleibt der Betrachter in Hinsicht auf
die bereits zum Teil angesprochenen Einzelelemente —
die Walnuss, die Mondsichel und das Buch in der Mitte,
die Hohlkehlenfigur, die von den Engeln gehaltenen
grofien Spruchbdander wie auch den Eichenbaum - mit-
unter ratlos zuriick. Bisher lie3en sie sich nur in Ansat-
zen erkldren. So wurde die Mondsichel zwar zu Rechtals
bildtraditioneller Hinweis auf die Darstellung Mariens
als Apokalyptisches Weib erwdhnt, jedoch wurde der
engere Zusammenhang des Schreinbilds mit Apoka-
lypse 12,1 nicht erkannt. Die Identifizierung des Hohl-
kehlenheiligen mit rotem Birett konnte ebenso wenig
zufriedenstellend geklart werden wie etwa die Bedeu-
tung der Walnuss. Mit der folgenden These und der ihr
zugrunde liegenden Analyse soll neben der allgemeinen
Interpretation ein weiterer Deutungsansatz des ikono-
grafischen Programms des ehemaligen Zwettler Hoch-
altarretabels vorgestellt werden, der sowohl die schwer
identifizierbaren und einzuordnenden ikonografischen
Elemente als auch die Ausprdgung des »expressiven«
Stils schliissig erklaren kann.

Mit der ikonografischen Untersuchung untrennbar
verbunden ist ndmlich die Frage nach dem kirchenpoli-
tischen und historischen Kontext und nach den Inten-
tionen des Konzeptors Erasmus Leisser, das heif3t hin-
sichtlich der Funktionen des Schnitzretabels und seiner
Gestaltung. Wird man zundchst vom Gesamteindruck
iberfordert, wird bei ndherer Betrachtung die dichte
Uberlagerung mehrerer mariologischer Themen augen-
scheinlich, die fiir mittelalterliche Bilder und Bildwerke
zwar nicht grundsdtzlich eine Seltenheit ist, die jedoch
gemessen an ihrer Betonung und ihrer Summe im
Zwettler Retabel eine grofie Besonderheit darstellt.
Uberhaupt muss erstaunen, dass mitten in den ersten
Jahren der »konfessionellen« Debatte ein Schnitzretabel
dieses Ausmafles in Auftrag gegeben wurde. Kam dem



iberbordenden mariologischen Programm eine beson-
dere Funktion zu? Weshalb wurde auf einen derart aus-
drucksstarken Stil zuriickgegriffen? Bislang wurden
diese Fragen nur unter allgemeinen Gesichtspunkten
angesprochen, namlich in Bezug auf das Patrozinium,
auf den allgemeinen Zeitstil der sogenannten Donau-
schule, in Bezug auf den Stil als Ausdruck einer Um-
bruchszeit, wie auch in Bezug auf die Tradition der gro-
Ren Schnitzaltire.?°

Meiner Erorterung liegt die These zugrunde, dass
das Retabelprogramm eine Reaktion auf die lutheri-
schen Neuerungen darstellt. Diese wird sowohl ikono-
grafisch als auch durch die quellenmaflig belegbare Be-
teiligung Erasmus Leissers an Rekatholisierungsmaf-
nahmen des Osterreichischen Erzherzogs begriindet.
Dabei sei nachdriicklich auf die Problematik bei der
Unterscheidung von traditionellen altglaubigen Pro-
grammen und den subsididr als »gegenreformatorisch«
oder »konfessionsparteilich« zu bezeichnenden Bild-
programmen hingewiesen: Handelt es sich »lediglich«
um ein rein traditionelles oder schon um ein auf Martin
Luthers Neuerungen reagierendes Programm? Mutet das
Retabel nichtallein vor dem Hintergrund der erbitterten
Auseinandersetzungen um Bilder, um deren Kult und
schliefllich um die Existenz der alten Kirche bereits wie
eine bewusste Gegenreaktion an? Lasst sich das mario-
logische Programm von den kirchenpolitischen und
frommigkeitsgeschichtlichen Umwdlzungen trennen?
Diesen Fragen muss mit Bedacht nachgegangen wer-
den; allein aufgrund einer allgemein »apokalypti-
schen« Gemengelage, zu der neben der Reformation
unter anderem auch die Tiirkenbedrohung vor Wien
gehorte, lassen sie sich nicht schliissig beantworten.
Dass eine derart monumentale und stilistisch wie
handwerklich beeindruckende Stiftung wie das Zwett-
ler Retabel — unter anderem - eine ausgesprochen emo-
tionale Ansprache der Betrachter zum Ziel gehabt haben
muss, ist kaum zu bezweifeln. Auf den Stil wird im Ka-
pitel 6 einzugehen sein.

Bevor das ikonografische Programm auf eine »anti-
reformatorische« Bildstrategie hin untersucht wird,
miissen die historischen und kirchenpolitischen Hin-
tergriinde zumindest in groben Ziigen beleuchtet wer-
den. Die dichte Aufeinanderfolge der umstiirzenden
reformatorischen Vorgange und ihre rasche Verbreitung
und Rezeption lassen erahnen, dass auch Erasmus Leis-
ser, das Kloster Zwettl und damit letztlich das dortige
Retabel von ihren Auswirkungen nicht unberiihrt blie-

ben. Dass die Marienikonografie dabei in erster Linie
stark in der Tradition vorausgehender (Zisterzienser-)
Retabel und des zisterziensischen Marienverstandnis-
ses steht, schlief3t die These nicht aus. Die fast schon
apodiktische Inszenierung der alten Glaubenswahrhei-
ten im Schrein ist es, die vor diesem Hintergrund Zwei-
fel an einer ausschlief3lich traditionellen Bildfunktion
aufkommen ldsst. Das Hochaltarretabel diente selbst-
verstandlich wie tiblich der Verehrung der Patronin und
der Veranschaulichung der feierlichen Messliturgie,
ebenso wie es memoriale Funktion besaf3.

Eine weitere Funktion von Retabeln und zugehori-
gen Messstiftungen, welche die finanzielle Versorgung
von Priestern in Form von Pfriinden garantierten, war
die Verpflichtung der Konventualen zu immerwdhren-
den Memorialdiensten fiir den oder die Stifter. Mit der
mittelalterlichen Stiftungspraxis gingen das fest im
Glauben verwurzelte Verstandnis von der Heilswirkung
von Bildern sowie die Uberzeugung von der Werkge-
rechtigkeit einher, die dem Stifter die Sicherung seines
Seelenheils ermoglichte. Dass das Retabel in dieser Tra-
dition steht, wird insbesondere an der Fliigel- und Ge-
sprenge-lIkonografie deutlich, welche die Erlésungs-
hoffnung vor Augen fiihrt, in deren Rahmen Maria die
prominenteste Mittlerin war.?’

Firdie hier formulierte Hypothese ist die Datierung
des Retabels von grofder Bedeutung, worauf bereits im
vorausgegangenen Kapitel hingewiesen wurde. Haupt-
grund fiir den Umstand, dass das Retabel bislang kaum
mit den reformatorischen Umbriichen in ndheren Zu-
sammenhang gebracht wurde, ist die irrige Annahme,
das Retabel sei im Jahr 1516 begonnen und somit noch
vor Luthers Thesenanschlag konzipiert worden. Der Fer-
tigungszeitraum kann jedoch quellenmdf3ig nicht naher
bestimmt werden. Aufgrund von Beobachtungen, die
eine unmittelbare Reaktion auf die Reformation er-
kennbar werden lassen, istallerdings von einem Beginn
der Arbeiten nach 1518 auszugehen. Die Einschdtzung
der Fertigungsdauer eines solch grofien Altaraufsatzes
erweist sich aufgrund der liickenhaften Quellenlage als
sehr schwierig. Sicherlich war sie von der Grofe der
Werkstatt abhdngig, aber auch Bezahlung und Werk-
stattorganisation oder duflere Umstdnde, die eine Un-
terbrechung veranlassten, konnten den Herstellungs-
zeitraum beeinflussen.?®

5.3.1 Martin Luthers Haltung zu Ablass,
Heiligenverehrung und Bildgebrauch -

ein chronologischer Uberblick

Zundchst scheint es wichtig, die zeitlich dichte Aufein-
anderfolge der Ereignisse um Martin Luthers »Aufbruch
in die Reformation« zu rekapitulieren, um aufzuzeigen,
dass eine Reaktion darauf schon in einem vergleichs-
weise friithen Werk wie dem Zwettler Retabel zumindest
nicht auszuschlief3en ist. Der Reformtheologe verur-
teilte in seinen 95 Thesen vom Oktober 1517 bekanntlich
die papstliche Ablasspraxis und den damit verbundenen
Glauben an die Verdienstlichkeit von guten Werken und
speziell Kunstwerken aufs Scharfste. Bereits im Friih-
jahr des darauffolgenden Jahres waren seine Thesen an
die Offentlichkeit gedrungen, sodass sie zu einem heif3
diskutierten Anliegen wurden. Bis 1519 wurden allein 45
seiner Schriften massenhaft vervielfaltigt.?’ Die Sicht
auf die altkirchliche Frommigkeitspraxis und damit
auch auf Kunststiftungen in ihrem traditionellen Ge-
brauch verdnderte sich rasch. Auch wenn in diesen fri-
hen Jahren eine Spaltung in zwei Konfessionen noch
ldngst nicht »ausbuchstabiert« war, verbreiteten sich
Luthers radikale Ansichten wie ein Lauffeuer. Seine Kri-
tik beschrankte sich nicht blof3 auf die Ablasspraxis, an
der sich das Kirchenoberhaupt bereichert hatte. Zu-
gleich lehnte er Gebetsiibungen mit und vor Bildern und
Bildwerken sowie den damit zusammenhdngenden
Glauben an deren Heilsnotwendigkeit ab.3° Gerade die
Debatten um Funktion und Berechtigung der Verehrung
von Heiligen und ihrer Anrufung als Mittler, die zu-
gunsten einer rein auf der Heiligen Schrift beruhenden
Lehre und Liturgie (sola scriptura) abzutun seien, durf-
ten an monastischen Vertretern nicht voriibergegangen
sein. Den offiziellen Bruch mit der alten Kirche vollzog
Luther mit seinen 1520 publizierten Schriften An den
christlichen Adel deutscher Nation und Von der Freiheit
eines Christenmenschen. Einen entscheidenden Beitrag
zur tiefgreifenden Verunsicherung der monastischen
Welt, die in eine langanhaltende Identitatskrise miin-
dete, leistete Luthers Schrift De votis monasticis iudicium
(Urteil iiber das Ménchsgeliibde) von 1521, der ein Wid-
mungsbrief an seinen Vater vorangestellt war (Abb. 76).
Seiner persdnlichen Abrechnung mit dem Mdnchsge-
liibde lag eine fundamentale Kritik an der ménchischen
Lebensform und damit den monastischen Institutionen
zugrunde, die umso glaubhafter schien, da sie aus Sicht
eines ehemals Zugehorigen formuliert wurde. Diese
neue theologische Gedankenbildung wirkte als unmit-

DE VOTIS
MONA -

© BTICIS, MARTINT

LY THERT I'Vs
DICIV M.

BASILEAE
ANNO Mi D, XXIL -

Abb.76 Martin Luther: De votis monasticis, Martini Lutheri judicium.
Basel 1522. Exemplar der Bayerischen Staatsbibliothek Miinchen.

Titel (https://api.digitale-sammlungen.de/iiif/image/v2/bsb10204238_
oooos/full/full/o/default.jpg [30.1.2022])

telbare Existenzbedrohung auf die Kldster und ihre
Geistlichen, da sie sowohl das gesamte Frommigkeits-
wesen mit Ausrichtung auf die Rettung des Seelenheils
als auch das Selbstverstandnis der Geistlichen infrage
stellte. Die Ablehnung der ménchischen Geliibde ergab
sich gemaf} der Reformtheologie aus der Tatsache, dass
die Bibel nicht zwischen den Geboten fiir Laien und den-
jenigen fiir Monche unterschied, weshalb eine Unter-
scheidung zwischen hoéheren und niederen Christen
nicht gerechtfertigt war. Damit wurde auch das ménchi-
sche Vollkommenheitsideal grundsatzlich infrage ge-
stellt. Nach Gustav Reingrabner ging es Luther vor-
nehmlich »um die Herzensechtheit der agape, nicht um
den Stand«.*' Folglich war auch kein Verlass mehr auf die
erwartete Heilsseligkeit als Folge der monchischen Ge-
libde, da nicht das Handeln, sondern allein der Glaube
zur Seligkeit fithre. Mit der Verabschiedung vom Ver-
standnis des monchischen Lebens als eines per se guten
Werks ging auch der Glaube an die Verdienstlichkeit von



6

Offentlichkeit
1m Kloster

Der Kreis der Rezipienten

Die grundsdtzliche Diskussion iiber Funktionen von
Kunst im sakralen Kontext, wie sie seit Gregor dem Gro-
Benund dem byzantinischen Bilderstreit gefiihrt wurde,
ist hier nur kurz in Erinnerung zu rufen. Auch im
15.Jahrhundert war die Definition des Dominikaners
Johannes’ von Genua (f1298) im Catholicon (1286) gan-
gig: »Wisse, dafs es drei Griinde fiir die Institution von Bil-
dern in den Kirchen gibt. Erstens zur Unterweisung der
einfachen Menschen, weil sie durch Bilder belehrt werden,
als wdren es Biicher. Zweitens, um das Geheimnis der In-
karnation und Beispiele der Heiligen dadurch stdrker auf
unser Geddchtnis wirken zu lassen, daf3 wir sie tdglich vor
Augen haben. Drittens, um Empfindungen der Frémmig-
keit hervorzurufen, die durch Gesehenes leichter wach wer-
den als durch Gehortes.«! Die Frage ist, wem und in wel-
chem Mafle die Hauptzwecke der Bilder — Didaktik fir
Ungebildete, Inhaltsvermittlung und Verstirkung von
Empfindungen und Frommigkeit — in einer Zisterzien-
serkirche dienen sollten. Insbesondere der durch die
gewdhlte Form intensivierte »Aufforderungscharak-
ters« des Zwettler Retabels ldsst es sinnvoll erscheinen
nachzuforschen, an welche Gruppe von Betrachtern sich
das Bildprogramm richtete, ob aufier den Ménchen noch
andere Personengruppen Zutritt zum Chor hatten und
wie die Blickverhdltnisse in den Chorbereich etwa vom
Umgangschor waren. Noch immer steht die Forschung
bezliglich der spatmittelalterlichen Nutzung der Zister-
zienserkldster durch Auflenstehende auf einer schma-
len Quellenbasis. So konstatiert Untermann: »Inwieweit
das tdgliche Leben der Konvente von der hdufigen Anwe-
senheit weltlicher GrofSer geprédgt wurde, bedarf weiterer
Forschung.«? Fest steht, dass zisterziensische Abteien
diesbeziiglich wesentlich schdrferen Verordnungen
unterlagen als Kloster anderer Orden. Dies hing im We-
sentlichen mit dem strengen Klausurgebot der Monche
zusammen. Trotz der zunehmenden Offnung eines
nichtménchischen Teils des Kirchenraums fiir Laien an
hohen Festtagen im Laufe des 14.Jahrhunderts ist die
Frage nach der Nutzung des Chorbereichs durch welt-
liche Vertreter vor allem im 15. und zu Beginn des
16. Jahrhunderts noch nicht hinreichend beantwortet
worden. Da sich diesbezliglich kaum ein allgemeiner
Grundsatz formulieren ldsst, muss zur Beantwortung
der Frage die spezifische Situation vor Ort ausgewertet
werden, sofern es die Quellen zulassen.

6.1 Die Mdonche 147 I

6.1 Die Monche

Zweifellos konnte und sollte das Retabel taglich von den
Monchen zum Chorgebet und zur Konventsmesse be-
trachtet werden. Fir sie diirfte es sowohl wie eine Be-
statigung ihrer Ideale und Glaubenswahrheiten als auch
wie eine Mahnung gewirkt haben. Auch in Osterreich
schlossen sich immer mehr Kleriker, vom Vikar bis hin
zum Bischof, der Reformation an.? Seit den frithen
1520€r Jahren verliefSen immer mehr Monche wegen des
neuen Glaubens ihre Kloster; als Folge von Luthers Ein-
fluss verringerte sich auf3erdem die Anzahl der Kloster-
eintritte.* Dies beschleunigte den Verfall der altkirch-
lichen Ordenslandschaft erheblich. Auch Erasmus Leis-
ser muss sich des Niedergangs schmerzlich bewusst
gewesen sein: 1528 verfiigte das Kloster nur noch tiber
sechs Monche, einen Weltpriester und einen Organis-
ten, sodass »[d]er Chorgesang [...] von selbst auf[horte],
und die gestifteten Messen [...] nicht mehr gelesen werden
[konnten]«.” Aus diesem Grund forderte der Erzherzog
vom Abt die Aufnahme von rund 20 neuen Novizen in-
nerhalb einer vorgegebenen Frist. Diesem Anliegen kam
Leisser ein Jahr spdter mit 17 neuen Novizen nach.

6.2 Die Konversen

Konversen waren vor allem zu Beginn der zisterziensi-
schen Reformbewegung als fester Bestandteil des Klos-
ters weitgehend flr das wirtschaftliche Wohl des Klos-
ters verantwortlich. Sie verfiigten {iber keine Weihestu-
fen und ihnen war gemdf; der Konversenregel (liber usus
conversorum) der rangniedrigere Konversenchor, archi-
tektonisch gesprochen das Kirchenschiff, zugedacht. Thr
Altar war der Kreuzaltar westlich einer Chorschranke.
Wie zuvor ausgefiihrt, lag diese in Zwettl beim Neubau
der Kirche wohl zundchst auf Héhe der 6stlichen Vie-
rungspfeiler, spater, seit der Fertigstellung zweier Lang-
hausjoche Ende des 15.Jahrhunderts an deren westli-
chem Ende. Solange die neue Kirche nicht vollendet war,
versammelten sich die Konversen also in den noch be-
stehenden Teilen der dlteren. Der Blick auf Ménchschor
und Hochaltar diirfte ihnen so gut wie immer verwehrt
gewesen sein.

Im Stift Zwettl hat sich eine deutsche Konversenre-
gel (Cod. 129, um 1300) erhalten, aus der etwa hervorgeht,
dass die des Latein unkundigen Klosterkonversen nicht
zum Monch geweiht werden durften, keine Biicher lesen
durften und nur an den zwolf kirchlichen Hochfesten




frei hatten. Ihre Arbeit mussten sie jeweils mit einem
Gebet beginnen und beschlief3en; insgesamt lernten sie
nur einige wenige Gebete, wie etwa das Pater Noster, das
Ave Maria oder das Glaubensbekenntnis.®

Informationen zu den Konversen wahrend Leissers
Amtsperiode sind kaum zu erlangen. Angesichts des
niedrigen Personalstands im Jahr 1528 ist nicht von
einer nennenswerten Anzahl an Konversen auszuge-
hen, zumal das Kloster auch in den 1490er Jahren unter
Abt Kolomann (@amt. 1490-1495), der mit insgesamt 44
Angehorigen einen »feinen Convent beysammen« hatte,
nurmehr fiinf Konversen zihlte.” Das entspricht der ib-
lichen Entwicklung des Konverseninstituts im Laufe des
Mittelalters.

6.3 Adelige Laien in der Kirche

Angesichts des aulergewohnlichen Programms und der
duflerst qualitativen und eindrucksvollen Ausgestal-
tung des Retabels ist trotz des Bewusstseins fir die re-
striktiven Bestimmungen schwer vorstellbar, dass es
sich ausschliefllich an die Ménche richten sollte. Zwar
lassen sich die konkrete Situation vor Ort und die litur-
gischen Zeremonien nicht im Einzelnen rekonstruieren,
doch legen archivalische Hinweise die Anwesenheit von
Adeligen im Chorbereich, zumindest im Umgangschor,
nahe. Offenbleiben muss, ob das grof3e Retabel vom Um-
gangschor aus zu sehen war. Da gerade die ober- und
niederdsterreichischen Standemitglieder mafigeblich
zu den frithen Unterstiitzern der Reformation gehorten,
stellt sich zudem die Frage nach einer moglicherweise
angestrebten Einflussnahme des Zwettler Retabels auf
einen adeligen Betrachterkreis.

Es kann nicht grundsatzlich von einer Nutzung des
Chorbereichs durch Auflenstehende und vom Blick auf
den Hochaltar vom Kirchenraum ausgegangen werden.
Zwar wurde der Kirchenraum seit dem 14.Jahrhundert
an wenigen Hochfesten fiir Laien ge6ffnet, doch war
auch dann die Sichtin den Hochchor nur eingeschrankt,
wenn nicht sogar durch Abschrankungen ganzlich un-
moglich.® Grundlegende Einzelstudien zu Zisterzienser-
klostern in dieser Frage fehlen freilich. So ist auch die
Frage nach der Anwesenheit von Stiftern und Stifterfa-
milien im Presbyterium nicht gekldrt. Dass die zahlrei-
chen Altarweihen in Zwettl ab dem dritten Viertel des
13.Jahrhunderts mit einer »zunehmenden >Offentlich-
keit«® in Zusammenhang stehen, muss daher genauer
untersucht werden.

Bekanntlich wurde das Begrdabnisrecht im Kirchen-
innenraum, das in der Anfangszeit des Ordens nur eini-
gen wenigen im Kloster verstorbenen Priestern und
Klosterangehorigen vorbehalten war, mit der Zeit gelo-
ckert, da »sich die Vorstellungen von einer gdnzlich unab-
hdngigen Ordensgemeinschaft von Beginn an nur schwer-
lich durchsetzen lief3en«.1° Dass grundsatzlich hohe Geist-
liche in Zwettl ihre Ruhestatte fanden, beweist die Grab-
lege des bereits genannten Titularbischofs von Antivari
und Monchs aus Zwettl, Rudgerus, der 1305 noch im
alten romanischen Siidquerhaus vor dem Bernhardialtar
begraben wurde.

Waren die Kloster durch ihre Stifter von Beginn an
auf eine weltliche Finanzierung gegriindet, so bestand
auch spdter eine Abhdngigkeit von weltlichen Einkiinf-
ten, und den allgemein verbreiteten Gepflogenheiten
derJenseitsvorsorge konnten sich auch die Zisterzienser
nicht entziehen. Dies belegen die Altarweihen ab dem
dritten Viertel des 13. Jahrhunderts sowie die grofie An-
zahl an Seelgeratstiftungen.!? Es lag schlicht im Wesen
dieser materiellen Zuwendungen, dass sie mit dem
Wunsch nach immerwdahrendem liturgischen Anden-
ken fiir die Stifter verbunden waren. Auch fiir Zwettl ist
festzustellen, dass die zahlreichen Stiftungen und Ver-
pflichtungen zur Totenmemoria zu einer starken Bin-
dung an adelige Laien gefiihrt haben,”® wie es sich fiir
andere bedeutende Abteien wie Raitenhaslach, Ebrach,
Heilsbronn oder Doberan ebenfalls nachweisen lasst.!*

Zundchst aber konnten die strengen Bestimmungen
der Zisterzienser hinsichtlich der Nutzung der Kloster-
kirche nur im Einzelfall gelockert werden. Beispielhaft
sei hier das Verbot von Anniversargeddchtnissen fiir
Stifter durch das Generalkapitel von 1252 erwahnt, des-
sen Aufhebung nur in Einzelfillen gewahrt wurde. Ein
Jahr zuvor hatte sich Heiligenkreuz das Recht genehmi-
gen lassen.”

6.3.1 Entwicklung adeliger Grablegen

und zugehoriger Stiftungen

In Zwettl ldsst sich dies zundchst am Kuenringer-Erb-
begribnis im eigentlich den Abten vorbehaltenen Kapi-
telsaal noch vor der Aufhebung des offiziellen Begrab-
nisverbots fiir Laien in Kléstern von 1228 durch Papst
Gregor IX. ablesen.! In etlichen Zisterzienserklostern
wurde die Bestattung von Laien im Kapitelhaus vom Ge-
neralkapitel verboten und nur fiir Abte sowie fiir Bi-
schofe und Konige bzw. K6niginnen genehmigt, so etwa
durch eine Verordnung von 1180, die sich auf mehrere

Zisterzen bezog.” Es kam vor, dass sich diese Verord-
nungen nur an bestimmte Kloster richteten.!® Demnach
ist es moglich, dass Zwettl, das laut Kubes nicht im Ver-
botsschreiben aufgefiihrt wurde,'® davon ausgenommen
war. Vielleicht hatte sich die Abtei eine Erbgrablege im
Voraus genehmigen lassen. Jedenfalls ist dies beim Ge-
neralkapitel nicht zur Anzeige gekommen, wie es flr
andere Falle {iberliefert ist.2° Dass hier systematisch
eine dynastische Grablege fiir das Griindergeschlecht
errichtet wurde, darauf deuten die Grablegen aller
mdnnlichen Familienmitglieder seit Albero III. (f 1182)
bis zum ausgehenden 13.Jahrhundert.”! Das 1197 von
Hadmar II. von Kuenring gestiftete Ewiglicht auf dem
Petersaltar im nordlichen Nebenchor diente mit Sicher-
heit seiner Memoria.?

Mit der Grablege des Kuenringers Heinrich IV.
(t1293) folgte man einerseits noch den zisterziensi-
schen Gepflogenheiten, die fiir Stifter eigene Kapellen
auflerhalb der Abteikirche forderten — das schonste Bei-
spiel ist die Michaelskapelle in Kloster Ebrach.?* Ande-
rerseits ndherte man sich mit der eigens fiir ihn errich-
teten Allerheiligenkapelle der Kirche: Sie lag bereits am
romanischen Chor der ersten Abteikirche.?*

Bald nach der Allerheiligenkapelle Heinrichs IV.
von Kuenring ist 1299 die Planung einer eigenen Grab-
kapelle durch die Herren von Falkenberg gesichert.?> Da
sie nicht realisiert wurde, ist auch der dafiir vorgese-
hene Bestattungsort nicht tiberliefert. Eine Urkunde des
Eberhard von Wallsee von 1318 belegt, dass dieser zur
Erinnerung an seinen Vater Friedrich im Kloster Zwettl
einen Jahrtag stiftete. Friedrich hatte zuvor dort »sein|..]
totpette erwelt«,*® doch konnte er vor seinem Tod die
Stiftung nicht mehr selbst durchfiihren.?” Ebenfalls
noch vor dem Chorneubau seit 1343 ist um 1330 die Stif-
tung Ottos von Lichtenegg erfolgt, wobei sich heute
nicht mehr nachvollziehen 1dsst, an welchem Ort der
von ihm bestiftete Altar aufgestellt war.

Der Ausbau des Chors zwischen 1343 und 1348 und
zwischen 1360 und 1383 zu einem Hallenumgangschor
mit 13 Radialkapellen nach dem Schema der franzosi-
schen Kathedralgotik und auch dem Vorbild der erwei-
terten Abteikirche von Clairvaux muss der Moglichkeit
zur Bestiftung dieser Kapellen vornehmlich durch Ade-
lige gedient haben.?® Mit einer Summe von 400 Pfund
Pfennig leitete die Stiftung des Hans von Klingenberg
und seines Sohnes auf den Peter und -Pauls-Altar fir
die neue Kapelle »auf die tenken [linken, d.h. nordli-
chen, Anm. D. A.] abseiten des newn chor«* die Bestif-

tung des Neubaus ein. Insgesamt scheint der Ausbau
des Chors mafigeblich durch Stiftungsgelder adeliger
Familien finanziert worden zu sein, der zusammen mit
dem Querhaus insgesamt 1300 Pfund Wiener Pfennige
kostete:3° Schon im Voraus hatte Albero von Lichtenegg
1341 eine Stiftung fiir den Annen-Altar in der ersten
Chorkapelle der Nordseite getatigt.3! 1345 legte Jan von
Kapellen zusammen mit seiner Frau 30 Pfund Pfennig
fiir den Bau der Johanneskapelle an. Aus dem Jahr 1347
ist eine Spende des Dieners des Kustos namens Ulrich
uber 60 Talente fiir den Altar zu Ehren der hll. Ulrich
und Leonhard im neuen Chor tiberliefert. 1362 stiftete
Andre von Liechtenstein 100 Pfund Pfennige fir die
damalige Gregorskapelle, die heute allen Kirchen-
vatern geweiht ist.3> Im November 1348 wurden 14 Al-
tdre durch den Bischof von Passau geweiht; erst 1383,
wahrscheinlich nach der vollstindigen Einwdlbung
des Chors und Chorumgangs, folgte die Weihe des
Hochaltars.

Zu Beginn des 15. Jahrhunderts sind weitere Stiftun-
gen fiir die neuen Kapellen nachweisbar, wie etwa eine
Messstiftung des Grafen Johann zu Hardegg fiir die Jo-
hanneskapelle im Jahr 1401. Sieben Jahre spater folgt die
Anweisung Johanns von Neidegg vermutlich ebenfalls
flir die Johanneskapelle: »[...] sullen mir und allen meinen
miterben und nachkomen in demselben irem kloster dacz
Zwetl ain chappellen ausczaigen [...]«.3*

Dieses Geschehen - Karl Kubes spricht von einer
»Aneignung der Kirche durch Grablegen Aufienstehen-
der«® - erhohte auch sehr bald den Druck auf die Ku-
enringer als primi fundatores, den Anspruch auf eine
Bestattung innerhalb des Chorbereichs geltend zu ma-
chen. Obwohl Leutold I. noch im Kapitelhaus ein Ewig-
licht gestiftet hatte, »daz ze allen zeiten tag und nacht
prinnen sol ob meiner vordern grab, vor meinen alter im
capitl«,?® lie er sich 1312 im Mittelpresbyterium, also
unmittelbar vor dem Allerheiligsten, bestatten.’” Seine
Frau Agnes folgte ihm 1341 mit der Grablege »in gradu
presbiterii«.3® Auch Johann I. und Leutold II. fanden in
den 1340er Jahren im Presbyterium beim Hochaltar
ihre ewige Ruhestatte 3 Aus dem Jahr 1382 sind Ablasse
fiir die Michaelskapelle iiberliefert, in der Neitz von
Kuenring begraben wurde.

Diese Vorgdange beleuchten recht genau die rege
Stiftungstdtigkeit der Kuenringer und anderer nobler
Familien wie auch ihr Selbstverstandnis in Bezug auf
ihre Bestattungsorte innerhalb der Klosterkirche. Dem-
nach istauch aufdie persénliche Gegenwart der Hinter-



B 150 6 Offentlichkeit im Kloster

AV

Abb.110 Schreibender M&nch und weltlicher Maler, Messe unter Anwesenheit eines hochrangigen Laien. 1208 -1213. Sammelhandschrift aus der
Zisterzienserabtei Rein (sog. Reiner Musterbuch). Wien, Osterreichische Nationalbibliothek, cod. 507, fol. 2v (ex: UNTERKIRCHER 2013, 86)

bliebenen und Nachkommen bei der liturgischen Toten-
memoria zu schliefen. Als bildlicher Beleg fiir die An-
wesenheit ranghoher Adeliger wahrend der eucharisti-
schen Messe schon zu Beginn des 13.Jahrhunderts
wurde eine Zeichnung im sogenannten Musterbuch
(eher einer didaktischen Sammelhandschrift) des Zis-
terzienserklosters Rein ins Feld gefiihrt (Abb. 110). Der
Konsekration einer Hostie durch den Priester und einen
Monch am Altar wohnt ein in einen Hermelinmantel ge-
kleideter Fiirst bei, der seine Hinde empfangend erho-
ben hat.*? Da alle zwolf, sehr unterschiedlichen Szenen
der ersten drei Bildseiten der Handschrift unter Rund-
bogenarkaden spielen, sind diese als reine Rahmung
und Gliederung zu verstehen, nicht als Abbreviatur
eines Kirchenraums. Somit kann keine Aussage dariiber
getroffen werden, ob die Messhandlung als am Haupt-
altar einer Kirche stattfindend verstanden werden kann.

6.3.2 Totengedachtnisfeier fiir Johann IV.

von Kuenring (1513)

Fir die Totengeddchtnisfeier zu Ehren Johanns IV. von
Kuenring-Seefeld, den Mitstifter des Zwettler Retabels,
ist die Anwesenheit hoher Adelsfamilien belegt, die un-
mittelbar an die Passage iiber seinen Tod am 6. Mai 1513*
und sein Begrabnis im Umgangschor anschlief3t: »Anno
1513. 6. May ist gestorben Johann von Ciinring zu Seefeldt
des Balthasars I. Sohn, so in des Closters Kirchen von St.
Michaelis Capelln unter einen rothen marmorstain, darauf
die schrifft, dessen und dessen Wappen gehauen, begraben
ligt, an der grossen Sdul henket sain Schildt schén gemah-
let. Zur dessen dreissigsten zu celebriren seyedt eingeladen
worden nachfolgende Herrn: Wilhelmb und Wolfgang ge-
briider von Zelcking sambt andern ihren 2. Briiedern, und
dero Schwestern Anna, und Anastasia: Ludtwig von Star-
hemberg, zu Rappotenstain: Georg von Liechtenstain zu

Niclsburg: Jacob von Arburg des verstorbenen Schwager:
Rudolff und Sebastian von Hohenfeldt zu Kirchberg am
waldt: Sigmundt von Eyzing zu Schratenthal: Carl von
Hochenfeldt: Peter von Hofkirchen: Herr Jameretzky: Leo-
poldt, und Wilhelmb von Neudegqg zu Rastenberg, und an-
deren unser, daraus, was der Chiinringer geschlecht fiir ein
ansehen, und Ehr gehabt, zu schliessen.«*

Der Ort der Feierlichkeit wird zwar nicht ausdriick-
lich erwdhnt, doch ist davon auszugehen, dass dieser
Teil der »feyerlichen Exequien«*? direkt am Begrabnisort
begangen wurde. Beim sogenannten Dreifligsten han-
delte es sich um eine Totengeddchtnisfeier, die im An-
schluss an die Totenmesse und die Beisetzung des
Leichnams am 30. Tag nach dem Tod abgehalten wur-
de.** Die mittelalterliche Begrabnisfeier fand nach der
Aussegnung und Ubertragung des Leichnams in die
Kirche und seiner dortigen Aufbahrung im Chor oder
vor dem Lettner stets am Grab des Verstorbenen statt.*
Zu diesen Totengeddchtnisfeiern gehérten neben dem
DreifSigsten reguldr auch diejenigen am dritten und
siebten Tag. Sie enthielten gesungene Seelmessen und
Grabvisitationen, hdufig auch Totenoffizien.

Zum Begrabnis des Albrecht Achilles, Markgrafen
von Ansbach und Kurfiirsten von Brandenburg (*1414,
reg. 1440-1486), im Jahr 1486 in der Zisterzienserkirche
Heilsbronn fanden sich die Fiirsten und ihr Gefolge im
Chorgestiihl der Monche ein, wahrend die Monche zwi-
schen dem (Moénchs-)Chor und dem nahe des Kreuzal-
tars situierten Grab wahrscheinlich auf einer tempora-
ren, an die Chorschranke gelehnten Konstruktion Messe
hielten: »Item die Munich des Closters haben gesungen
Vigily vnd Mess zwischen dem Chor vnd dem Grab, In der
Hohe ein Geheuss gehabt, darauff sie gestanden vnd ge-
sungen haben, vnd seind dy Fursten vnd der Fursten Bot-
schafft im Kore In stulen gestanden auff beyden seytten.«*°

Diese Memorialleistungen zum Gedenken an den
Verstorbenen erhielten auch in Zisterzienserkldstern
zunehmend o6ffentlichen Charakter, der sich insbeson-
dere in den Armenspeisungen niederschlug.#’ Dass sich
die Familienmitglieder und anderen Adeligen an Jo-
hanns Grab*® im Umgangschor eingefunden haben
miussen, ergibt sich nicht zuletzt aus der Tatsache, dass
die Grablege nicht nur unmittelbar und untrennbar mit
der Totenmemoria fiir den Verstorbenen, sondern auch
mit der gesellschaftlichen Reprdsentation, namlich wie
es in der Zwettler Handschrift heifdt: mit der Demonst-
ration von »ansehen und Ehr« seines Geschlechts, ver-
bunden war, die im 16.Jahrhundert ihren sichtbaren

6.3 Adelige Laien in der Kirche 151N

Ausdruck in der breitenwirksamen Ausrichtung des
Dreiftigsten fand.*® Um die Vollzdhligkeit aller rangho-
hen Gdste zu garantieren, konnte es vorkommen, dass
die Feierlichkeit verschoben werden musste, sodass der
Termin nicht am 30. Tag eingehalten werden konnte. Die-
ser Umstand ist auch fiir Johanns Totenfeier bezeugt: »Er
hinterlief3 [aus seiner Ehe] mit Anna von Zelckingen fiinf
Séhne: Christophorus, Florianus, Marquadus, Wilhelmus
und Balthasar II. An den fiinften Kalenden des Juni sollte der
30. Todestag gefeiert werden, allerdings schob Abt Erasmus
den Termin auf, tiber welchen Aufschub er solche Briefe er-
hielt: >Herr Wilhelm von Zelcking schreibt, dass es ihm gefalle,
dass der Abt den dreifSigsten Todestag des Chunring, Freude
seines Angedenkens, bis zum zweiten Wochentag vor St.
Vitus aufschiebe, das ist der 13. Juni. Aufserdem bejahe er,
dass er bereits einige Herren zu den Festlichkeiten eingela-
den habe, fragt auch den Abt, ob einige benachbarte Herren
eingeladen wiirden. Seveld, im Jahr des Herrn 1513, sechster
Tag nach Himmelfahrt, 6. Mai.«>°

Zum memorialen Gesamtkomplex der Bestattung
und Erinnerung des Verstorbenen gehorte also auch
seine reprdsentative Selbstdarstellung, die aufs Engste
mit dem Grabmal bzw. der Grabplatte verbunden war.*!

Die Anwesenheit von »einem Konig, Fiirsten und vie-
len Biirgern, de[m] Bischof (von Schwerin) und de[n] Adeli-
gen mit ihren Gemahlinnen«>? zum Leichenzug und Be-
grabnis des Herzogs Albrecht II. von Mecklenburg (* 1318,
reg. 1329-1379) in der Abtei von Doberan ist ebenfalls
bezeugt. Albrecht lief sich an aulergew6hnlich promi-
nenter Stelle in einer oktogonalen Grabanlage zwischen
den 6stlichen Chorumgangspfeilern retro chorum bestat-
ten, deren Gruft im unteren Teil zum Umgangschor und
dessen Steinbaldachin dariiber sowohl zum Umgang als
auch zum Chor hin getffnet war.> Dass die Gldubigen an
hohen Feiertagen gleichsam einer Prozession vom Wes-
ten eintretend iiber das nordliche Seitenschiff in den
Umgangschor geleitet wurden und anschliefiend tiber
das siidliche Seitenschiff nach aulen gelangten, hat
Annegret Laabs herausgearbeitet. Der Weg flihrte sie
dabei an etlichen Altdaren vorbei, auf denen sie ihre
Almosen hinterlegen konnten. Um auch den Laien die
Reliquien»schau« zu ermoglichen, wurden diese auf
dem Dreikénigsaltar des Oktogons aufgebahrt, wo sie
»ftir die Gldubigen [vom Umgangschor, Anm. D. A.] mehr
zu erahnen als zu sehen«>* waren. Doch diirfte der Blick
in den Chor um 1400 in Doberan weitgehend verstellt
gewesen sein. Allerdings geht Markus Horsch davon
aus, dass sowohl der obere Teil des Retabels als auch



/
Stilfragen

7.1 Stilbegriffe in der Forschung

»Donauschule«, »Donaustil« oder »Barockgotik«! — mit
diesen Bezeichnungen wurde das ehemalige Zwettler
Hochaltarretabel bisher am hdufigsten in Verbindung
gebracht. In der vorliegenden Arbeit soll kein neuer Be-
griff fiir den Stil des ehemaligen Zwettler Hochaltar-
retabels und fir stilistisch vergleichbare Werke in die
Diskussion eingefiihrt werden. Genauso wenig sollen
aber auch bereits bekannte Bezeichnungen, wie etwa
»Donaustil« oder »Donauschule«, bemiiht werden, die
sich in der Forschung langst als ungeeignet erwiesen
haben. Es wird zu zeigen sein, dass der »expressive«
Zwettler Stil eng mit der inhaltlichen Aussage des Reta-
bels verknipft ist. Aufbauend auf den Erkenntnissen
derikonografischen Analyse zeigt sich, dass dem Stil in
erster Linie die Funktion zukommt, die Betrachter auf
visuell-emotionaler Ebene von der Giiltigkeit der ma-
rianischen Lehren zu liberzeugen. Wilhelm Pinder hat
in einem umfassenden Sinn dafiir den Begriff des
»spdtgotischen Barocks« geprdgt. Er sah darin einen
Kunststil, der »nicht zufdllig fast ausnahmslos da zutage
getreten [ist], wo sich die alten religiosen Krdfte zur Wehr
setzten, die im Kunstwerke eine seelische Sprache fiir das
Gotteserleben wufSten und suchten«.?

Ganz so weit mochte ich, einer vorsichtiger und kri-
tischer agierenden Generation der Wissenschaft ange-
horend, nicht gehen. Eine prinzipielle stilistische Unter-
scheidbarkeit zwischen altkirchlicher und protestanti-
scher Kunst und damit ein grundsdtzlicher Zusammen-
hang zwischen altkirchlicher »Bildpropaganda« und
dem »expressiven« Stil ist so einfach nicht zu konstatie-
ren, auch wenn klar ist, dass durch das Wegfallen fast
aller kirchlich-religidsen Auftrage in jenen Territorien,
die die Reformation eingefiihrt hatten, eine solche Bild-
sprache hier schlicht keinen Platz mehr fand; und ande-
rerseits die »Expression« im religiésen Bereich tatsach-
lich eher altkirchliche Inhalte unterstrich. In dieser
Arbeit sind dennoch vor allem Entstehung und Funk-
tion des Stils des Zwettler Retabels Gegenstand der
Untersuchung; die Ergebnisse sollen nicht automatisch
auf dhnliche Werke, wie etwa das fast gleichzeitig, 1523
bis 1526, entstandene Breisacher Retabel des Meisters
H.L. (Abb. 117, 118), angewendet werden. Ein neuer uni-
verseller Oberbegriff, der Kunstwerke haufig aus-
schlief8lich nach ihrer Form klassifiziert, wiirde eine
scheinbare Einheitlichkeit von Werken respektive einer
»Stilstromung« propagieren, ohne diese hier nach ihren

7.1 Stilbegriffe in der Forschung 169 H

Aufgaben oder ihrem Inhalt, ihrer gegenseitigen Ab-
grenzung bzw. Zusammengehorigkeit befragen zu kon-
nen. Die damit verbundenen Schwierigkeiten haben
kritische Diskussionen um den Wert der zum Grof3teil
irrefiihrenden Bedeutung solcher Stilbegriffe vielfach
gezeigt.? Eine von den Zeitgenossen verwendete Be-
zeichnung kann fiir die Kunstwerke mit expressiven
Tendenzen nicht nachgewiesen werden - ein bemer-
kenswertes Faktum, da man die aus Italien iibernom-
menen Neuerungen sehr wohl benannte.*

Der Ansatz Alois Riegls, Stilbegriffe durch Abstrak-
tion als hohere historische Ordnung einzufiihren und
dadurch Wissenschaft erst zu begriinden, kann also erst
recht nicht Ziel dieser Arbeit sein.’ Zwar war es sein Ver-
dienst, die kunstgeschichtlichen Stilepochen, die einem
»Kunstwollen« entsprangen und damit gleichwertig
nebeneinander standen, von einem allgemeinen subjek-
tiven dsthetischen Werturteil zu l6sen. Doch erfolgte
eine auf der Summe duflerer Merkmale basierende Ver-
einheitlichung von Werken unter einem Stilbegriff, der
dem Kunstwerk seine »stérende Fremdartigkeit« nahm,
die den Betrachter verwirren mochte und auch nicht in
das geordnete Denkschema eines einheitlichen Epo-
chenmodells passte.® Somit bleibt der Ansatz im We-
sentlichen formimmanent und billigt nur der Abstrak-
tion historisches Gewicht zu.

Eine jiingere Forschung hat denn auch - iiber die
Morelli'sche Methode, den Kiinstler an seiner spezifi-
schen Handschrift, also gleichsam grafologisch, zu er-
kennen - den historischen Stilbegriff diskutiert, ausge-
hend vom klassischen »stilus«-Begriff, der schon bei
Marcus Tullius Cicero (106—43 v. Chr.) im iibertragenen
Sinne gebraucht wurde, um das charakteristische Ge-
prage des Autors in der antiken Rhetorik zu beschreiben.
Dabei entwickelte sich die Lehre von den genera dicendi,
den verschiedenen Stillagen eines niedrigen, mittleren
und hohen Stils, derer man sich je nach Thema, Aufgabe
und Adressat bediente.” Uber die Anwendbarkeit solcher
Vorstellungen auf mittelalterliche Kunst, wie sie Robert
Suckale (1943-2020) zunachst propagierte,® wurden in-
zwischen berechtigte Zweifel gedufiert, so durch Wolf-
gang Briickle, der den bewussten Einsatz von Stil oder
Stillagen kritisierte.’ Albrecht Diirer war es bekanntlich,
der den antiken Begriff der Stillagen wieder in die Theo-
rie nordlich der Alpen einbrachte.1©

Grundsatzlich scheinen Stilfragen heute in der Wis-
senschaft eine geringe Rolle zu spielen. Dies ist proble-
matisch, leben doch gerade deswegen im semiwissen-




B 170 7 stilfragen

Abb. 117 Breisach, St. Stefan, Hochaltarretabel. Signiert durch Meister H.L., 1523-1526.
Linde, H. 11,63 m, B. 6,88 m (gedffnet) (Foto: open source/W. Bulach)

schaftlichen oder »populdren« Bereich Vorstellungen
fort, wie sie schon Johann Joachim Winckelmann (1717-
1768) in seiner Geschichte der Kunst des Altertums von
1764 entwickelte. Er teilte antike Kunstwerke in durch
einen je spezifischen Stil konstituierte, einheitliche
Epochen mit einem Entwicklungsverlauf von den An-
fangen iiber eine Hochphase bis hin zu einem Nieder-
gang ein, die mit der jeweiligen Politik, Kultur- und
Geistesgeschichte in Beziehung standen.!" Diese Vorstel-
lung eines fortschreitenden Entwicklungsprozesses
wurde auch auf Kiinstler tibertragen, deren (Euvre in ein
Friih-, Hoch- und ein Spdtwerk eingeteilt wurde, wobei
qualitativ minderwertigere Arbeiten oft als frithe Werke
oder als Stiicke von Mitarbeitern abgetan wurden."?
Damit verbunden war stets ein Werturteil, das die Uber-
windung eines alten, iberkommenen Stils durch einen
neuen, fortschrittlicheren Stil propagierte. Die Auffas-
sung dieses triadischen, von biologischen Mustern von
Geburt, Bliitezeit und Verfall abgeschauten Entwick-
lungsmodells hatte bereits Giorgio Vasari (1511-1574) in
seinen Vite (1550, 1568) auf die Hochphase der Renais-
sance bezogen.

Trotz Erwin Panofskys (1892—-1968) Ansatz einer
Riickbindung des formalisierten Stilverstindnisses an
inhaltliche Momente' galt Stil noch bis in die 1960er
Jahre als — um mit den Worten Hans Georg Gadamers
(1900-2002) zu sprechen - »undiskutierte[...] Selbstver-
stdndlichkeit|...], von [der] das historische Bewuftsein
lebt«.)> Gadamer vertrat die Ansicht, Stil meine weniger
einen historischen denn einen normativen Begriff, der
je nach spezifischen Anforderungen angewendet werde.
In dem Sinne lief} er sich auch problemlos auf den indi-
viduellen Personalstil des Kiinstlers iibertragen. Gada-
mer lehnte also die Vorstellung ab, dass Stil als epochen-
klassifizierendes Konzept iiber das Verstindnis von
Geschichte und historischen Ereignissen entscheidet:
Die Geschichte und ihre einzelnen Ereignisse diirften
nicht dem Stil als Summe von »Ausdruckserscheinun-
geng, die eine Epoche nach auf3en hin charakterisieren,
untergeordnet werden.!®

In jlngster Zeit wurden die unterschiedlichen Fak-
toren, die an eine Stiluntersuchung gekoppelt sind, auf-
gezeigt: In der Gestaltung eines Kunstwerks schlagen
sich dsthetische, politische und religiose Inhalte nie-
der;"7 mit der Form des Kunstwerks gehen Aufgaben
einher, die dem Dargestellten wie auch dem Auftrag-
geber und den Betrachtern gerecht werden miissen. So
formuliert Andreas Kostler: »Form, als Medium der

7.1 Stilbegriffe in der Forschung 1711

Abb.118 Gottvater im Mittelschrein des Hochaltaretabels. Meister
H.L., 1523-1526. Breisach, St. Stefan (Foto: open source)

kiinstlerischen Aussage begriffen, kann als Scharnier zwi-
schen Stil und Inhalt fungieren, ist offen fiir beide Seiten
und vermag so die fritheren Dichotomien zwischen beiden
Antipoden Stilgeschichte und Ikonographie abzufedern.«'®
Die Untersuchung einer Stilentwicklung in historischer
Perspektive, wie sie friither fast ausschlieRlich zur An-
wendung kam, ist zu Recht vielfach kritisch diskutiert
worden. Als problematisch erwiesen sich dabei schon
immer Zuordnungen bzw. Ausgrenzungen von Kunst-
werken in bzw. aus scheinbar einheitliche(n) Werk-
gruppen auf Basis formaler Kriterien.'* Wie erwdhnt,
gingen mit der Suggestion einer Zusammengehorigkeit
von Kunstwerken aufgrund gleicher oder dhnlicher
Merkmale eine Verallgemeinerung und Vereinheitli-
chung stilistischer Merkmale einher, ohne jedoch ihre
Rolle, ihre angemessene Anwendung und Aufgabe im
Einzelfall zu untersuchen.

Heute kann sich »Stil« auf verschiedene Aspekte be-
ziehen, die in gegenseitiger Abhdngigkeit stehen und
hdufig nicht eindeutig voneinander zu trennen sind: auf
die personliche Handschrift des Kiinstlers oder der
Werkstatt (oft als »Personalstil« bezeichnet), auf den



8

Die fiir Zwettl
tatige Werkstatt

Die Namen der Bildhauer des ehemaligen Zwettler
Hochaltarretabels sind archivalisch nicht belegt. Dieses
letzte Kapitel widmet sich — vor dem Hintergrund der
historischen und bisherigen formanalytischen Uberle-
gungen - vorrangig ihrer Arbeitsweise, der Unterschei-
dung von schnitzerischen Handschriften und der Frage
nach eigenhdndigen Werken der Mitarbeiter. Aus der
gewdhlten methodischen Vorgehensweise wird jedoch
bereits deutlich, dass es in dieser Studie nicht primdr
darum ging und gehen konnte, in einer eher werkimma-
nenten Weise verschiedene »Hande« auszumachen oder
gar den »Meister« von seinen Mitarbeitern zu scheiden.
Dafiir ist zumindest bei den erhaltenen Teilen des
Zwettler Retabels die Arbeitsweise zu einheitlich. Den-
noch ist es natiirlich wichtig, Auftragsradius und Aus-
drucksmoglichkeiten der Werkstatt, die ein so bedeu-
tendes Werk wie das Zwettler Retabel schuf, zu analy-
sieren und genauer als bisher zu fassen. Aus genannten
Griinden bleibe ich mit der gebotenen Vorsicht bei der
Formulierung »Zwettler Werkstattg, statt in einer »klas-
sischen« Weise vom »Zwettler Meister« zu sprechen.

Es gab zwar gewiss einen Werkstattleiter, und es
steht zu vermuten, dass er seinen Mitarbeitern einheit-
liche Typen, Motive und ein bestimmtes Formenvoka-
bular vorlegte, nach deren Vorlage die »sculptores«! die
Figuren schnitzten. Aber es ist nicht das Ziel heutiger
stil- und motivgeschichtlicher Untersuchungen, wie sie
nun folgen sollen, aus dem formalen Ergebnis eines Auf-
trags eine eindeutige Werkstattstruktur herauszulesen.
Diskutiert werden die auf stilkritischer Basis erfolgten,
chronologisch geordneten Zuschreibungen an die
Zwettler Werkstatt ebenso wie die direkten, belegbaren
kiinstlerischen Anregungen, also die kiinstlerische Tra-
dition, in der sie steht. Es soll aber zundchst moglichst
offen gelassen werden, wo diese Werkstatt hauptsdch-
lich tatig war, wie sie sich zusammenfand und ob sie
moglicherweise als ein »Nachfolgebetrieb« des Maler-
unternehmers Martin Kriechbaum anzusehen ist.

8.1 Gestaltungsmerkmale

Die bereits angedeutete Einheitlichkeit der stilistischen
Ausfithrung der Zwettler Schreinskulptur erstaunte be-
reits 1936 Herbert Seiber], fiihrte ihn aber zu einer zeit-
typischen Schlussfolgerung: »Der Hauptmeister muf die
von verschiedenen Kiinstlern angefertigten Teile nachtrdg-
lich einander angeglichen haben. Denn die Skulpturen des
Schreins wirken so einheitlich, dafS sie im wesentlichen als

8.1 Gestaltungsmerkmale 215

das Werk eines einzelnen angesprochen werden miissen.«?
Die Einheitlichkeit ist nicht zu bestreiten, aber ist sie
tatsachlich die Folge des Eingreifens »letzter Hand«
einer fihrenden Personlichkeit? Wie hat man in jenen
Werkstitten, die es offenbar auf einen einheitlichen und
somit wiedererkennbaren Stil abgesehen hatten — man
braucht da ja nur an die berithmten Protagonisten wie
Tilman Riemenschneider, Veit Stof3 oder Hans Leinber-
ger zu denken, dieses Ziel tatsdchlich erreicht? Vermut-
lich nicht durch eigenhdndiges Eingreifen des Meisters
in jedem Bereich. Es ist wahrscheinlich, dass man sich
in der Werkstatt Mustervorlagen oder Typenmodellen
bediente, abgesehen natiirlich von miindlichen Anwei-
sungen und Absprachen, mit denen man immer wieder
Korrekturen vornehmen konnte. Gabor Endrédi hat zu-
letzt auf die mannigfache Verwendung bestimmter Cha-
raktere und Faltenformationen in unterschiedlichen
Werken des in Wien und fir dessen Umfeld tdtigen
Meisters M. T. hingewiesen.?

Aus der Zwettler Klosterchronik ist bekannt, dass
die Werkstatt aus sechs »sculptores« bestand, weshalb
man (letztlich ohne ndhere Begriindung, sondern eher
aus einem klassischen Werkstattverstandnis heraus)
von einem Meister und fiinf Mitarbeitern ausgeht.
Einer dieser Bildhauer wird nach Zwettl verortet, jener,
der als Schnitzer des sitzenden Schmerzensmanns fir
das Sakramentshaus erwdhnt wird.”> Allerdings bleibt
dies alles hypothetisch, konnte doch auch fiir diesen
Groflauftrag von einem Auftragnehmer eine Gruppe be-
fihigter Leute zusammengestellt worden und diese
dann zeitweilig in Zwettl tdtig gewesen sein. Auch ent-
ziehen sich die verschwundenen Teile des Retabels jeg-
licher stilkritischen Einordnung, sodass in dieser Hin-
sicht nicht mehr feststellbar ist, ob es moglicherweise
eine Arbeitsteilung gab, wie es bei grofien Retabeln, die
Skulptur und Malerei kombinierten, so in Zwickau oder
Schwabach, ja offensichtlich ist.

8.1.1 Gestaltungstypen der Gesichtsmodellierung,
von Korperteilen und Draperien

Versucht man, sich der Arbeitsweise und einer mogli-
chen Arbeitsteilung unter den Bildhauern zu nahern,
ware zum Beispiel bei immer wiederkehrenden Phano-
typen anzusetzen, die im Schrein ausgemacht werden
konnen und die vermutlich nach Vorlagen geschaffen
wurden. Trotz der Einheitlichkeit variieren vor allem die
Apostel in ihren Haar- und Barttrachten oder im Aus-
maf3 der ekstatischen Verrenkung. Wahrend zum Bei-




spiel der vorn kniende bdrtige Apostel trotz faltenrei-
cher Gesichtsmodellierung von beruhigtem Antlitz ist
(Abb. 14), wirkt der Kopf des Apostels, der hinter dem
Rauchfassanblaser versteckt ist, deformiert (Abb. 153).

Grundsatzlich sind bei den Aposteln zwei Typen
phanotypisch voneinander zu unterscheiden, die insge-
samt durch harte Gesichtsziige und eine scharfkantige
Linienfiihrung gepragt sind: einerseits die albtraumhaft
iiberzeichneten Figuren mit ihren das Gesicht tiberzie-
henden tiefen Falten, den Krahenfliffen um die Augen
und dem fischartigen Mund, bei dem die Oberlippe we-
sentlich rundlicher, fast schon wulstartig iber der Un-
terlippe liegt. Entlang der Nasolabialfalten zeigen sich
ausgepragte Wiilste (Abb. 154). Andererseits der jugend-
liche, langhaarige Typus, zu dem Johannes (Abb. 15), Ja-
kobus Minor, aber auch Christus und der Heilige Geist in
der Trinitdt (Abb. 27, 129) gehoren. Beiden Typen sind die
langen, gebogenen Nasen eigen, die durch eine meist
stark eingedriickte Nasenwurzel besonders deutlich her-
vorspringen; auch die hohen, oft deutlich hervortreten-
den Wangenknochen, iber die sich die Haut spannt und
denen dann teilweise tiefe Hohlungen in der Wange
selbst entsprechen, kennzeichnen die Physiognomie der
mannlichen Figuren. Ausgenommen sind der ins Buch
blickende, bartlose Philippus (Abb.155) und der das
Rauchfass anblasende Apostel (Abb. 22), deren feiste Ge-
sichter von tiefen Furchen iiberzogen werden. Die auf-
gebldahten Backen des Letzteren scheinen in eingeschnit-
tene Faltenwiilste unterteilt zu sein.

Zu den stilprdgenden Eigenschaften gehoren au-
Rerdem die als scharfe Linien gezogenen Augenbrauen,
deren fleischig hervortretender Wulst die Augenpartie
noch plastischer herausmodelliert. Die Augdpfel wir-
ken trotz der Plastizitit der Hohlungen eher flach, da
Oberlid und besonders das 6fter rundlich nach oben
gezogene Unterlid nur einen Ausschnitt freilassen, der
die Augen insgesamt schmal wirken ldsst. Die tief in
den Augenhohlen verborgenen Augen werden von meh-
reren parallelen Einkerbungen begleitet. Seitlich ver-
teilen sich Krahenfiifle gleichmadfig iiber den oberen
Wangen- und Schldfenbereich und betonen die Wan-
genpartie noch starker.

Von diesen oft verhdrmten, zumeist »harten« Typen
unterscheiden sich die Gesichtsmodellierung und -cha-
rakterisierung der Muttergottes und ihrer Engelscharin
auffdlliger Weise. Hier herrschen vornehmlich recht-
eckige, glatte und faltenlose Gesichter mit sehr breiter
Unterkieferpartie und kleinem, rundlichen Kinn vor

Abb.153 Hinterer Apostel der linken Apostelgruppe
im Schrein des ehemaligen Zwettler Hochaltarretabels.
Adamov, St. Barbara (Foto: M. Zavadil)

(Abb.22-24, 128), wobei das Gesicht der Muttergottes
eine linglich-ovale Form hat, die durch ihre ausrasierte
Stirn besonders betont wird (Abb. 127). Auch lauft ihr
Kinn etwas spitzer zu als das scharfkantig abgeflachte
Kinn der Engel. Gerade die Art der Bearbeitung der Nase
zeigt die Unterschiede zu den Aposteln auf: Die spitze,
leicht schiefe, bei Maria sehr lange und schmale Nase
bildet einen geraden, schmalen Steg zwischen der hohen
Stirn und dem breiten, nach unten dreieckig auslaufen-
den Philtrum ohne Lippenherz, wobei sie bei den Engeln
meist von breiteren Nasenflligeln begleitet wird. Eine
Variation zeigen die drei vom Betrachter aus linken
Spruchbandengel (Abb. 28), vor allem deren linker, des-
sen Stupsnase mit abstehender Nasenspitze und aufge-
blahten Nasenfliigeln durch ausgeprdgte Nasolabial-
wulste betont wird. Auffdllig ist die duflerst belebte
Mimik all dieser drallen, die Spruchbdnder haltenden
und singenden Engelchen (Abb.28-30). Thre Miinder

Abb. 154 Drei Apostel der mittleren Apostelgruppe im Schrein des ehemaligen
Zwettler Hochaltarretabels. Adamov, St. Barbara (Foto: M. Zavadil)

Abb.155 Zwei betende
Apostel im Vordergrund der
mittleren Apostelgruppe im
Schrein des ehemaligen
Zwettler Hochaltarretabels,
rechts Philippus. Adamov,

St. Barbara (Foto: M. Zavadil)



sind teils geodffnet, teils rund geformt oder zu einem
Lacheln verzogen.

Eine weitere Besonderheit stellen die Erzengel
(Abb. 25, 26) und die Biiste mit der Perlenhaube (Abb. 24)
dar, deren breite Kopfform mit der ausgeprdgten Kiefer-
muskulatur und den glatten, breiten Wangen denen der
Engel um Maria dhneln, wobei ihre Augen wesentlich
langlicher und schlitzartiger angelegt sind. Maria, die
sie umgebenden Engel und die Erzengel besitzen nach
vorn abstehende Oberlippen, die jedoch wie ein schma-
ler Strich ausgebildet sind und nichts mit den wulstigen
Lippen der Apostel gemein haben.

Physiognomisch aus der Reihe fallen auch die ge-
fliigelten Engelchen in der oberen Zone (Abb. 29). Im
Gegensatz zu den drallen Engeln mit Doppelkinn wei-
sen sie spitz zulaufende Kinnpartien und leicht eifor-
mige Kopfe mit hoher, eckiger Stirn auf, die durch die
wie dlinne Streichholzer iiber das Haupt gelegten Haare
betont wird. Der scharfkantige Nasenriicken, der nur
vereinzelt leicht eingedriickt ist, und der zu einem Grin-
sen verzogene Mund verleihen ihnen einen spitzbii-
bisch-schelmischen Ausdruck.

Von besonderer Qualitdt ist die a jour gearbeitete
Durchhoéhlung der Haare und Bdrte insbesondere der
Apostel, die von runden Lockennestern iiber lange, ge-
wellte Haare bis hin zu dichtem Bartgestripp reicht.
Meist werden dabei einzelne Haarpartien zu dicken
Strahnen zusammengefasst, die in mehrere gefurchte
Rillen unterteilt werden. Wie noch im Vergleich mit an-
deren Arbeiten der Werkstatt zu zeigen sein wird, sind
dieser besonders die korkenzieherférmigen, stark aus-
gehohlten Locken eigen.

Die klauenférmig gespannten Finger und Hande der
Apostel sind von schmaler, diirrer und knochriger Ge-
stalt, wobei die Daumenkuppe bei einigen auffallig
stark, beinahe missgestaltet und klumpig wirkt (Abb. 17).
Den Handriicken durchzieht ein enges Geflecht aus
stark hervortretenden Adern. Die Finger selbst sind
grofdtenteils glatt, weisen aber an ihren Gelenken tiefe
Rillen auf, die die Exzentrik der Manner unterstreichen.
Die jugendhaften Finger Marias, der Engel in der mittle-
ren Zone und der Erzengel sind wesentlich glatter ge-
arbeitet (Abb. 8, 25, 26). Sie weisen keine Furchen auf. Zu
unterscheiden sind zudem die kindlichen Handchen der
Putti in der oberen Zone (Abb. 28) von denen der Engel
im mittleren Geschoss. Ihr Handriicken, an dem die
schmalen Fingerchen ansetzen, ist sehr viel breiter und
rundlicher gestaltet.

Auch die Gewdnder weisen eine relativ einheitliche
Bearbeitungsweise auf. Alle sind von extremer Auspra-
gung wie die von kraftigen Windstof3en erfassten Spira-
len und ineinander gedrehten Kringel. Zu den auffalligs-
ten stilprdgenden Faltenmotiven gehdren die bereits
erwahnten »gestanzten« Faltenziige (Abb. 28, 126), deren
teils rechteckig, teils rundlich oder herzférmig geschnit-
tene Pragungen in die Gewandoberfliche eingetieft wer-
den. Am haufigsten treten sie bei ohrmuschelartig ge-
drehten Mantelteilen oder entlang der langen, glatten
Gewandbereiche auf. In beiden Fillen wirkt die Ober-
flache dadurch plastisch zerfurcht, wodurch die grofit-
mogliche Modellierung der Gewander mit Licht und
Schatten erreicht wird.

Auffallig sind auch die rotierenden Armelsaume der
Erzengel, die wie Gewichte an ihren Oberarmen zu han-
gen scheinen. Die wie nass wirkenden Falten (Abb. 7, 9,
25, 26), bei denen das Gewand vor allem an den Beinen
der Erzengel oder der Trinitdt klebt, wahrend sich da-
zwischen feine Stege bilden, wurden bereits in ihrem
Bezug zur Druckgrafik Andrea Mantegnas erwahnt.°

8.1.2 Die Figuren in der Hohlkehle

Insgesamt sind bei den Figuren der Hohlkehle mit Aus-
nahme des hl. Hieronymus qualitative Unterschiede zu
den Schreinfiguren festzustellen. Dabei iibernehmen
sie zum Teil deren Ziige und Motive.

Der hl. Hieronymus mit dem roten Birett (Abb. 34,
96) erinnert besonders hinsichtlich der breiten Kiefer-
knochen und des fischartig gewolbten Mundes an die
Apostel, doch nimmt er sich wesentlich weniger exzen-
trisch aus. Unterschiede ergeben sich vor allem in dem
geraden, an der Spitze wie abgeschlagen wirkenden Na-
sensteg, der eingefallenen Wangenpartie und den wenig
prononcierten Augenbrauen, weshalb ein Identifikati-
onsportrat mit dem bedeutenden Humanisten Erasmus
von Rotterdam erwogen wurde.” Seine Armelschleppen
sind im unteren Bereich mit den typischen, wie einge-
stanzt wirkenden Krduselfalten versehen.

Die beiden Pdpste (Abb. 38, 39) sind mit Motiven der
Schreinfiguren gestaltet, allerdings stark vereinfacht: Hier
sind die stegartigen Faltenziige zwischen glatt anliegen-
den, wie »nassen« Stoffpartien, die parallel gerillten
Amikte oder die Nasolabialfalten® aus dem bestehenden
Formenschatz herausgegriffen. Die Kérper insgesamt sind
allerdings schon wegen der beschrankten Standorte nur
leicht geschwungen und wirken, betrachtet man die im
Fufibereich hart abknickenden Sdume, eher grafisch-steif.

Die beiden heiligen Frauen (Abb. 35, 36) und der
Bischof (Abb. 37) sind von breiterer Statur und werden
von einem vorn v-formigen Gewand eingehiillt, das an
manchen Stellen immer wieder den Blick auf darunter
liegende Bereiche ermdglicht. Auch hier durchsetzen
Stanzknitterfalten das am Saum scharfkantig gefiihrte
Gewand. Die Gesichter der weiblichen Heiligen erinnern
mit der breiten Kieferpartie, dem zugespitzten Mund
mit der diinnen Oberlippe und der hohen, ausrasierten
Stirn stark an Maria. Auch weisen sie die eingerollten
Locken auf, die hier aber blockhaft und weniger ausge-
hohlt sind.

Von der in der Kunstkammer des Stifts Zwettl er-
haltenen Figur der hl. Margarethe (Abb. 42) wurde an-
genommen, dass sie aufgrund der Mafie von 58 cm in der
Hohlkehle oder im Gesprenge gestanden habe.’ Da sie
nahezu vollrund ausgearbeitet ist, kdnnte es sich am
ehesten um eine Gesprengefigur gehandelt haben.”° Sie
weicht von der typischen Physiognomie der weiblichen
Heiligen ab. Ihr fehlen die charakteristische Gewand-
behandlung durch Stanz- oder Nassfalten und die auf-
falligen Armel- oder Kragenrillen. Zwar besitzt auch sie
den auf Knéchelhdhe abstehenden Rocksaum, ein ova-
les und mit breiterer Kieferpartie ausgestattetes Gesicht
und eine diinne, schmale Nase, was ihre Provenienz aus
der Zwettler Werkstatt nahelegt, doch scheinen die auf-
gebldhten Pausbacken sowie der schmale, missmutig
nach unten gezogene Mund ebenso singuldr zu sein wie
die zu Ohrschnecken gedrehten Haarknoten. Dass hier
ein weniger versierter Schnitzer am Werk war, beweist
die rechte Hand, deren Zeigefinger anatomisch unkor-
rekt am Ende der Hand nach unten zeigt.

8.1.3 Fazit
Trotz des Variantenreichtums von Typen, Mimik und
Gestik liegt den Figuren die gleiche Bearbeitungsweise
zugrunde. Dies ldsst zwei Schlussfolgerungen zu: Zum
einen konnte man eine Arbeitsteilung annehmen, bei der
verschiedene Hande fiir bestimmte Typen verantwort-
lich gewesen sind. Zum anderen kdnnten die Bildhauer
auf Basis genauer Typenvorlagen des leitenden Meisters
jeweils fiir bestimmte Arbeitsabschnitte zustdndig ge-
wesen sein. Fir die letztere These konnte die Beobach-
tung sprechen, dass in den der Werkstatt zugeschriebe-
nen Werken auch jeweils mehrere Typen auftauchen.

Es gibt allerdings eine Figur, die sich von den Ubri-
gen deutlich unterscheidet und die mit dem Stil des Kru-
zifixes in Maria Laach am Jauerling (um 1520, Abb. 156)

Abb. 156 Kruzifix. Maria Laach am Jauerling, Wallfahrtskirche.
Um 1510 (ex: BRANDMAIR 2015, Kat.-Nr. 58)

in engem Zusammenhang steht. Es handelt sich um Ja-
kobus Major, der durch seinen Pilgerhut mit der Muschel
ausgezeichnet ist und von dem nur das Gesicht zu sehen
ist. Zwar erinnern die hohen Wangenknochen und die
lange, schmale Nase stark an die Uibrigen Apostel. Be-
trachtet man allerdings den Mund-, Augen- und Bart-
bereich genauer, ergeben sich signifikante Unter-
schiede. Der Augenbrauenansatz nahe der Nasenwurzel
wird von zwei dicken Wiilsten gekennzeichnet und
durch eine schmale, aber tiefe Furche begleitet, die erst
steil nach oben steigt, sich dann aber verliert. Im Gegen-
satz zum scharfkantigen Steg mit fleischiger Woélbung
der Augenbrauen der Apostel werden die eng zusam-
menstehenden Augen des Jakobus nur durch einen
leichten Wulst nach oben hin begrenzt. Besonders au-
genfdllig wird der Unterschied anhand des Mundes, der



Das ehemalige Hochaltarretabel der Zisterzienserabteikirche Zwettl (Niederdsterreich)
gehorte mit urspriinglich 19 m Hohe zu den groRten Fliigelretabeln des spaten Mittel-
alters. Nicht weniger eindricklich wirken der auBergewohnlich expressive Stil und die
hohe handwerkliche Qualitat des heute allein noch erhaltenen, 6,5 m hohen Mittel-
schreins. Das Gewirr von jubilierenden und singenden Engeln, von exaltierten, alb-
traumhaft wirkenden Aposteln, wulstigen Wolkenformationen und virtuos wirbelnden
Gewandpartien erfordert etwas Zeit, um das mariologische Programm zu entschlisseln.
Dies unternimmt die vorliegende Arbeit und kann den monumentalen, 1525/26 voll-
endeten Auftrag des humanistisch gebildeten Abtes Erasmus Leisser (1512-1545)
als frihe Reaktion der altkirchlich gesinnten Wiener Kreise auf die reformatorische
Bewegung Martin Luthers dingfest machen. Mit Johann IV. von Kuenring-Seefeld
(1481-1513) lasst sich zudem ein weiterer Beteiligter an dem GroRauftrag aus der
Familie der einstigen Klosterstifter nachweisen. Stil und Werkstattzusammenhdnge wer-
den umsichtig analysiert, mit dem Ergebnis, dass herkdmmliche einseitig-eindeutige
Interpretationen von Stil als alleinigem Ausdruck eines »genialen« Werkstattleiters
hier nicht zu befriedigenden Ergebnissen flihren. Der Personalstil einzelner Beteiligter
lasst sich nicht klar auseinanderdividieren, ein »Meister« nicht bestimmen. »Stil« wird
vielmehr dem inhaltlich und theologisch gewiinschten Ergebnis dienstbar gemacht.

d
Leibniz-Institut fir
Geschichte und Kultur

des ostlichen Europa

SANDSTEIN

9“ 78395 987276 ”

4






