
Norbert Lammert

Glaube braucht Vernunft

 Verantwortung vor Gott und den Menschen

80 Seiten, 10,5 x 15,5 cm, gebunden
ISBN 9783746263052

Alle Rechte vorbehalten. Die Verwendung von Text und Bildern, auch auszugsweise, 
ist ohne schriftliche Zustimmung des Verlags urheberrechtswidrig und strafbar. Dies 
gilt insbesondere für die Vervielfältigung, Übersetzung oder die Verwendung in 
elektronischen Systemen.

© St. Benno Verlag GmbH, Leipzig 2023

Mehr Informationen finden Sie unter st-benno.de

Leseprobe

https://www.vivat.de/search?sSearch=1063052




5

Inhalt

Vernunft und Glaube. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 12
Der Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst 
	 nicht garantieren kann. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 18
Staatliche wie kirchliche Institutionen verlieren 
	 das Vertrauen, auf das sie angewiesen sind. .  .  .  .  .  .  . 30
Toleranz und Freiheit sind Geschwister. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 42
Kirche in der Welt von heute . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 50
Partizipation als Anspruch moderner Gesellschaften. .  . 54
Mitwirkung und Verantwortung der Laien. .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 59
Die Kirche als Haupthindernis des Glaubens? 
	 Ökumene: Jetzt!. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 66
Verantwortung vor Gott und der Welt. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 73

Anmerkungen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 76
Dank. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 77
Quellen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 78
Literaturhinweise . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 79

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische 
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Besuchen Sie uns im Internet:
www.st-benno.de

Gern informieren wir Sie unverbindlich und aktuell auch in unse-
rem Newsletter zum Verlagsprogramm, zu Neuerscheinungen und 
Aktionen. Einfach anmelden unter www.vivat.de.

ISBN 978-3-7462-6305-2

© St. Benno Verlag GmbH, Leipzig 2023
Umschlaggestaltung: Ulrike Vetter, Leipzig
Porträtfoto, Rückseite: © picture alliance/dpa/Hendrik Schmidt
Gesamtherstellung: Kontext, Dresden (A)



7

Auch ein Staat, der die Glaubensfreiheit umfas-
send gewährleistet und sich damit selber zu religi-
ös-weltanschaulicher Neutralität verpflichtet, kann 
die kulturell vermittelten und historisch verwurzel-
ten Wertüberzeugungen und Einstellungen nicht 
abstreifen, auf denen der gesellschaftliche Zusam-
menhalt beruht und von denen auch die Erfüllung 
seiner eigenen Aufgaben abhängt. Der christliche 
Glaube und die christlichen Kirchen sind dabei, 
wie immer man ihr Erbe heute beurteilen mag, 
von überragender Prägekraft gewesen. Die darauf 
zurückgehenden Denktraditionen, Sinnerfahrun-
gen und Verhaltensmuster können dem Staat nicht 
gleichgültig sein.

Bundesverfassungsgericht 1993



8 9

So liegt es auch im eigenen Interesse des Verfas-
sungsstaates, mit allen kulturellen Quellen scho-
nend umzugehen, aus denen sich das Normbe-
wusstsein und die Solidarität von Bürgern speist.

Jürgen Habermas

Entgegen einem weit verbreiteten Missverständ-
nis heißt „Verfassungspatriotismus“, dass sich 
Bürger die Prinzipien der Verfassung nicht allein 
in ihrem abstrakten Gehalt, sondern aus dem ge-
schichtlichen Kontext ihrer jeweils eigenen natio-
nalen Geschichte in ihrer konkreten Bedeutung zu 
eigen machen. Wenn die moralischen Gehalte von 
Grundrechten in Gesinnungen Fuß fassen sollen, 
genügt der kognitive Vorgang nicht.

Eine entgleisende Modernisierung der Gesellschaft 
im Ganzen könnte sehr wohl das demokratische 
Band mürbe machen und die Art von Solidarität 
auszehren, auf die der demokratische Staat ange-
wiesen ist.

Im Gemeindeleben der Religionsgemeinschaften, 
sofern sie nur Dogmatismus und Gewissenszwang 
vermeiden, kann etwas intakt bleiben, was anders-
wo verloren gegangen ist. […] Die Übersetzung 
der Gottesebenbildlichkeit des Menschen in die 
gleiche und unbedingt zu achtende Würde aller 
Menschen ist eine solche rettende Übersetzung.



10 11

Die rationale oder die ethische oder die religiöse 
Weltformel, auf die sich alle einigen, und die das 
Ganze tragen könnte, gibt es nicht. Jedenfalls ist 
sie gegenwärtig unerreichbar.

Joseph Kardinal Ratzinger

Ist die allmähliche Aufhebung der Religion, ihre 
Überwindung, als nötiger Fortschritt der Mensch-
heit anzusehen, damit sie auf den Weg der Freiheit 
und der universalen Toleranz kommt, oder nicht?

Müsste nicht die Vernunft unter Aufsicht gestellt 
werden? Aber durch wen oder was? Oder sollten 
vielleicht Religion und Vernunft sich gegenseitig 
begrenzen und je in ihre eigenen Schranken wei-
sen?

[…] oder gibt es ein Recht, das alle Rechtssysteme 
überschreitet, Menschen als Menschen in ihrem 
Zueinander bindet und weist?

Als letztes Element des Naturrechts, das im Tiefs-
ten ein Vernunftrecht sein wollte, jedenfalls in der 
Neuzeit, sind die Menschenrechte stehen geblie-
ben. Sie sind nicht verständlich ohne die Vorausset-
zung, dass der Mensch als Mensch, einfach durch 
seine Zugehörigkeit zur Spezies Mensch, Subjekt 
von Rechten ist, dass sein Sein selbst Werte und 
Normen in sich trägt, die zu finden, aber nicht zu 
erfinden sind.



12 13

Bedeutung für das unlösbare Spannungsverhältnis 
von Vernunft und Glaube hinaus, zeugt jener Dia-
log nicht zuletzt von der seltenen Verbindung intel-
lektueller Brillanz und persönlicher Bescheidenheit 
der beiden Persönlichkeiten.
In diesem damaligen Gespräch und einer Reihe sich 
daran anschließender Publikationen hat Habermas 
darauf hingewiesen, dass republikanische Gesin-
nungen sich inzwischen weitgehend von ihren vor-
politischen Verankerungen gelöst haben, die wie ein 
gemeinsamer religiöser Hintergrund und eine ge-
meinsame Sprache für die Entstehung einer hochab-
strakten staatsbürgerlichen Solidarität hilfreich ge-
wesen seien. Habermas spricht von der Gefahr einer 
„entgleisende[n] Modernisierung der Gesellschaft“, 
die „die Art von Solidarität auszehren“ könne, „auf 
die der demokratische Staat, ohne sie rechtlich er-
zwingen zu können, angewiesen sei“1. So liege es 
auch im eigenen Interesse des Verfassungsstaates, 
„mit allen den kulturellen Quellen schonend um-
zugehen, aus denen sich das Normbewusstsein und 
die Solidarität von Bürgern speist.“2

Habermas plädiert für eine selbstkritische Neu-
bestimmung des Verhältnisses von Glauben und 

Vernunft und Glaube

Die inzwischen gefestigte Einsicht, dass der mo-
derne demokratische Verfassungsstaat auf norma-
tiven Voraussetzungen beruht, die er selbst weder 
schaffen noch garantieren kann, ist in jüngerer 
Vergangenheit sowohl praktisch wie theoretisch 
in mehrfacher Weise besonders eindrucksvoll be-
stätigt worden. Praktisch durch das zunehmende 
Bewusstsein von Orientierungs- und Integrations-
problemen in einer modernen Gesellschaft, die sich 
keineswegs von alleine auflösen, und theoretisch 
durch einen bemerkenswerten Diskurs sowohl im 
Bereich der zeitgenössischen Philosophie wie im 
Bereich der zeitgenössischen Theologie. Gerade-
zu prototypisch für diesen neuen Diskurs will ich 
auf den denkwürdigen Dialog hinweisen, den vor 
fast zwanzig Jahren (2004) Jürgen Habermas und 
Joseph Ratzinger auf Einladung der Katholischen 
Akademie in Bayern unter dem Arbeitstitel „Vorpo-
litische moralische Grundlagen eines freiheitlichen 
Staates“ geführt haben. Über seine exemplarische 



14 15

Benedikt XVI. acht Jahre Oberhaupt der katholi-
schen Weltkirche, interpretiert die verschiedenen 
Menschenrechtserklärungen als „in sich stehende 
Werte, die aus dem Wesen des Menschseins folgen 
und daher für alle Inhaber dieses Wesens unantast-
bar sind“, und weist zugleich daraufhin, dass die 
Evidenz dieser Werte heute keineswegs in allen 
Kulturen anerkannt sei. Der Islam habe seinen ei-
genen, vom westlichen abweichenden, Katalog der 
Menschenrechte definiert und China stelle unbe-
schadet seiner im westlichen Kulturkreis entstan-
denen marxistischen Grundauffassungen immer 
häufiger die Frage, ob es sich bei den Menschen-
rechten nicht um eine typisch westliche Vorstel-
lung handele, die für die eigene Gesellschaft und 
ihre Kultur hinterfragt werden müsse.
Es ist – wie ich glaube – für den zeitgenössischen 
Diskurs über die Grundlagen einer modernen frei-
heitlichen Gesellschaft von kaum zu überschätzen-
der Bedeutung, dass so herausragende und gleich-
zeitig so unterschiedliche Repräsentanten der 
Philosophie und der Theologie wie Habermas und 
Ratzinger von der Kultur des christlichen Glau-
bens wie der Kultur der säkularen Rationalität als 

Wissen und weist zu Recht auf die unvermeidli-
chen Anpassungsprozesse hin, die sich daraus für 
das religiöse Bewusstsein wie für die moderne sä-
kularisierte Gesellschaft ergeben. Zwar habe die 
Religion ihren Anspruch auf ein Interpretations-
monopol und umfassende Lebensgestaltung in ei-
nem weltanschaulich neutralen Staat verloren, was 
man übrigens auch als überzeugter Christ nicht 
nur bedauern muss, dennoch sei die weltanschau-
liche Neutralität der Staatsgewalt keineswegs mit 
einer politischen Verallgemeinerung einer säkula-
ristischen Weltsicht gleichzusetzen. Weder dürften 
säkularisierte Bürger in ihrer Rolle als Staatsbür-
ger religiösen Weltbildern grundsätzlich ein Wahr-
heitspotenzial absprechen noch den gläubigen Mit-
bürgern das Recht bestreiten, in religiöser Sprache 
Beiträge zu öffentlichen Diskussionen zu machen. 
Noch einmal Habermas: „Eine liberale politische 
Kultur kann sogar von den säkularisierten Bürgern 
erwarten, dass sie sich an Anstrengungen beteili-
gen, relevante Beiträge aus der religiösen in eine 
öffentlich zugängliche Sprache zu versetzen.“3

Joseph Ratzinger, damals noch Präfekt der vatika-
nischen Glaubenskongregation und später als Papst 



16 17

ist, weil viele damit das Missverständnis verbin-
den, die Aufforderung zum Dialog ersetze den ei-
genen Standpunkt. Tatsächlich setzt ein Dialog der 
Kulturen eine Kultur des Dialogs voraus – und die 
Mindestvoraussetzung eines Dialogs ist erstens der 
eigene Standpunkt und zweitens die Toleranz für 
den anderen.

den „beiden großen Kulturen des Westens“ spre-
chen. Wobei ausgerechnet der spätere Papst deren 
faktische Nichtuniversalität betont. Unsere säkula-
re Rationalität ist eben nicht einfach weltweit glei-
chermaßen evident. „Ihre Evidenz“, schreibt Papst 
Benedikt, „ist faktisch an bestimmte kulturelle 
Kontexte gebunden, und sie muss anerkennen, 
dass sie als solche nicht in der ganzen Mensch-
heit nachvollziehbar und daher in ihr auch nicht im 
Ganzen operativ sein kann. Mit anderen Worten, 
die rationale oder die ethische oder die religiöse 
Weltformel, auf die alle sich einigen, und die dann 
das Ganze tragen könnte, gibt es nicht. Jedenfalls 
ist sie gegenwärtig unerreichbar.“4

Im Lichte dieser Einsichten ist die öffentliche De-
batte in Deutschland über die normativen Grund-
lagen unseres demokratischen Staates und seiner 
Verfassungsordnung auffällig mutlos und lustlos 
allemal. Sie hat jahrelang schlicht nicht stattgefun-
den, und wenn überhaupt, wurde für die Verwei-
gerung der Debatte eine theoretische Überhöhung 
gesucht und gefunden. Der Ersatz für diese Debat-
te war die Aufforderung zum Dialog der Kulturen, 
die vielleicht auch deswegen so populär geworden 



18 19

ger Betrachtung aber sind sie unabhängig vonein-
ander nicht zu beantworten.
Politik und Religion sind zwei unterschiedlich be-
deutende, formell oder informell mächtige, recht-
lich oder faktisch bindende Gestaltungsansprüche 
gegenüber einer Gesellschaft und ihren Mitglie-
dern. Sie können einander nicht gleichgültig sein, 
aber sie sind gewiss nicht identisch. Die Unter-
schiede zwischen diesen beiden Gestaltungsan-
sprüchen sind nicht weniger bedeutsam als die Ge-
meinsamkeiten.
Religionen handeln von Wahrheiten, Politik von 
Interessen. Das eine ist so zentral wie das ande-
re, und beides ist offenkundig grundverschieden. 
Zu den Ergebnissen – gewiss auch zu den Errun-
genschaften – unserer aufgeklärten Zivilisation 
gehört die Einsicht in die Aussichtslosigkeit einer 
abschließenden Beantwortung der Wahrheitsfrage. 
Diese Einsicht macht Politik nötig und Demokratie 
möglich. Auf der Basis absoluter Wahrheitsansprü-
che ist Demokratie als Legitimation von Normen 
durch Verfahrensregeln gar nicht möglich. Demo-
kratie setzt die Trennung von Religion und Politik 
voraus, die es allerdings ohne religiös vermittelte 

Der Staat lebt von Voraussetzungen, 
die er selbst nicht garantieren kann

Das Spannungsverhältnis von Religion und Politik 
ist beinahe so alt wie die Menschheitsgeschichte. 
Kirchen und Staat sind seit Jahrhunderten viel-
fältig miteinander verbunden und in modernen, 
demokratischen Verfassungen zugleich deutlich 
voneinander getrennt. Deshalb kommt es nach den 
Erfahrungen der Reformation und den Errungen-
schaften der Aufklärung weniger darauf an, etwas 
Neues herauszufinden, sondern es geht eher darum, 
gefestigte Einsichten in einer Weise zu ordnen und 
zu praktischen Schlussfolgerungen zu führen, die 
zu selten stattfinden bzw. zu oft verdrängt werden.
Die Ausgangsfrage könnte lauten: Wie viel Reli-
gion erträgt eine moderne, aufgeklärte, liberale Ge-
sellschaft? Die nach meinem Verständnis sofort da-
zugehörige Frage lautet: Wie viel Religion braucht 
ein demokratisch verfasster Staat? Beide Fragen 
sind ebenso schwierig wie wichtig. Auf den ersten 
Blick schließen sie sich beinahe aus, bei sorgfälti-


