beNNo

Leseprobe
/ Norbert Lammert
Glaube braucht Vernunft
Norbert
Lammert Verantwortung vor Gott und den Menschen
Glaube 80 Seiten, 10,5 x 15,5 cm, gebunden
braucht ISBN 9783746263052
Vernunft

Mehr Informationen finden Sie unter st-benno.de

Alle Rechte vorbehalten. Die Verwendung von Text und Bildern, auch auszugsweise,
ist ohne schriftliche Zustimmung des Verlags urheberrechtswidrig und strafbar. Dies
gilt insbesondere fiir die Vervielfaltigung, Ubersetzung oder die Verwendung in
elektronischen Systemen.

© St. Benno Verlag GmbH, Leipzig 2023


https://www.vivat.de/search?sSearch=1063052

Norbert
Lammert

Glaube
braucht
Vernunft

Verantwortung vor Gott
und den Menschen

benno



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Besuchen Sie uns im Internet:
www.st-benno.de

Gern informieren wir Sie unverbindlich und aktuell auch in unse-
rem Newsletter zum Verlagsprogramm, zu Neuerscheinungen und
Aktionen. Einfach anmelden unter www.vivat.de.

ISBN 978-3-7462-6305-2

© St. Benno Verlag GmbH, Leipzig 2023

Umschlaggestaltung: Ulrike Vetter, Leipzig

Portrétfoto, Riickseite: © picture alliance/dpa/Hendrik Schmidt
Gesamtherstellung: Kontext, Dresden (A)

Inhalt

Vernunft und Glaube. . ........... ... ... .....
Der Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst

nicht garantieren kann . .. ........... ... ... ...
Staatliche wie kirchliche Institutionen verlieren

das Vertrauen, auf das sie angewiesen sind . . . .. ..
Toleranz und Freiheit sind Geschwister ............
Kirche in der Welt vonheute ....................
Partizipation als Anspruch moderner Gesellschaften . .
Mitwirkung und Verantwortung der Laien . .........
Die Kirche als Haupthindernis des Glaubens?

Quellen . ...
Literaturhinweise ............. ... ... ..........



Auch ein Staat, der die Glaubensfreiheit umfas-
send gewdhrleistet und sich damit selber zu religi-
0s-weltanschaulicher Neutralitdt verpflichtet, kann
die kulturell vermittelten und historisch verwurzel-
ten Wertiiberzeugungen und Einstellungen nicht
abstreifen, auf denen der gesellschaftliche Zusam-
menhalt beruht und von denen auch die Erfiillung
seiner eigenen Aufgaben abhéngt. Der christliche
Glaube und die christlichen Kirchen sind dabei,
wie immer man ihr Erbe heute beurteilen mag,
von tliberragender Pragekraft gewesen. Die darauf
zuriickgehenden Denktraditionen, Sinnerfahrun-
gen und Verhaltensmuster kénnen dem Staat nicht
gleichgiiltig sein.

Bundesverfassungsgericht 1993



Entgegen einem weit verbreiteten Missverstand-
nis heilt ,,Verfassungspatriotismus®, dass sich
Biirger die Prinzipien der Verfassung nicht allein
in ihrem abstrakten Gehalt, sondern aus dem ge-
schichtlichen Kontext ihrer jeweils eigenen natio-
nalen Geschichte in ihrer konkreten Bedeutung zu
eigen machen. Wenn die moralischen Gehalte von
Grundrechten in Gesinnungen Full fassen sollen,
geniigt der kognitive Vorgang nicht.

Eine entgleisende Modernisierung der Gesellschaft
im Ganzen konnte sehr wohl das demokratische
Band miirbe machen und die Art von Solidaritét
auszehren, auf die der demokratische Staat ange-
wiesen ist.

Im Gemeindeleben der Religionsgemeinschaften,
sofern sie nur Dogmatismus und Gewissenszwang
vermeiden, kann etwas intakt bleiben, was anders-
wo verloren gegangen ist. [...] Die Ubersetzung
der Gottesebenbildlichkeit des Menschen in die
gleiche und unbedingt zu achtende Wiirde aller
Menschen ist eine solche rettende Ubersetzung.

So liegt es auch im eigenen Interesse des Verfas-
sungsstaates, mit allen kulturellen Quellen scho-
nend umzugehen, aus denen sich das Normbe-
wusstsein und die Solidaritédt von Biirgern speist.

Jiirgen Habermas



Ist die allmédhliche Aufhebung der Religion, ihre
Uberwindung, als nétiger Fortschritt der Mensch-
heit anzusehen, damit sie auf den Weg der Freiheit
und der universalen Toleranz kommt, oder nicht?

Miisste nicht die Vernunft unter Aufsicht gestellt
werden? Aber durch wen oder was? Oder sollten
vielleicht Religion und Vernunft sich gegenseitig
begrenzen und je in ihre eigenen Schranken wei-
sen?

[...] oder gibt es ein Recht, das alle Rechtssysteme
tiberschreitet, Menschen als Menschen in ihrem
Zueinander bindet und weist?

Als letztes Element des Naturrechts, das im Tiefs-
ten ein Vernunftrecht sein wollte, jedenfalls in der
Neuzeit, sind die Menschenrechte stehen geblie-
ben. Sie sind nicht verstdandlich ohne die Vorausset-
zung, dass der Mensch als Mensch, einfach durch
seine Zugehorigkeit zur Spezies Mensch, Subjekt
von Rechten ist, dass sein Sein selbst Werte und
Normen in sich trdgt, die zu finden, aber nicht zu
erfinden sind.

10

Die rationale oder die ethische oder die religiose
Weltformel, auf die sich alle einigen, und die das
Ganze tragen konnte, gibt es nicht. Jedenfalls ist
sie gegenwartig unerreichbar.

Joseph Kardinal Ratzinger

11



Vernunft und Glaube

Die inzwischen gefestigte Einsicht, dass der mo-
derne demokratische Verfassungsstaat auf norma-
tiven Voraussetzungen beruht, die er selbst weder
schaffen noch garantieren kann, ist in jiingerer
Vergangenheit sowohl praktisch wie theoretisch
in mehrfacher Weise besonders eindrucksvoll be-
stitigt worden. Praktisch durch das zunehmende
Bewusstsein von Orientierungs- und Integrations-
problemen in einer modernen Gesellschaft, die sich
keineswegs von alleine auflésen, und theoretisch
durch einen bemerkenswerten Diskurs sowohl im
Bereich der zeitgenossischen Philosophie wie im
Bereich der zeitgenossischen Theologie. Gerade-
zu prototypisch fiir diesen neuen Diskurs will ich
auf den denkwiirdigen Dialog hinweisen, den vor
fast zwanzig Jahren (2004) Jirgen Habermas und
Joseph Ratzinger auf Einladung der Katholischen
Akademie in Bayern unter dem Arbeitstitel ,, Vorpo-
litische moralische Grundlagen eines freiheitlichen
Staates“ gefiihrt haben. Uber seine exemplarische

12

Bedeutung fiir das unlésbare Spannungsverhéltnis
von Vernunft und Glaube hinaus, zeugt jener Dia-
log nicht zuletzt von der seltenen Verbindung intel-
lektueller Brillanz und persénlicher Bescheidenheit
der beiden Personlichkeiten.

In diesem damaligen Gesprach und einer Reihe sich
daran anschliefender Publikationen hat Habermas
darauf hingewiesen, dass republikanische Gesin-
nungen sich inzwischen weitgehend von ihren vor-
politischen Verankerungen gel6st haben, die wie ein
gemeinsamer religioser Hintergrund und eine ge-
meinsame Sprache fiir die Entstehung einer hochab-
strakten staatsbiirgerlichen Solidaritét hilfreich ge-
wesen seien. Habermas spricht von der Gefahr einer
»entgleisende[n] Modernisierung der Gesellschaft®,
die ,,die Art von Solidaritdt auszehren“ konne, ,,auf
die der demokratische Staat, ohne sie rechtlich er-
zwingen zu konnen, angewiesen sei“l. So liege es
auch im eigenen Interesse des Verfassungsstaates,
,mit allen den kulturellen Quellen schonend um-
zugehen, aus denen sich das Normbewusstsein und
die Solidaritdt von Biirgern speist.“?

Habermas pladiert fiir eine selbstkritische Neu-
bestimmung des Verhéltnisses von Glauben und

13



Wissen und weist zu Recht auf die unvermeidli-
chen Anpassungsprozesse hin, die sich daraus fiir
das religiose Bewusstsein wie fiir die moderne sé-
kularisierte Gesellschaft ergeben. Zwar habe die
Religion ihren Anspruch auf ein Interpretations-
monopol und umfassende Lebensgestaltung in ei-
nem weltanschaulich neutralen Staat verloren, was
man {brigens auch als iiberzeugter Christ nicht
nur bedauern muss, dennoch sei die weltanschau-
liche Neutralitdt der Staatsgewalt keineswegs mit
einer politischen Verallgemeinerung einer sdkula-
ristischen Weltsicht gleichzusetzen. Weder diirften
sdkularisierte Biirger in ihrer Rolle als Staatsbiir-
ger religiosen Weltbildern grundsatzlich ein Wahr-
heitspotenzial absprechen noch den glaubigen Mit-
biirgern das Recht bestreiten, in religidser Sprache
Beitrdge zu 6ffentlichen Diskussionen zu machen.
Noch einmal Habermas: ,,Eine liberale politische
Kultur kann sogar von den sdkularisierten Biirgern
erwarten, dass sie sich an Anstrengungen beteili-
gen, relevante Beitrdge aus der religiosen in eine
offentlich zugédngliche Sprache zu versetzen.*?

Joseph Ratzinger, damals noch Préfekt der vatika-
nischen Glaubenskongregation und spéter als Papst

14

Benedikt XVI. acht Jahre Oberhaupt der katholi-
schen Weltkirche, interpretiert die verschiedenen
Menschenrechtserkldrungen als ,,in sich stehende
Werte, die aus dem Wesen des Menschseins folgen
und daher fiir alle Inhaber dieses Wesens unantast-
bar sind“, und weist zugleich daraufhin, dass die
Evidenz dieser Werte heute keineswegs in allen
Kulturen anerkannt sei. Der Islam habe seinen ei-
genen, vom westlichen abweichenden, Katalog der
Menschenrechte definiert und China stelle unbe-
schadet seiner im westlichen Kulturkreis entstan-
denen marxistischen Grundauffassungen immer
haufiger die Frage, ob es sich bei den Menschen-
rechten nicht um eine typisch westliche Vorstel-
lung handele, die fiir die eigene Gesellschaft und
ihre Kultur hinterfragt werden miisse.

Es ist — wie ich glaube — fiir den zeitgendssischen
Diskurs iiber die Grundlagen einer modernen frei-
heitlichen Gesellschaft von kaum zu iiberschétzen-
der Bedeutung, dass so herausragende und gleich-
zeitig so unterschiedliche Reprdsentanten der
Philosophie und der Theologie wie Habermas und
Ratzinger von der Kultur des christlichen Glau-
bens wie der Kultur der sdkularen Rationalitdt als

15



den ,,beiden grofen Kulturen des Westens“ spre-
chen. Wobei ausgerechnet der spatere Papst deren
faktische Nichtuniversalitdt betont. Unsere sdkula-
re Rationalitét ist eben nicht einfach weltweit glei-
chermalien evident. ,,Ihre Evidenz®, schreibt Papst
Benedikt, ,ist faktisch an bestimmte kulturelle
Kontexte gebunden, und sie muss anerkennen,
dass sie als solche nicht in der ganzen Mensch-
heit nachvollziehbar und daher in ihr auch nicht im
Ganzen operativ sein kann. Mit anderen Worten,
die rationale oder die ethische oder die religiose
Weltformel, auf die alle sich einigen, und die dann
das Ganze tragen konnte, gibt es nicht. Jedenfalls
ist sie gegenwartig unerreichbar.“*

Im Lichte dieser Einsichten ist die 6ffentliche De-
batte in Deutschland iiber die normativen Grund-
lagen unseres demokratischen Staates und seiner
Verfassungsordnung aufféllig mutlos und lustlos
allemal. Sie hat jahrelang schlicht nicht stattgefun-
den, und wenn {iberhaupt, wurde fiir die Verwei-
gerung der Debatte eine theoretische Uberhéhung
gesucht und gefunden. Der Ersatz fiir diese Debat-
te war die Aufforderung zum Dialog der Kulturen,
die vielleicht auch deswegen so populédr geworden

16

ist, weil viele damit das Missverstdndnis verbin-
den, die Aufforderung zum Dialog ersetze den ei-
genen Standpunkt. Tatsdchlich setzt ein Dialog der
Kulturen eine Kultur des Dialogs voraus — und die
Mindestvoraussetzung eines Dialogs ist erstens der
eigene Standpunkt und zweitens die Toleranz fiir
den anderen.

17



Der Staat lebt von Voraussetzungen,
die er selbst nicht garantieren kann

Das Spannungsverhiltnis von Religion und Politik
ist beinahe so alt wie die Menschheitsgeschichte.
Kirchen und Staat sind seit Jahrhunderten viel-
faltig miteinander verbunden und in modernen,
demokratischen Verfassungen zugleich deutlich
voneinander getrennt. Deshalb kommt es nach den
Erfahrungen der Reformation und den Errungen-
schaften der Aufklarung weniger darauf an, etwas
Neues herauszufinden, sondern es geht eher darum,
gefestigte Einsichten in einer Weise zu ordnen und
zu praktischen Schlussfolgerungen zu fiihren, die
zu selten stattfinden bzw. zu oft verdrangt werden.
Die Ausgangsfrage konnte lauten: Wie viel Reli-
gion ertragt eine moderne, aufgeklérte, liberale Ge-
sellschaft? Die nach meinem Verstandnis sofort da-
zugehorige Frage lautet: Wie viel Religion braucht
ein demokratisch verfasster Staat? Beide Fragen
sind ebenso schwierig wie wichtig. Auf den ersten
Blick schlielen sie sich beinahe aus, bei sorgfalti-

18

ger Betrachtung aber sind sie unabhédngig vonein-
ander nicht zu beantworten.

Politik und Religion sind zwei unterschiedlich be-
deutende, formell oder informell méachtige, recht-
lich oder faktisch bindende Gestaltungsanspriiche
gegeniiber einer Gesellschaft und ihren Mitglie-
dern. Sie konnen einander nicht gleichgiiltig sein,
aber sie sind gewiss nicht identisch. Die Unter-
schiede zwischen diesen beiden Gestaltungsan-
spriichen sind nicht weniger bedeutsam als die Ge-
meinsamkeiten.

Religionen handeln von Wahrheiten, Politik von
Interessen. Das eine ist so zentral wie das ande-
re, und beides ist offenkundig grundverschieden.
Zu den Ergebnissen — gewiss auch zu den Errun-
genschaften — unserer aufgeklarten Zivilisation
gehort die Einsicht in die Aussichtslosigkeit einer
abschliefenden Beantwortung der Wahrheitsfrage.
Diese Einsicht macht Politik nétig und Demokratie
moglich. Auf der Basis absoluter Wahrheitsansprii-
che ist Demokratie als Legitimation von Normen
durch Verfahrensregeln gar nicht méglich. Demo-
kratie setzt die Trennung von Religion und Politik
voraus, die es allerdings ohne religios vermittelte

19



