
 OAK ISLAND

Leon McJames

 

       Die Schatzinsel der Templer

 



© 2022 Leon McJames 

 

Verlag & Druck: tredition GmbH, Halenreie 40-44, 22359 Hamburg,

ISBN: 978-3-347-74685-5 

Das Werk, einschließlich seiner Teile, ist urheberrechtlich geschützt. 

Jede Verwertung ist ohne Zustimmung des Verlages und des Autors unzulässig. 

Dies gilt insbesondere für die elektronische oder sonstige Vervielfältigung, 

Übersetzung, Verbreitung und öffentliche Zugänglichmachung.

 Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek:
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen  Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über  http://dnb.d-nb.de abrufbar.
 

Dieser Band basiert auf den Entdeckungen des Kompendiums  

Codex Calix – Das Geheimnis der Könige (2022) von Sophia J. Weiss.   



       Die Schatzinsel der Templer

 

  OAK ISLAND





                                   

INHALT

Das mächtigste Geheimnis . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Der verlorene Schatz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Die Urreligion – die Gralslehre . . . . . . . . . .

Exkurs: Aachen – Karls Acht-Stadt. . . . . . . . .  

Die Maße des echten Heiligen Grals  . . . . . . .  

Exkurs: Leonardos Abendmahl . . . . . . . . . . . 

Die Königsachsen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Drei Gralsorte am Nil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Zwei Gralsorte am Jordan . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

 Jerusalem – Gralsort König Davids  . . . . . 

 Kanaan – Gralsort des Mose  . . . . . . . . . . . .  Der Gralsort der geflohenen Urchristen . . .
Die Königsachse von Paris . . . . . . . . . . . . . . . . . 

 Das Gralsgedicht von Dan Brown  . . . . . . . 

Templerspuren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Templerspuren in Paris  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Templerspuren in Berlin . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  

Templerspuren in London . . . . . . . . . . . . . . . . . 

 Exkurs: Harry Potter – ein Gralskönig? . . 

Die Templer in der Neuen Welt . . . . . . . . . . . . 

Die Templer auf Oak Island . . . . . . . . . . . . . . 

Die Spur der Menora . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Oak Island und die Symbolik der Masons. . 

Exkurs: die Eiche, Symbol des 8-Königs  . . .  

Die Schatzkarte der Rochefoucaulds . . . . . . . 

Die decodierte Inschrift des Steins . . . . . . 

Der gesamte Tempelschatz . . . . . . . . . . . . . . . . 

Die Chronik der Schatzsuche auf Oak Island 

Bildnachweis

7

9

11

29

37 

58

60 

65 

93

99 

111 

131 

137 

167 

177

177 

207 

213 

223 

228 

235 

237 

249 

250 

256 

270 

294

296

300

 
 

I.  

II.

III.

IV.



6



7

Das mächtigste GeheimnisWo befindet sich der gestohlene Tempelschatz von Jerusalem? Insbeson-dere die goldene Menora? Und was haben diese Relikte mit den Templern 
und der mysteriösen Insel Oak Island zu tun, die an der Ostküste Nova Sco-
tias zahllose Schatzsucher in ihren Bann zieht?
 
Um diese Fragen beantworten zu können, müssen wir zunächst der 
Symbolsprache einer Urreligion folgen, die sich vom Altägyptischen 
Reich ausgehend in der ganzen Welt verbreitete, bis sie letztlich auf 
Oak Island ihre jüngsten Spuren hinterließ.

Wir begeben uns also auf die Fährte einer 5.000 Jahre alten Lehre, die als  
Keim aller Weltreligionen bezeichnet werden darf und die parallel noch 
viele weitere Geschichtsrätsel lösen kann. Wobei sich der Name Jakob und 
dessen Symbolzahl 888 als Universalschlüssel erweisen werden.
            





  

Der verlorene Schatz

Viele hatten den Tempelschatz gesucht, ohne die Bedeutung seiner heili-
gen Reliquien zu kennen. Allem voran der Menora und des Heiligen Grals.

Letzterer ging als der Wunderkelch in die Geschichte ein, aus dem Jesus 
und seine Jünger während des Heiligen Abendmahls tranken. Doch nie-mand war in der Lage, ihn zu finden, der nicht die wahre Religion der gnos-
tischen Gemeinde verstand, die damals bereits 3.000 Jahre alt war, da sie 
ursprünglich aus dem Altägyptischen Reich stammte. Basierend auf einem 
Kult, der nach der Zahl 8 benannt wurde, die seit jeher die geistige Geburt 
eines Erleuchteten anzeigte:

                       8-Kult, lat. Octo-Cultus, kurz Oc-Cult.

In all den Jahrhunderten beachtete somit niemand das einzig wahre Indiz,  das den echten Gral identifizieren kann: sein Innenmaß von 8,88 cm. Denn nur dieses offenbart die heilige Zahl jener Urlehre, bei welcher der 
heilige Kelch und die heilige Menora im Mittelpunkt standen. Als Sinnbil-
der der gießenden und erleuchtenden Muttergöttin IS, die ein Synonym 
des Schöpfergeistes war, der alles aus sich selbst erschuf und somit die 
weibliche und männliche Kraft in sich vereinte. Metaphorisch repräsen-
tiert von einer schwangeren Muttergöttin, die den göttlichen Sohn in sich 
trug und gebar. Hier ging es also um die Urreligion, der nicht nur die Urchristen folgten, 
sondern bereits die Pharaonen der ersten Dynastien und nach diesen er-
neut Pharao Echnaton in der 18. Dynastie. Ebenso Mose und König David,  
deren Spuren sie allesamt als Sakralkönige der 8-Lehre auswiesen, die seit- 
her unter Königen, Präsidenten und den Großmeistern der Geheimorden 
weitergetragen wurde. Es ging um die wahre Essenz jeglicher Religion, die tatsächlich Macht verleiht und die dementsprechend nicht jeder finden 
konnte und sollte. Die Bedingung, sie zu verstehen, war seit jeher die Rein-
heit, die über das gleichschenklige Kreuz oder die analoge Zahl 8 angezeigt 
wurde. 

      Denn der echte Heilige Gral war und ist eine Schale der M-Acht.  
  Im wahrsten Sinne des Wortes!

9



10



11

I. DIE URRELIGION Bereits bei jener Urreligion, die erstmals im Altägyptischen Reich keimte, 
stand der heilige Kelch im Mittelpunkt. Als ein Sinnbild der gießenden Mut-
tergöttin IS, die ihre Geistessenz über den Reinen ergoss. Eine auserwählte 
reine Frau durfte sie auf Erden repräsentieren, die dementsprechend als 
der Göttin gleich verehrt wurde, wie es später im Lateinischen der Titel 
PAR IS beschrieb. Sie leitete das heilige Erweckungsritual der Könige, die 
dadurch zu göttlichen Söhnen der Muttergöttin erhoben wurden, und zwar 

nachdem sie aus der heiligen Schale jener Vertreterin der Göttin tranken. 

Erst nach dieser Zeremonie galt der jeweilige Thronanwärter als der neue  
Sakralkönig, sprich als der heilige Anführer, den im Lateinischen der Begriff 
SANTI AGO anzeigte. Er galt als der Erleuchtete, der im Altarabischen dem  
Titel Pharao entsprach und dessen Symbolzahl die heilige Zahl der Unsterb- 
lichkeit war: die 8. Diese wurde jedoch im altarabischen Ziffernsystem gleich 
einer Pyramide (Ʌ) geschrieben, weshalb wir jene Monumente der Ewig-
keit als Denkmäler der ersten erleuchteten Könige verstehen dürfen, die sich 
demzufolge direkt hinter der Großen Sphinx von Gizeh aufreihen – jener ersten monumentalen Repräsentantin der gießenden Muttergöttin. Und 
eben dieser Hintergrund erklärt auch, weshalb der Name Gizeh die indoger-
manische Basis des Gießens bis heute bewahrte, während sie zudem als die etymologische Wurzel der Begrifflichkeit »Gott/Göttin« erkannt wurde.  

Die Hieroglyphen der Sphinxstele können dies bestätigen, da auch sie von der 
gießenden Göttin berichten. Von der »Hore Machet«, die als die »Heilige Mut-ter« und als die synonyme »Heilige Macht« zu interpretieren ist. Eine Begriff-
lichkeit, die sich aus der altägyptischen Hieroglyphe des Wassers (mêm) und 
der Ach(e)t-Hieroglyphe bildete, die wiederum dem Zahlensymbol des er-
wachten göttlichen Geistes einen Lautwert zuwies: M-Acht (M8, MA, MɅ).Sogar die Freimaurer, deren Großmeister die altägyptische Urlehre 

nur an den jeweils ranghöchsten Nachfolger weitergaben, hatten sich 
nach diesem uralten Code benannt. Denn sie waren lediglich für die 
Öffentlichkeit Masons (Baumeister). Intern verstanden auch sie sich 
als Söhne (sons) des MA, als MA-SONS.



12

Im Laufe unserer spracharchäologischen Exkursion um die Welt erfah-
ren wir somit etwas über einen 5.000 Jahren alten Kult, den OC-CULT (8-
Kult), der auf der heiligen Zahl 8 (lat. octo, kurz oc) basierte und der später den lateinischen Begriff »occulto« (dt. »geheim«) prägte. Denn jene Urlehre 
war zu allen Zeiten geheim, weshalb sie nur von den allermächtigsten Män-
nern weitergegeben wurde. Weltweit.Das strikt identische Muster jener Urlehre erkennen wir stets in sinn-
gleichen Namen, Zahlen und Symbolen, deren Spuren wir zunächst in 
Ägypten, in Babylon und am Jordan verfolgen können und später auch 
auf dem europäischen Kontinent, in den Zentren der großen Metropolen. 
Allem voran ist es hier die bedeutsame Region Occitanien (Okzitanien), 
die nicht nur nach der OC-Lehre benannt wurde, sondern die sie auch 
gleich einem landschaftlichen Bild archivierte. Mithilfe all der Namen ih-
rer Orte, Berge und Flüsse, die auch hier – gemäß dem uralten Muster – 
die gießende Muttergöttin und den von ihr erweckten Sohn darstellten. 
Gleich einem großen landschaftlichen Tempel – in einer Kreisregion von 
genau 8,88 km Durchmesser (Seite 130). Denn hierher hatte sich das ur-christliche Sakralkönigspaar geflüchtet, nachdem sie die 8-Lehre an den alten Ritualstätten des Jordans wieder aufleben ließen, wodurch sie end-
gültig den Zorn der dort etablierten Hohepriester entfachten.

Auch sie stellten den Sakralkönig gemäß der uralten 8-Lehre, den auch sie 
somit den König der 8 bzw. den heiligen Mann der 8 nannten. Deutlich gibt 
sich dieser im indogermanischen Machio (Mann) Ach (Acht) zu erkennen, 
dem Homofon des hebräischen Maschiach, zu Deutsch: Messias. Weshalb sich die Urchristen auch in einer Linie mit König David sahen, dem letzten 
großen 8-König am Jordan, bevor das hiesige IS-Volk seine Wurzeln der 
Muttergöttin vergessen hatte. Mit ihrem Verweis auf König David hatten sich die Urchristen folglich ebenso auf die alte Lehre bezogen wie später 
Karl der Große (nach seiner Entdeckung des Jakobsgrabes), der sich eben-falls in Davids Linie sah; denn in beiden Fällen kann eine direkte Blutlinie 
nahezu ausgeschlossen werden.  

Nach ihrem Tod wurde das urchristliche Sakralkönigspaar im Herzen des 
Languedoc ehrwürdig zur ewigen Ruhe gebettet. An Positionen, die ihren Rollen gemäß der 8-Lehre entsprachen. Und erst als zu Beginn des 6. Jahr-



13

hunderts der Merowingerkönig Chlodwig I. die Westgoten aus jener Re-
gion vertrieben hatte, entstand dort das Auge eines Meridiankreuzes, das 
die Wahrheit auf ewig in die Karten Europas prägte, um die Existenz jenes 
Sakralkönigspaares zu dokumentieren. Zusammen mit ihrer wahren Lehre: 
der uralten OC-Lehre (8-Lehre), die auch Jahrhunderte nach ihnen noch 
viele Gruppierungen in dieser Region bewahrten: darunter die eingeweih-
ten Könige der Westgoten und der Merowinger sowie die Großmeister der 
Katharer und der Templer, die explizit dort ihre Hochburgen errichteten.

Durch die Verlegung des Jakobsgrabes war also eine weitere Königsachse 
von 888 km entstanden, deren Distanz und Etappen die 8-Lehre ebenso 
archivierten wie jene erste Königsachse am Nil. Parallel zeichnete sich 
hierzu eine vertikale Gralsachse in der Karte ab, nachdem Chlodwig die 
Ruhestätte von Maria Magdalena um 666 km nach Paris verlegt hatte. 

Hier stoßen wir also erstmals auf die zweite heilige Zahl, die im Rahmen 
jener Urlehre noch bedeutsamer war als die Zahl des Sohnes 888. Auf die 
Zahl der Mutter: 666, sprich des göttlich Weiblichen. Die Zahl des fallenden 
Wassers, das Leben (Licht/Geist) schenkt. Denn der Geist ist laut allen Hei-
ligen Schriften über dem Wasser präsent.

PARIS

SANTIAGO 
de Compostela

A T L A N T I K

M I T T E L M E E R

Das Meridiankreuz
F R A N K R E I C H

S PA N I E N

G A L I C I E N

888 km

6
6

6
 k

m

Kromlechkreis 
  (im Languedoc)

R
en

n
es

-l
e-

C
h

ât
ea

u
R

en
n

es
-l

es
 B

ai
n

s
A

rc
as



14

Da die alte Symbolsprache der 8-Lehre in vielen Kulturen des Altertums 
fest verankert war, brachten weder die frühen hebräischen noch die grie-
chischen Schriften die Zahl 666 mit Negativem in Verbindung. Ganz im Gegenteil, denn bereits im antiken Griechenland stand sie für den »Logos«, sprich für den »Geist Gottes«. Die Mutter war folglich ein Sinnbild dieses 
Schöpfergeistes, der den Sohn hervorbrachte, ihn erweckte. 

Faszinierend ist somit auch zu erkennen, dass die Zahl der Mutter (666) 
stets mit dem Gießenden oder dem (Geist-)Wasser selbst assoziiert wurde, 
während die Zahl des Sohnes (888) den Empfänger dieses Wassers dar-stellte. Die 666 reflektiert sich somit stets auch in der Vertikalen (gleich 
dem fallenden Wasser) und die 888 in der Horizontalen (gleich dem schla-
fenden Sohn, der erst nach dem Trinken geistig erwacht und aufsteigt). 

Bereits in den ersten Formen der Schriftsprache, die der britische Archäo-
loge Flinders Petrie 1905 auf einer kleinen Sphinx in Sarabit al-Chadim 
entdeckte, treffen wir auf diese bedeutsame Kombination von Wasser und 
Geist in den frühen Buchstaben M und A. Sie ist ein Relikt der Kanaaniter, 
die während ihres Aufenthalts in Ägypten in der 18. Dynastie die Basis 
unseres Alphabets schufen. Auch sie dokumentierten damals bereits die Urlehre als die wahre Basis ihres Glaubens, weshalb wir auch hier das M 
für das Wasser erkennen, sprich für die metaphorische Mutter, und das A 
für den metaphorischen Sohn. Repräsentativ für die zwei Seiten des Gött-
lichen: das göttlich Weibliche und das göttlich Männliche. Denn tatsächlich 
waren es die Kanaaniter, die den Buchstaben M (Mem) aus der altägypti-
schen Wasserhieroglyphe gebildet hatten: einer Wellenlinie .

Die frühen Buchstaben M und A.



15

            M = Wasser1                Ʌ = Gott/Geist

Über dem Wasser ist laut den Heiligen Schriften der Geist Gottes präsent 
und eben dieser wurde wiederum mit dem allerersten kanaanitischen Buchstaben dargestellt: Aleph Ʌ. Hier erkennen wir also bereits die symbo-
lische Variante des Tempelcodes: den MɅ-Code der 8-Lehre.

Das Wasser wurde somit auch als der Thron des Geistes verstanden, wie es  bereits frühe Darstellungen der Göttin Isis mit dem Horuskind reflek-
tierten (Abb. Seite 54). 

Jene Einheit von Mutter und Sohn, die gemeinsam die duale göttliche Macht 
repräsentierte, erkennen wir deshalb auch im Namen der Großen Sphinx 

von Gizeh wieder, den die sogenannte Sphinxstele nennt. Pharao Thutmo- 
sis IV. hatte dieses bedeutsame Schriftzeugnis in der 18. Dynastie direkt vor 
der Brust der Sphinx aufstellen lassen, nachdem er sie – und mit ihr die Urlehre der ersten Dynastien – aus dem Wüstensand befreite. An jenem 
Ort, an dem auch er zu einem erleuchteten Sohn geworden war. Zu einem 
8-König.
  

1 Für ihre protosinaitische Schrift leiteten die Kanaaniter den Lautwert »M« von der altägyptischen Wasser-Hieroglyphe (einer Wellenlinie) ab. Sie entwickelten daraus den Buchstaben »Mem« (für Was-ser), während sich davon wiederum das griechische My (µ [Mü]) sowie das lateinische »M« ableitete. (Quellen: Wikipedia, M, [online] https://de.wikipedia.org/wiki/M; Wikipedia, Protosinaitische Schrift [online] https://de.wikipedia.org/wiki/Protosinaitische_Schrift, jew. abgerufen am 27.02.2021; Arte-
Dokumentation: Vom Schreiben und Denken. Die Saga der Schrift, ausgestrahlt am 21.11.2020.) In dieser 
Dokumentation bezeichnete die israelische Ägyptologin Orly Goldwasser diese kleine Sphinx als den »Rosettastein des Alphabets«.

»Am Anfang ... schwebte der Geist Gottes ü b e r  dem Wasser.« 
                                                                      1. Mose 

Abb. links:

Der britische Archäologe Flinders Petrie entdeckte diese kleine Sphinx 1905 in Sarabit al-Chadim. (Heute steht sie im British Museum in London.) Sie weist die MɅ-Symbolik in ihrer frühesten Er-
scheinungsform auf: als eine Verbindung des Zeichens m (für Wasser) und des Alpeh-Zeichens Ʌ 
(für das Göttliche bzw. den Geist). (Aleph wurde ursprünglich gleich einem Stierkopf dargestellt.)
 



16



17

Der Name der großen Sphinx lautete: »Ḥr-m-зḫt« → Hore Machet.

Auch hierin vereint sich die Basis M mit dem Zahlwort Ach(e)t, während 
Hore als heilig und somit als ein begleitendes Adjektiv zu verstehen war. Und auch hier erkennen wir deutlich den Wortlaut Acht, der damals be-
reits sehr ähnlich geklungen haben dürfte wie das heute im Deutschen be-
kannte Zahlwort Acht. Aufschlussreich ist zudem, dass diese Zahl in eini-
gen galloromanischen Sprachen1 »Utter« lautete, wodurch sich das Wort 
M-utter als ein Synonym der M-acht erweist. Gemeinsam mit dem Adjektiv 
Hore (hoch, heilig) verehrte man die Große Sphinx folglich als die Heilige 
Mutter und als die Heilige Macht. Perfekt übereinstimmend mit dem Na-men, unter dem die Urfassung des Vaterunser den Schöpfergeist anrief. (Zur  Urfassung: Seite 57.) (Die ausführliche Rekonstruktion der Urfassung 
ist Teil des großen Kompendiums Codex Calix: Seiten 597–624.)

Fazit: Das M dürfen wir der Zahl 6 gleichsetzen, während das A der Zahl 8 
entsprach. (Alle geraden reinen Zahlen enden auf 6 oder 8.) Hierin erken-nen wir also die zwei wichtigsten Basiscodes jener Urlehre, während ihre 
Dreifachzahlen 666 und 888 diese potenziert darstellten. A   =    8   =    Geist    =  Horizontale  →      888   M  =    6   =  Wasser =  Vertikale             →      666  
 Die »Achet-Hieroglyphe« stand für den Lautwert »зḫt«, den Ägyptologen heute »Ach(e)t« sprechen, obgleich die Vokalität nicht sicher festgestellt 
werden konnte.2 Es weist jedoch nichts auf die Notwendigkeit, den Vokal »e«3 vor dem »t« zu sprechen, weshalb die vermeintliche Achet-Hierogly-phe eher »Acht-Hieroglyphe« lauten müsste. Vor Tausenden von Jahren drückte diese also bereits aus, was später auf die Symbolzahl »Acht« (8) 
übertragen wurde: die Wendung und die (Wieder-)Geburt des göttlichen 1  Z. B. im Wallonischen, einer zur galloromanischen Gruppe gehörenden Regionalsprache, die in 

Wallonien (dem französischsprachigen Teil Belgiens) und im Nordosten Frankreichs gesprochen 
wurde und wird.2 Die alten Ägypter schrieben keine Vokale. Die richtige Aussprache der Hieroglyphen ließ sich       

        dementsprechend bislang nur bedingt erforschen. 3 Bestenfalls als ein stummes »e« [ə], wie es auch im deutschen Zahlwort »Acht« anklingt. Wenn der Konsonant »t« auf den Digraf »ch« folgt, wie beim Zahlwort »Acht«, ist ein stummes [ə] in der Lautsprache nahezu unvermeidbar. Spricht man das Zahlwort »Acht« langsam, erkennt man es. 



18

Sohnes → des 8-Königs. Mit anderen Worten: die Erweckung des göttlichen Geistes im Menschen. Die phonetische Übereinstimmung zwischen »зḫt« und »Acht« scheint die Sprachforschung zu bestätigen. Denn bis ins Mittel-hochdeutsche wurde auch das deutsche Zahlwort »Acht« noch als »aht« 
überliefert.4 (Während eine veraltete Nebenform »Achte« lautete, die wie-derum im Königsnamen des Horuskindes auftaucht, dem »Hor-Achte«.)
Doch nicht nur die Vokalität, auch die Bedeutung dieser Hieroglyphe wurde 
bislang falsch gedeutet, da man sie visuell interpretierte und somit dem Be-griff »Horizont« zuordnete (altern. auch »Berge des Lichts«). Tatsächlich vi-
sualisierte sie aber den altägyptischen Schöpfungsmythos, der besagte, dass 
die erste Seerose (Nefer) aus dem Wasser emportauchte und die Sonne ge-
bar, womit die Essenz der 8-Lehre metaphorisch zum Ausdruck gebracht 
wurde: die Erweckung des 8-Königs. Mit anderen Worten: die Erweckung 
des göttlichen Geistes im reinen Mann – gleich der Sonne – auf der Basis 
des göttlich Weiblichen – gleich dem Wasser. Zusammengefasst: das große Mysterium der Urreligion – der 8-Lehre.
Jene älteste Darstellung der зḫt-Hieroglyphe entdeckte man deshalb auf der 
Sphinxstele vor der Großen Sphinx von Gizeh zusammen mit einer Zeile, die jenen Ort als den heiligsten Platz der Urzeit beschreibt. Denn direkt an 
der Sphinx befand man sich einst im Allerheiligsten, sprich im nördlichsten 
Bereich jenes frühen Tempelkomplexes von Men-Nefer (spt. Memphis5), 
wo die sonnengleiche Erweckung der 8-Könige erstmals rituell zelebriert 
wurde. Weshalb wir dort auch auf die Pyramiden treffen, die jenen ersten göttlichen Söhnen Ägyptens mittels ihrer archetypischen Ʌ-Symbolik ein Denkmal setzten – der Ʌ-Symbolik der 8-Könige (s. v.). 
Auf die älteste Spur eines 8-Königs treffen wir somit in der ersten Dynastie (ca. 3000 v. u. Z.) des Alten Reichs. Und zwar auf jene des Königs Menis (auch 
Manis oder Menes), der an der Seite seiner Gemahlin Königin Nefer die 
erste große Tempelstadt südlich des Gizeh-Plateaus gründete: Men-Nefer  4 Wiktionary, acht, [online] https://de.wiktionary.org/wiki/acht, abgerufen am 02.02.2020. 5 Die heutige Stadt Memphis deckt sich nicht vollständig mit dem Standort der frühen Hauptstadt 

 Men-Nefer, denn Memphis verlagerte sich im Laufe der Zeit in Richtung Süden.



19

(Memphis). Alternativ sprechen Ägyptologen hier auch von »M-Nefer«,  
wobei dieser Name verdeutlicht, dass die Stadt selbst als ein Repräsentant  
des Tempels (M) der Reinen (Nefer) verstanden wurde und somit auch als ein Repräsentant der Weißen Göttin. Gleich einer Reflexion jenes Ursym-
bols der Reinheit und der Muttergöttin: der weißen Nefer (Lotos/Was- 
serlilie) des altägyptischen Schöpfungsmythos. Ergo verrät uns der Na- me jenes »Urkönigs« Menis, wie Herodot ihn nannte,  dass bereits er einer 
jener reinen Söhne/Männer der IS (Men-IS = IS-Mann) war, die im Tem-pel der Nefer erweckt wurden, gleich Ʌ in M. Weshalb sich diese geistige  Einwohnung auch hier im Realen reflektierte, da er die Stadt Men-Nefer als 
seinen Herrschersitz gründete – als der erste König der ersten Dynastie. 

Sein Name Men-IS beschrieb ihn folglich als den Mann (Gemahl) der Göttin IS, der als ein erweckter 8-König (Ʌ) in ihrem Tempel (M) wohnte. Während 
der Name seiner Gemahlin dem Tempel selbst entsprach, da sie wiederum 
die Göttin auf Erden repräsentierte, als eine IS-Gleiche.6Der alternative Name der Stadt M-Nefer lautete dementsprechend »Inebu-
Hedj«, der sich als die »Weiße Burg« bzw. das »Weiße Haus« übersetzen lässt. (Es ist ein symbolischer Name, auf den wir ebenso an vielen MɅ-Orten 
jüngerer Königsachsen treffen werden, wie z. B. am französischen Berg Blan-

chefort in Rennes-les-Bains, am Whitehall Palace in London oder am White 

House in  Washington etc.) Denn König Menis hatte seine weiße Tempelstadt 
Men-Nefer als ein Abbild der Reinen und der weißen Nefer erschaffen, in-dem er alle Gebäude aus weißem Kalkstein erbauen ließ. Und sogar das om-
nipräsente Symbol seiner Stadt soll einst – kaum überraschend – eine weiße 
Seerose (Nefer) gewesen sein. Das Symbol der Reinheit und der Reinen.

      mn-nfr ⇒ M-Nefer ⇒ Tempel weiß/rein ⇒ Inebu-Hedj

Im heiligsten Nordbereich dieser weißen Tempelstadt thronte die Große 
Sphinx, und zwar ursprünglich in einem großen Becken, das die Schale 
der Göttin IS repräsentierte. Jene Schale, die laut 8-Lehre das erweckende 
Geistwasser des Lebens spendet. Hier erkennen wir also bereits, dass der 

6    Über die Könige und Königinnen der ersten Dynastien existieren nur wenige schriftliche Überlie-             
           ferungen. Sie lebten vor ca. 5000 Jahren und es wurden noch längst nicht all ihre Grabkammern      
           entdeckt.



20

Löwenkörper7 (ein weiteres Ursymbol der Göttin, Geistin) und ihr ursprüng-
licher Frauenkopf gemeinsam die Reine repräsentierten, in welcher der 
göttliche Geist wohnt: in der irdischen Repräsentantin der Muttergöttin IS.

Der Löwenkörper der Sphinx stand dementsprechend anfangs im Wasser, 
während sich ihr Kopf aufgrund der Muldenlage8 über dem Wasser befand. 
Wie später in Babylon sollte der Löwe also auch hier den göttlichen Geist als 
die Basis der Reinen darstellen, mit der er sich auf Erden vereinte.

Folglich war die Symbolik dieses Kopfes ebenso vergleichbar mit der Sym-
bolik jener ersten Neferblüte des altägyptischen Schöpfungsmythos, die aus dem Urwasser emportauchte, wonach sie die Sonne gebar. Denn beides re- 
präsentierte die Muttergöttin, durch die der jeweilige 8-König erweckt (geistig 
geboren) wurde, nachdem man ihm das Wasser des Lebens reichte. Dem- gemäß wurde die Sphinx auch als die große »Gießerin« verehrt.
Gizeh ⇒ Die große Gießerin

  Das Gizeh-Plateau war demnach der erste MɅ-Ort Ägyptens und             
  vielleicht sogar der Welt, sprich der erste Ort der Heiligen Schale.

  M = die weiße Tempelanlage der Stadt Men-Nefer.  

   V = das Talbecken der Großen Sphinx im nördlichsten Bereich         
           von Men-Nefer repräsentierte die Schale der Gießerin. 
           (Brustsymbolik der Göttin) 

  Ʌ = die Pyramiden waren als Denkmäler jener 8-Könige zu ver-             
           stehen, der Pharaonen9, die an diesem Tempelort erweckt 
           bzw. erleuchtet wurden, nachdem sie das Geistwasser der     
           heiligen Schale empfangen hatten. 

7 Auch im Altbabylonischen Reich repräsentierte eine Löwin die Muttergöttin unter einer weite-            ren Namensversion der IS → »Ištar«.  
8     Als das Talbecken, in dem die Sphinx steht, noch Wasser führte, befand sich nur ihr Kopf über dem  
        Wasser. Ebenso wie später über dem Sand.9 Die Etymologie erkennt die »Pharaonen« als die »Erleuchteten«.


