Eins

Herstory

Um zu verstehen, was heutzutage passiert, muss man

den Grund finden, der in seinem Anfangsstadium sehr lange
zuriickliegen kann, aber ganz bestimmt vorhanden ist.

Pear] Buck!

Nur auf der Grundlage der Geburtskultur und ihrer historischen Wur-
zeln verstehen wir, was Frauen wihrend des Geburtsritus wider-
fahrt. Dieses Kapitel beginnt mit den Kettfiden, die mit spéteren Teilen
des Buches verwoben werden, den » Webstuhl zu bespannen«. Das Kapitel
gibt einen kurzen Uberblick iiber die Geschichte der Geburt und beleuch-
tet die Schliisselelemente in der Entwicklung der modernen westlichen
Geburtskultur. Die Kettfaden, die zunéchst in Europa entstanden, wurden
durch Jahrhunderte der Invasion und Kolonisation in alle Welt exportiert.
Viele der in diesem Kapitel eingefithrten geschichtlichen Aspekte werden
im Verlauf des Buches bei der Analyse moderner Ideen und Praktiken
erneut aufgegriffen.

Unser Wissen iiber die Vergangenheit basiert auf der Interpretation
von Zeugnissen, die unsere Vorfahren hinterlassen haben. Bis in die heu-
tige Zeit besaflen hauptsichlich reiche weifle Médnner die Autoritit, diese
Zeugnisse zu interpretieren und die Vergangenheit zu dokumentieren.
Darum lag der Fokus auf »seiner Geschichte«, der History, die Manner
und ihre Beitrdge zur Welt in den Vordergrund stellt. Beim Schreiben
dieses Kapitels habe ich mich auf Forschungsergebnisse gestiitzt, die
die Vergangenheit aus weiblicher Perspektive beurteilen. Insbesondere
widme ich mich Aspekten »ihrer Geschichte«, der Herstory, die sich in der
Geburtskultur und Geburtshilfe von heute widerspiegeln.

Diese Herstory zeigt auch einige unserer tief verwurzelten Meinungen
und Angste iiber das Frausein und die Geburt. Es hidufen sich die Indi-

14 Eins



zien dafiir, dass Erinnerungen und Angste iiber Generationen hinweg
weitergegeben werden konnen.? Unser durch unsere miitterliche Abstam-
mungslinie ererbter »roter Faden« ist unsere Verbindung zur Herstory.
Wir sind die Nachkommen von Frauen, die die Herstory durchlebten
und mit allen Mitteln tiberlebten — Akzeptanz, Schweigen, Tauschungs-
manover und in einigen Féllen sogar Widerstand. Unser roter Faden kann
teilweise erkldren, warum es Frauen so schwerfillt, Widerstand zu leis-
ten und gegen ihre Unterdriickung zu protestieren. Wir begreifen mit
Korper und Seele, was denen widerfahren ist, die vor uns gelebt haben.
Dieses weit verbreitete und andauernde Misstrauen, die Angst und das
Schweigen standen dem Erzdhlen der Herstory immer wieder im Wege
und haben es uns erschwert, von der Vergangenheit zu lernen und Ver-
anderungen fiir die Zukunft zu bewirken.

DIE FRAU ALS SCHOPFERIN

Jeder heute lebende Mensch stammt von einer einzigen Frau ab, die
vor ca. 200.000 Jahren in Afrika lebte.” Diese Frau, in der Fachsprache
mitochondriale Eva genannt, war die erste, die Tochter gebar, die dann
mitochondriale DNA an ihre Kinder weitergaben. Mitochondriale DNA
(mtDNA) ist in den Gameten (Keimzellen) von Mannern und Frauen ent-
halten. Die ménnliche mtDNA befindet sich jedoch im Mittelstiick des
Spermiums und geht wéihrend des Befruchtungsprozesses verloren oder
wird zerstort. Die weibliche mtDNA bleibt geschiitzt in der Eizelle und
wird an den wachsenden Fotus weitergegeben. Darum ist die mtDNA das
genetische Element des roten Fadens, der Frauen durch ihre miitterliche
Linie zuriick mit der mitochondrialen Eva und miteinander verbindet.
Die frithen Menschen verehrten die Féhigkeit der Frau, in ihrem Kor-
per Leben entstehen zu lassen, es zu gebdren und zu erhalten. Es wire
folgerichtig gewesen, wenn ein fiir das Spenden und Erhalten von Leben
verantwortliches gottliches Wesen weiblich ist. Darstellungen von frucht-
baren menschlichen Gestalten dominieren die Artefakte von ca. 30.000
v. Chr. bis 10.000 v. Chr.* Die frithen Menschen ritzten Vulven in Hohlen-
winde und schufen weibliche Figuren wie die Venusfigurinen von Wil-
lendorf, Laussel und Kostenki. Mit ihren betonten Briisten, Vulven und
Bauchen feierten diese Kunstwerke die Fruchtbarkeit. In Hohlenmale-
reien, die die Geburt darstellen, tiberragt die Gebédrende die sie umge-
benden Figuren. Es ist irrelevant, ob diese Kunstwerke eine Mutterg6ttin

Herstory 15



darstellen oder eine menschliche Geburt: Das gebarende weibliche Wesen
ist die zentrale, dominante Figur, wihrend die sie umgebenden Figuren
zweitrangig sind.

Die Menschen lebten in mutterzentrierten Gesellschaften, die die
Kontinuitit und das Wohlergehen des Stammes priorisierten.” Der
Begrift »mutterzentriert« bedeutet, sich auf die Mutter und das Aufzie-
hen der Kinder zu konzentrieren, wahrend »matriarchalisch« besagt, dass
die Mutter herrschte. Einige Stimme blieben nomadisch, andere bauten
Unterkiinfte und wurden sesshaft. Frauen waren vor allem fiir das Sam-
meln von Nahrung zustédndig, nahmen aber auch an der Jagd teil. Obwohl
Frauen als die Schopferinnen der Kinder angesehen wurden, waren sie
nicht allein fiir deren Betreuung verantwortlich. Vielmehr teilte sich der
Stamm die Verantwortung, jiingere Mitglieder der Gemeinschaft aufzu-
ziehen. Gewohnlich sorgten vor allem Ménner und éltere Leute fiir Kin-
der, die schon laufen konnten, wahrend Frauen bei der Nahrungssuche
ihre Babys trugen und stillten.

Nahrungsquellen hingen vom Lebenszyklus der Tiere und den Jahres-
zeiten ab. Um zu tiberleben, mussten die Menschen sich nach der Natur
richten. Hohlenmalereien deuten auf eine mystische Verbindung zu
ihrer Jagdbeute hin. So zeigt eine H6hlenmalerei in Tassili in der Sahara
(10.000 v. Chr. - 8000 v. Chr.) eine ménnliche Figur auf der Pirsch.® In
dieser Darstellung hat der Kiinstler eine Linie gezogen, die den Mann mit
dem Schof§ einer weiblichen Figur auf3erhalb der Jagdszene verbindet, die
sich in schamanischer Trance zu befinden scheint. Weibliche Schamanen
und Priesterinnen wurden oft mit Tieren oder in einem rituellen Tierkos-
tim portratiert.” Ebenso finden sich Darstellungen von weiblichen Gott-
heiten neben Tieren oder mit Tierattributen. Haufig wurden Tiere abge-
bildet, die man mit Fruchtbarkeit (Kuh) und Verwandlung (Schlange)
assoziierte. In der gesamten antiken Welt verkniipfte man die Schlange
mit weiblichen Gottheiten, z. B. mit Gaia, Nehushtah, Saraparajni und
Tusaaset.® Schlangen hauten und verjiingen sich in regelméfligen Abstin-
den, wobei sie die Naturzyklen widerspiegeln (inklusive der Menstrua-
tion) und die Wiedergeburt symbolisieren.

Unsere Vorfahren kannten sich mit den Zyklen des weiblichen Kor-
pers aus und betrachteten sie als Inbegriff der Naturzyklen. Um den Ein-
klang von Menstruationszyklus, Schwangerschaft und Geburt mit der
Natur, besonders dem Mondzyklus, abzubilden, bedienten sie sich der
Natursymbole. Ca. 25.000 v. Chr. — 20.000 v. Chr. wurde beispielsweise
die Venus von Laussel mit ihren grofien Briisten und ausladenden Hiif-

16 Eins



ten in einen Hohleneingang in Stidfrankreich gemeifielt.” Eine Hand ruht
auf ihrem Leib, und in der anderen hélt sie ein als Mondsichel geformtes
Bisonhorn, das mit dreizehn Strichen markiert ist. Vermutlich reprasen-
tiert die Anzahl der Striche den Mond- und den Menstruationszyklus.
Ein Sonnenjahr weist dreizehn Neumonde auf, parallel zu den dreizehn
Menstruationszyklen, die eine Frau im Jahr hat. Auch die Mondphase
vom Neumond zum Vollmond dauert dreizehn Tage, und dreizehn Tage
dauert die Menstruationsphase von der Blutung zum Eisprung. Dreizehn
wurde zur heiligen Zahl der Géttin, und spater wurde der Freitag zum Tag
der Gottin Freya.'® In der heutigen patriarchalischen Kultur gilt Freitag
der dreizehnte vor allem als Ungliickstag. IThr Wissen iiber ihren Zyklus
ermdglichte den Frauen, ihn mit Hilfsmitteln zu verfolgen. Sie ritzten
Kerben in Stibe (oft mit Vulven dekoriert), um ihre Menstruations-
zyklen zu zéhlen und die Dauer ihrer Schwangerschaften zu messen."!
Da Schwangerschaften zehn Mondmonate dauern, ldsst sich der Geburts-
termin abschétzen, wenn man die Mondzyklen zihlt.

Die Entstehung des Ackerbaus um 9500 v. Chr. begiinstigte die Vereh-
rung der Gottin, und ihr Mondsymbol wurde zunehmend wichtig.'? Der
Anbau von Feldfriichten richtete sich nach den Mondphasen, und der
Ernteerfolg hing von Kriften auf8erhalb der menschlichen Kontrolle ab.
In den verschiedenen Kulturen unterschieden sich zwar die Auffassungen
von der Gottin, aber es gab viele Parallelen und Gemeinsambkeiten. Oft
hatte sie mehrere »Gesichter«, die die Zyklen der Natur und des mensch-
lichen Lebens widerspiegelten. Sie war die Lebensspenderin, hatte Macht
tiber den Tod und war Géttin der Erneuerung und Jugend. In einigen Fal-
len war sie Mutter, Maid und Alte Weise.

BESITZTUM UND KRIEG

Die Entwicklung der Ackerbau betreibenden Gemeinschaften begann vor
ca. 10.000 Jahren. Der Ackerbau veranderte die menschliche Lebensweise
und trug zur Ablosung der mutterzentrierten Gemeinschaften durch pat-
riarchalische bei.'> Da Familien iiber Grundbesitz verfiigten, brauch-
ten sie Kinder als Arbeitskrifte in der Landwirtschaft. Der Grundbesitz
wurde in viterlicher Linie vom Vater zum Sohn vererbt. Darum wurde
eine zweifelsfreie Vaterschaft fiir Manner wichtig, und die Voraussetzung
dafiir war, dass sie die Frauen als Eigentum beanspruchten und die Fort-
pflanzung kontrollierten. Frauen galten als reproduktives Wirtschaftsgut,

Herstory 17



und die Eheménner konnten sie mit einer Mitgift (einem Brautpreis) von
ihren Vatern erwerben.

Anders als in fritheren Jager- und Sammlerzeiten lag die Verantwor-
tung fiir die Kinder nicht mehr beim Stamm.'* Stattdessen betreuten die
Frauen nunmehr nicht nur ihre Babys, sondern auch ihre élteren Kinder.
So etablierte und festigte sich das Konzept, dass die natiirliche Rolle der
Frauen in der Kinderbetreuung bestand und reduzierte sie zu Dienst-
leisterinnen fiir die Familie. In der Friihzeit des Patriarchats bewahrten
Frauen sich jedoch die Kontrolle {iber die Geburt, die eine reine Frau-
endoméne blieb, und sie verehrten weiterhin weibliche Gottheiten, die
ihnen Fruchtbarkeit bescherten und sie bei der Geburt schiitzten. Als die
Hauptbetreuerinnen ihrer Familien erwarben sie umfangreiches Wissen
tiber Heilmittel und die Behandlung von Verletzungen. Dazu gehorte der
Gebrauch von Kriutern fiir Fruchtbarkeit, Verhiitung, Abtreibung und
Wehenschmerzen.

Der Besitz von Land und Nahrungsvorridten hatte auch eine vermo-
gensbasierte gesellschaftliche Schichtung zur Folge.'> Minner, die iiber
mehr Land und Reichtum verfiigten, besaflen einen héheren Status als
die, die arm waren. Die vorherigen Fithrer (Manner und Frauen), die
konsensbasiert regiert hatten, wurden durch Alleinherrscher ersetzt, und
diese neuen Konige vererbten Besitz und Macht an ihre S6hne. Menschen
mit dem geringsten Besitz und Status wurden zu Sklaven der Méchti-
gen. Frauen, die mit reichen Méannern verheiratet waren, besaf3en einen
hoheren Status als die, die arm heirateten. Doch ldsst man die tibergeord-
nete Hierarchie au3er Acht, so hatten Frauen in jeder Gesellschaftsschicht
einen niedrigeren Status als Manner, z. B. stand ein ménnlicher Sklave
tiber einer Sklavin. Es ist nicht iiberraschend, dass diese gesellschaftlichen
Verdanderungen in nomadischen Stimmen erst viele Jahre spater einsetz-
ten. In den Gemeinschaften, die das Land durchstreiften, ohne es zu besit-
zen, hatten Frauen weiterhin Fiihrungsrollen inne.

Landstreitigkeiten, stindige Invasionen und Kriege stirkten zusatz-
lich das Patriarchat. Als nach 1700 v. Chr. berittene und bewatfnete indo-
germanische Stimme aus Nordeuropa und Zentralasien in Westeuropa
einfielen, mussten Konige ihre Volker mobilisieren, um diese Angriffe
abzuwehren und ihre Lander zu schiitzen.'® Da hauptsachlich Manner
in den Kampf zogen und in grofler Zahl starben, wuchs der Druck auf
die Frauen, weitere Sohne als Ersatz fiir die gefallenen zu gebéren. Als
der Krieg Nordafrika iiberzog, riistete Agypten auf. Man zwang die eige-
nen Minner in die Armee und versklavte die Frauen und Kinder, die sie

18 Eins



bei Invasionen gefangen nahmen.'” Thre Reproduktionsfihigkeit machte
gebarfahige Frauen zu einer wertvollen Ressource. Sie wurden von ihren
Eroberern vergewaltigt und iiberwacht, um die Vaterschaft der daraus
hervorgehenden Kinder zu gewihrleisten. Dieser weitverbreitete Miss-
brauch spiegelt sich in den Griindungsmythen spiterer Gesellschaften
(z.B. der romischen) wider, in denen die Vergewaltigung von Frauen ein
wiederkehrendes Thema ist.

RELIGION UND STAAT

Religionen spiegeln die Kulturen wider, aus denen sie hervorgehen, und
stiitzen sie. So fithrten die gesellschaftlichen und kulturellen Veranderun-
gen auch zu einer Weiterentwicklung der Gottheiten im aufkommenden
Patriarchat.'® Die alten weiblichen Fruchtbarkeitsgottinnen integrierten
im Zuge ihrer Evolution Krieg und Politik, z. B. wurden der altmesopota-
mischen Gottin Inanna (Ishtar) die Attribute Fruchtbarkeit, Sexualitét
sowie Krieg zugeschrieben. Neben den weiblichen traten auch ménn-
liche Kriegsgottheiten in Erscheinung; in Agypten leistete der 16wen-
kopfige Kriegsgott Maahes der Gottin Menhit (die Schldchterin) Gesell-
schaft. Diese neuen Gotter waren transzendent, standen iiber der Natur
und kontrollierten die Ereignisse auf der Erde. Madnner herrschten iiber
Natur, Tiere und Frauen; die Gotter herrschten tiber den Menschen. Auch
Gottinnen entwickelten sich weiter, bewahrten aber oft ihre frithere Ver-
bindung zu Tieren, Mond, Fruchtbarkeit und Geburt. Die griechische
Artemis, die spétere romische Diana, war z. B. die Gottin der Jagd und
des Mondes." Sie war die Schutzpatronin der Fiirsorge, Fruchtbarkeit
und Geburt und trug in Darstellungen neben Pfeil und Bogen eine Mond-
sichel als Kopfschmuck.

Schliefilich entwickelten sich die vielen Gotter und Gottinnen zu dem
einen » Vatergott« der drei monotheistischen abrahamitischen Religionen
Judaismus, Christentum und Islam. Diese Religionen stellten den Men-
schen iiber die Natur, und Gott iiber den Menschen, der danach streben
sollte, seine Bindung an die Natur zu transzendieren, um néher bei Gott
zu sein. Die ehemals verehrte reproduktive Korperfunktion der Frau war
jetzt der Beweis dafiir, dass sie an die Natur gebunden und darum unrein
war. Menstruation und Geburt galten als beschmutzend, so dass sie Iso-
lation und eine anschlieende Reinigung erforderten.>® Die weibliche
Sexualitdt diente als zusatzlicher Beweis dafiir, dass Frauen nicht in der

Herstory 19



Lage waren, ihre natiirlichen korperlichen Triebe zu kontrollieren. Man
schloss Frauen von der Teilnahme an religiosen Riten aus und verbot
ihnen, andere Gottheiten als den einen Vatergott zu verehren. Alle drei
Religionen behaupteten, dass die Unterordnung der Frau gegeniiber dem
Mann von gottgewollt sei und der Mensch die Herrschaft tiber die Natur
haben sollte.

Voraussetzung fiir einen Staat ist die Organisation einer politischen
Gemeinschaft (eine Nation oder ein Territorialgebiet) unter einer Regie-
rung. Die ersten Staaten entstanden vor ca. 5000 Jahren in Sumer (jetzt
siidlicher Irak), Agypten und China.”' Die Rechtsentwicklung inner-
halb dieser Staaten wurde von den damaligen patriarchalischen Gesell-
schaftsstrukturen und religiosen Ideologien beeinflusst. Hinsichtlich der
weiblichen Fortpflanzung dhnelten sich die Gesetze in allen Staaten und
machten Ehebruch, Verhiitung und Abtreibung zu Straftaten. Die mit-
telassyrischen Gesetze (1300 v. Chr.) entwickelten sich aus der fritheren
mesopotamischen Betrachtung der Frau als Eigentum des Mannes.??
In Assyrien galten Frauen nicht als fithlende Wesen, und die Hailfte der
Gesetze bezog sich speziell auf sie. Beispielsweise war es fiir eine Frau
straftbar, Ehebruch zu begehen, weil ihr Kérper dem Ehemann gehorte
und garantiert sein musste, dass ihre Kinder auch die seinen waren.
Frauen, die Abtreibungen an sich oder anderen durchfiihrten, erhielten
die hirteste Strafe; sie wurden gepfahlt, und man verweigerte ihnen eine
Bestattung.?® Bei dieser Strafe ging es nicht um Riicksicht auf das Leben
des ungeborenen Kindes. Kindstotungen waren faktisch sehr verbreitet
und legal, wenn der Kindesvater sie ausfiihrte. Sobald jedoch eine Mutter
ihr Kind abtrieb, galt das als Verbrechen am Mann, da er der legale Eigen-
tiimer ihres Korpers und des ungeborenen Kindes war.

Als Staaten entstanden, wurde Frauen tberall auf der Welt (ein-
schliefSlich Assyrien, China, Griechenland und Italien) entweder per
Gesetz oder Gewohnheitsrecht untersagt, allein ihr Haus zu verlassen.**
Die Bewegungsfreiheit von Frauen wurde gesetzlich reglementiert und
manchmal wurde auch vorgeschrieben, dass sie in Gegenwart der Man-
ner ihre Korper verhiillten. Auch hier war ausschlaggebend, dass der
weibliche Korper Eigentum des Ehemannes oder Vaters war. In Gesell-
schaften, in denen Ménner nicht nur physisch stirker waren, sondern
auch moralische Autoritit besafSen, bestand fiir Frauen die Gefahr der
Vergewaltigung. Diese Situation verschirfte sich dadurch, dass sie nicht
langer das Recht hatten, ihre Fortpflanzung durch Verhiitung und Abtrei-
bung zu kontrollieren.

20 Eins



Frauen waren faktisch auf den hauslichen Bereich beschrankt, wo sie
sich auf die Bediirfnisse ihrer Familien zu konzentrieren hatten. In dieser
Rolle sammelten sie Erfahrung im Umgang mit Krautern und Heilmit-
teln fiir die eigene Gesundheit und die ihrer Familien.?® Im Einklang mit
der vorausgegangenen Herstory blieb die Geburt ausschliefdlich Frauen-
sache. Obwohl man Sex, Verhiitung und Abtreibung durch Gesetze zu
reglementieren suchte, behielten Frauen die Kontrolle iiber die Geburt.
Sie gebaren zuhause, vor mannlichen Blicken verborgen und betreut von
weiblichen Verwandten und Freundinnen. Hebammen, ausnahmslos
Frauen, waren kompetente Geburtshelferinnen und wurden hinzugeru-
fen, weil sie sich mit Schmerzmitteln bei Wehen auskannten und Kompli-
kationen bewdltigen konnten.

Wihrend der Ausbreitung des Christentums im frithen Mittelalter in
Europa, versuchten Kirchenménner, die regionalen Kulturen und ethni-
schen Gruppen von ihrer Natur- und Géttinnen-Verehrung abzubrin-
gen.’® Da Frauen in Europa viele Stunden damit verbrachten, Wolle zu
spinnen und Stoffe zu weben, wurden europdische Goéttinnen haufig als
Spinnerinnen und Weberinnen des Schicksals mit Spinnrocken (Spin-
deln zum Halten der Wolle) in der Hand dargestellt. Wahrend die Frauen
gemeinsam spannen und webten, riefen sie diese Gottinnen in Gesédn-
gen und Beschworungen an. Diese weiblichen spirituellen Praktiken
alarmierten die Kirche. Bischofe urteilten, dass das Zusammenkommen
der Frauen »in ihren Netzen« und das Verrichten von Wollarbeiten mit
»magischen Praktiken« in Verbindung stiinde.?” Die Missbilligung hin-
derte Frauen indes nicht daran, weiterhin ihre Géttinnen zu verehren. Die
Dreifaltige Gottin (Mutter, Maid, Alte Weise) fritherer Zeiten spiegelte
sich in den Drei Schwestern wider, die dem Glauben nach Geburten bei-
wohnten, um das Schicksal des Kindes zu spinnen.>® Obwohl die Kirche
diese Praktiken verurteilte, brachten Frauen den Schwestern Nahrung als
Opfergaben dar, um dem Kind ein gutes Schicksal zu sichern.

Wihrend des gesamten Mittelalters widersetzten sich die europii-
schen Volker der monotheistischen Religion der christlichen Kirche. Um
die Volker zu bekehren, modifizierten die Kirchenménner die altherge-
brachten Mythologien und Gottheiten, um sie an das Christentum anzu-
passen. So wurden z.B. Darstellungen der fiirsorglichen Erdmutter mit
einer Schlange (Verwandlung) an der Brust zum sexualisierten Bild der
Luxuria (Lust), einer Verfithrerin.*® Die Gottin Eostre (oder Ostara) und
ihr heiliger Mondhase wurden zu einem festen Bestandteil des Oster-
fests.’® Von Hathor-Astarte, einer fritheren agyptischen Version dersel-

Herstory 21



ben Goéttin, glaubte man, dass sie das goldene Ei, die Sonne, gelegt hatte.
Diesen mythologischen Gottinnen entstammten die Hasen und Eier
zum christlichen Osterfest. Auflerdem erkannte die katholische Kirche
das menschliche Bediirfnis nach einer Muttergottheit und bot die Jung-
frau Maria als Ersatz fiir die traditionellen Gottinnen an. Maria war das
perfekte Rollenvorbild fiir katholische Frauen, denn sie war rein, keusch
und opferte sich fiir ihr Kind auf. Da die Katholiken glaubten, dass die
Seele eines ungeborenen Kindes in die Holle kime, wenn es vor der Taufe
stiirbe, hatte das Leben des ungetauften Babys wahrend Schwangerschaft
und Geburt Vorrang vor dem der getauften Mutter.* Die Vorstellung der
sich aufopfernden Mutter bleibt Kern der modernen Weltanschauung von
Mutterschaft und der peripartalen Dienste.

In der Bibel war das Leid der Frauen (oder Schmerz) unter der Geburt
die Strafe Gottes fiir den Verstof3 gegen seine Gebote. Eva, die von der
Schlange dazu verleitet worden war, die Frucht (Wissen) vom Baum der
Erkenntnis von Gut und Bdse zu essen, hatte dann Adam ermutigt, das-
selbe zu tun. Als Strafe fiir dieses Vergehen, sprach Gott zu Eva:

»Ich will dir viel Schmerzen schaffen, wenn du schwanger wirst; du
sollst mit Schmerzen Kinder gebiren. Und dein Verlangen soll nach
deinem Manne sein, und er soll dein Herr sein.«

1. Mose 3:16*

Katholischen Frauen wurde geraten, aus ihrem Glauben an Maria und
die heilige Margaret Kraft fiir die Geburt zu schopfen. In der protestan-
tischen Kirche hatten Frauen wahrend der Geburt keinen Trost von hei-
ligen Frauen zu erwarten. Vielmehr wurden sie aufgefordert, zum Herrn
»zu stbhnen und zu seufzen«.>® Luther selbst sagte: »Lass sie [die Frauen]
nur tot tragen, sie sind darum da.«**

WEISE FRAUEN UND MEDIZINMANNER

Wihrend des gesamten Mittelalters trugen Frauen weiterhin die Verant-
wortung fiir Haushaltsfithrung und Kindererziehung. Je nach sozialem
Stand erledigten sie die notwendigen Aufgaben selbst oder bezahlten
andere Frauen fiir die Hausarbeit. Frauen wandten die Volksmedizin an,
um kranke Familienmitglieder zu pflegen und ihre eigene Gebdrfahig-
keit zu erhalten.’® Unter Volksmedizin versteht man traditionelle Heil-

22 Eins



mittel, deren Anwendung man eher durch Beobachtung und Erfahrung
erlernte als durch formale Bildung. Einige Frauen waren in diesen Prak-
tiken besonders erfahren und waren als Heilerinnen und Hebammen fiir
die Gemeinschaft titig. Diese »weisen Frauen« boten eine ganzheitliche
Fiirsorge an, darunter Krautermittel, Gesdnge, Anrufungen und Amu-
lette. Heilkundige Frauen hatten Ansehen in ihren Gemeinschaften und
konnten fiir ihre Dienste Geld und Giiter verlangen. Einige Frauen arbei-
teten auch in miannerdominierten Gesundheitsberufen. Sie waren Apo-
thekerinnen und waren als Barbiere auch als Wundidrztinnen tdtig. Wah-
rend des Mittelalters fithrten Barbiere zusdtzlich zum Haarschnitt eine
Reihe chirurgischer Eingriffe (Interventionen) wie Aderlass, Zahnextrak-
tion und sogar Amputationen durch. In der Regel ergriffen Frauen diese
Berufe, weil ihre Vdter und Eheménner sie ausiibten.

Seit dem zwdlften Jahrhundert wurden in ganz Europa Universita-
ten gegriindet, die wohlhabenden Ménnern hohere Bildung boten.>® Der
Lehrplan basierte auf der Wissenstradition, die auf frithe griechische Phi-
losophen wie Sokrates, Plato und Aristoteles zurtickging. In der Lehre
verwarf man die als subjektiv geltenden alten Weisheiten, und bevorzugte
Naturwissenschaften und Rationalitit. Man glaubte, die Natur am bes-
ten durch intellektuelle Analyse verstehen zu konnen. Die Universitdten
bestarkten auch die religiés-kulturellen Uberzeugungen von der Min-
derwertigkeit der Frau. Sie argumentierten jedoch mit wissenschaftlich-
rationalen Behauptungen, anstelle von religiésen Doktrinen, und stiitzten
sich stark auf Aristoteles’ Darstellung der Frau als minderwertige, passive
Spezies, die lediglich ein »deformierter Mann« war.>” Innerhalb dieses
Wertesystems begannen Ménner offiziell Medizin zu studieren und den
Arztberuf zu ergreifen.

Kirche und Staat unterstiitzten die mannlichen Arzte und ermog-
lichten ihnen so, sich selbst als die einzigen legitimen Mediziner zu
positionieren.>® Konigliche, religiose und akademische Verordnungen
beschrankten die Ausiibung medizinischer Tatigkeiten auf approbierte
Arzte. Eine Approbation erhielt jedoch nur, wer nach Abschluss einer
Universitdtsausbildung und Erwerb einer formalen Qualifikation, ein
kirchliches Geliibde ablegte. Frauen war der Zugang zu einer Universi-
tatsausbildung verwehrt, und sie durften keine kirchlichen Geliibde able-
gen. Minnlichen Arzten gelang es, das englische Parlament und Konig
Heinrich davon zu iiberzeugen, ein Gesetz zu erlassen, dass »keine Frau
den Arztberuf ausiiben darf«, wodurch Frauen faktisch untersagt war,
Medizin und Chirurgie zu praktizieren.** Kleinere Probleme, wie z. B.

Herstory 23



Furunkel, durften auch ohne Approbation behandelt werden. Das galt
auch fiir Frauen. Sie durften nur geringe Gebiihren fordern und hatten
Werbeverbot. Hebammentitigkeiten gehorten nicht zum arztlichen Spek-
trum und weise Frauen boten weiterhin Hebammendienste ohne Ein-
schrankungen an.

Trotz aller Versuche ménnlicher Arzte, Heilerinnen auszuschalten,
gelang es weisen Frauen, ihr gesellschaftliches Ansehen in ihren Gemein-
schaften zu behalten.*® Die Menschen nahmen weiterhin ihre Dienste
in Anspruch, denn die Behandlungen waren effektiv, und die Kosten
erschwinglich. Daraufhin begannen mannliche Arzte, weise Frauen und
ihre Dienste zu diffamieren. Sie beschuldigten sie, gegen Kirchenrecht
zu verstoflen, weil sie Frauen mit Verhiitungsmitteln, Abtreibungen und
Krdutern zur Schmerzlinderung bei den Geburtswehen versorgten. Die
Kirche urteilte, dass das Heilen ohne Approbation Héresie ist, und »wenn
eine Frau es wagt, zu heilen, ohne studiert zu haben, ist sie eine Hexe
und muss sterben«.*' Darum beschuldigten mannliche Arzte die weisen
Frauen der Hexerei. Sie schoben auch der Magie die Schuld zu, wenn sie
mit ihrem Universitdtswissen eine Krankheit nicht heilen konnten, mach-
ten sie die Magie dafiir verantwortlich.

Eine frithe lateinische Ubersetzung des alten englischen Wortes
»Witch« (Hexe) ist »Wise Woman« (weise Frau); der alteste Gebrauch des
Begriffs »Witch« bezeichnet eine Frau mit spirituellem Wissen.*” Hexen
waren Heilerinnen, Krauterkundige, Wahrsagerinnen, Beschworerin-
nen und Frauen mit mystischem Wissen. Das altenglische Wort »Craft«
(craeft) (Handwerk) umfasste die Bedeutungen »Macht, Gewalt Stérke;
Cleverness, Wissen, Konnen und Geschick; Verschreibung und Heilmit-
tel«.** Im Mittelalter wurden europdische Hexen auch mit Spinng6ttinnen
und Naturverehrung in Verbindung gebracht. Als die Kirche die heid-
nischen Religionen unterdriickte und durch das Christentum ersetzte,
erhielt das Wort »Witch« eine zusdtzliche Bedeutung: anderen Schaden
durch den Gebrauch okkulter Krifte zufiigen.

Doch schon vor den Anschuldigungen ménnlicher Arzte wurden
Frauen wegen Hexerei verfolgt. Die Bibel gebietet »Die Zauberinnen sollst
du nicht leben lassen«.** Ebenso wurden Frauen unter kaiserlich-romi-
schem Recht wegen Zauberei verbrannt. Im England des spaten 9. Jahr-
hunderts verordnete der Royale Codex von Alfred dem Grof3en, Exil und
Tod fir Hexen und unziichtige Frauen.*” Die Gleichsetzung von Hexen
mit sexueller Freiheit wirft ein Licht auf die Sorgen, die man sich wegen
der Verehrung der Fruchtbarkeitsgottinnen und der gefeierten weiblichen

24 Eins



Fortpflanzung machte. Die frithen Hexenverfolgungen zielten darauf ab,
heidnische Praktiken bei armen Leuten zu unterbinden und die Kon-
trolle iiber die Frauen zu behalten. Witwen und unverheiratete Frauen,
die unabhingig von Mannern lebten, waren die Zielgruppe. Sollten sie
schuldig gesprochen werden, konnte ihnen Land und Besitz genommen
werden. Feudalherren fithrten die ersten Hexenprozesse durch, und die
Hexenverbrennungen dienten aristokratischen Méannern zur Unterhal-
tung.

Im 15. Jahrhundert wurde die Hexerei zur »grofiten Einzelbedrohung
fir die christliche europdische Zivilisation« erklart*°. 1486 schrieben zwei
dominikanische Inquisitoren einen Leitfaden fiir die Hexenverfolgung
mit dem Titel Malleus malleficarum (Der Hexenhammer). In dem Buch
wurde behauptet, »wo es viele Frauen gibt, es auch viele Hexen gibt« und
»Sinnt das Weib allein, dann sinnt es Boses«.*” Sein Inhalt spiegelte die
gangigen Ansichten von Christentum und Medizin wider:

Frauen sind Hexen, weil sie, wie Eva, »schwicher in Geist und Kor-
per sind« als Mdnner, leichter zu beeindrucken, leichtgldubig und
fleischlich. Geformt aus einer krummen Rippe sind sie fehlerhafft; ihre
schliipfrigen Zungen kénnen nicht still sein.*°48

Die Hexenverfolgung verbreitete sich wie die Pest tiber Europa und Neu-
england und hielt bis ins achtzehnte Jahrhundert an.** Mannliche Arzte
kollaborierten mit medizinischen Expertisen zur Beurteilung, ob eine
Frau eine Hexe war. Den Frauen trug das oft eine invasive korperliche
Untersuchung ein. Schitzungen iiber die Zahl der getdteten Menschen
reichen von Hunderttausenden bis in die Millionen. Médnner wurden
ebenfalls Opfer der Hexenverfolgung. Jedoch waren 85% der getoteten
Frauen - meistens arme, leseunkundige Frauen und Midchen.*® Zu den
hingerichteten kam eine noch grofiere Anzahl von gefolterten. Die syste-
matische Hexenverfolgung 16ste unter den Frauen Angst aus und brachte
sie zum Verstummen. Es war gefahrlich geworden, die Heilkiinste auszu-
iben. Bei den Hexenverfolgungen wurde ein Grof3teil der heilkundigen
Frauen mitsamt ihrem Wissen eliminiert. Dadurch konnten méannliche
Arzte die drztlichen Titigkeiten und das medizinische Wissen in Besitz
nehmen.

Natiirlich riskierten Hebammen wiéhrend des Mittelalters wegen
Hexerei angeklagt zu werden; ihre Tétigkeit stand unter Verdacht und
wurde sehr genau iiberpriift. Die Geburt war Frauensache und geschah zu

Herstory 25



Hause, abseits der direkten Kontrolle von Kirche und Staat. Es war wohl-
bekannt, dass Hebammen Amulette, Spriiche und Gesdnge verwendeten,
um eine Frau wihrend der Geburt zu unterstiitzen.”* Die Hebammen
verfiigten auch tiber Fachwissen in den Bereichen Verhiitung und Abtrei-
bung, und man glaubte, dass sie an Kindst6tungen beteiligt waren.”? Um
Kontrolle {iber die Hebammenpraxis auszuiiben, begannen Kirche und
sakulare Regierungen sie zu regulieren. In England mussten Hebammen
z.B. von einem Bischof »examiniert und zu ihrer Tétigkeit zugelassen«
werden.”® Der englische Hebammeneid von 1567 forderte von den Heb-
ammen, dass sie schworen, »keine Art von Zauberei oder Beschworun-
gen in der Zeit der Wehen irgendeiner Frau anzuwenden«** Aberglaube
umgab die korperlichen Besonderheiten der Geburt, z. B. die Plazenta,
die Nabelschnur und die Gliickshaut (ein Stiick der amniotischen Mem-
bran, das manchmal den Kopf des Neugeborenen bedeckt). Man erlief$
Vorschriften, die es Hebammen verboten, die Plazenta oder die Gliicks-
haube mitzunehmen, da man befiirchtete, sie konnten sie fiir die Hexerei
benutzten.>® Es verwundert nicht, dass der Anteil der getdteten Hebam-
men wahrend der Hexenverfolgungen so hoch war.

HEBAMMEN UND KLATSCHWEIBER

Auch wenn den Frauen die allgemeine Medizinkunde entglitt, so behiel-
ten sie doch das ganze Mittelalter hindurch die Kontrolle tiber die Fort-
pflanzung. Schwangerschaft, Geburt und frithe Mutterschaft galten als
normale Lebensereignisse, fiir die man keine Arzte brauchte. Der legitime
Aufgabenbereich der heilkundigen Frauen war jetzt auf die Hebammen-
arbeit beschrankt. Im Altenglischen bedeutet das Wort »Midwife« (Heb-
amme) wortlich »mit Frau« zu sein,’® und die franzosische Version des
Begriffs Sage Femme bedeutet »weise Frau«.”” Um ihren Lebensunterhalt
zu verdienen, waren Hebammen darauf angewiesen, dass Frauen ihre
Dienste anforderten. So erhielten sie Platz und Unterhalt in der Gemein-
schaft. Hebammen arbeiteten jedoch auch Hand in Hand mit Kirche und
Staat. Sie spielten eine Rolle in der Ermittlung von Vaterschaften und
waren als gesetzliche Zeuginnen bei Geburten anwesend. Mit wechseln-
dem Erfolg versuchte man wahrend des 17. und 18. Jahrhunderts Hebam-
men zu lizenzieren. Fiir eine Zulassung musste eine Hebamme Referen-
zen flir ihre Tétigkeit beibringen, eine Gebiihr bezahlen und eidesstattlich
erkldren, dass sie »ein gesittetes Leben fithrte und anstindigen Umgang

26 Eins



pflegte«.”® Die katholische Kirche erteilte Hebammen das Recht, vom
Tod bedrohte Babys im Mutterleib zu taufen, um ihre Seele zu retten.
Dafiir besaflen Hebammen ein Instrument, mit dem sie Weihwasser
in die Vagina der Frau und auf das Baby spritzen konnten. Hebammen
waren auch verpflichtet, komplizierte Geburten an mannliche Arzte zu
iberweisen, die jedoch ungeiibt waren und keine Erfahrung hatten. Da
Hebammen meistens Komplikationen selbst bewiltigen konnten, wurden
Arzte selten zu Geburten hinzugerufen.

Die Geburt blieb ausschliefdlich Frauendoméne. So wurde die »kol-
lektive Frauenkultur« durch die »Geburtszeremonie« aufrechterhalten.>
Hebammen begleiteten Geburten, behielten die Ubersicht und verab-
reichten den Miitter-»Caudle«, ein warmes Getrank aus Ale oder Wein
mit Zucker und Gewiirzen.®® Hebammen mussten auch in der Lage sein,
Komplikationen zu erkennen und zu bewiltigen. Emotionale und physi-
sche Unterstiitzung erhielten die Gebarenden hauptsachlich von Klatsch-
weibern oder Personen, die fiir die anschlieflende Taufe zur Geburt einge-
laden wurden (das Wort »Gossip« (Klatschweib) ist eine Verballhornung
des Wortes »God-Sib« oder »God-Sibling« (Kind oder weiteres Patenkind
eines Paten oder einer Patin)).® Um 1700 gebrauchte man den Begriff
»Gossip« spezifisch fiir Frauen, die in Gruppen an Geburten teilnahmen.
Klatschweiber, weibliche Verwandte und enge Freundinnen der wer-
denden Mutter, wurden von ihr zur Geburt eingeladen. Sie bereiteten
das Haus fiir die Geburt und die Ankunft des Babys vor, sorgten fiir die
Geschwister und unterstiitzten die Gebarende praktisch und emotional.
(Klatsch)Basen besuchten dann die Mutter wahrend des Wochenbetts,
um bei Hausarbeit und Kinderbetreuung behilflich zu sein. Auch brach-
ten sie das Neugeborene zur Taufe, weil von der Mutter erwartet wurde,
dass sie bis zum kirchlichen Muttersegen einen Monat nach der Geburt
im Haus blieb. Bei dieser Zeremonie besuchte die Frau die Kirche zur
rituellen Reinigung, bevor sie in die Gesellschaft zuriickging.®?

In den Dorfern und Stadten Westeuropas standen Ménner den Feier-
lichkeiten zur Geburt oft feindselig gegeniiber, weil die Frauen sich dabei
tiir betrdchtliche Zeitspannen hinter verschlossenen Tiiren versammel-
ten. Man befiirchtete, dass sie ihre hduslichen Pflichten (und Eheménner)
vernachldssigten und war misstrauisch gegeniiber den Unterhaltungen.
Wihrend der Wochenbettphase feierten Frauen fréhlich die Geburt eines
Kindes auch mit Alkohol. Im spaten 16. Jahrhundert versuchten mehrere
Stadtregierungen in England die »Geburtsfeierlichkeiten« zu regulieren,
besonders wihrend des Wochenbetts.®® Klatschweiber wurden verteufelt,

Herstory 27



und ihre Rolle in der Geburtszeremonie licherlich gemacht. Ein satiri-
sches Gedicht aus dem 17. Jahrhundert mit dem Titel Tittle-Tattle; or the
feveral (several) branches of gofsipping [old English spelling] (Tittle-Tattle;
oder verschiedene Spielarten des Klatschens)« veranschaulicht eine sol-
che Reaktion.®* Das Gedicht beginnt:

At Child-bed when the Gossips meet,
Fine stories we are told;

And if they get a Cup too much,
Their tongues they cannot hold.

(Wenn am Kindbett die Klatschweiber zusammenkommen/werden
uns feine Geschichten erzdihlt/Und wenn sie eine Tasse zu viel be-
kommen/Konnen sie ihre Zunge nicht ziigeln)

Die folgenden Verse beschreiben genau, wo die Klatschweiber sich treffen
und wie sie sich benehmen, und der letzte Vers heifit:

Then gossips all a Warning take,
Pray cease your Tongue to rattle;
Go knit, and Sew and Brew and Bake,
And Leave off TITTLE-TATTLE.

(Drum Klatschweiber, alle, lasst euch warnen/Bitte verwehrt eurer
Zunge das Plappern/Geht stricken und néihen und brauen und ba-
cken/Und lasst ab vom Tratschen.)

WISSENSCHAFT UND RETTENDE INSTRUMENTE

Die Wissenschaftsentwicklung trug zur Machtverschiebung bei der
Geburt bei.®® Im 16. Jahrhundert legten mannliche Philosophen (ein-
schliefSlich Francis Bacon und René Descartes) die Basis fiir die Ansatze
des gegenwirtigen wissenschaftlichen Denkens und Wissens. Das sich
daraus neu entwickelnde mechanistische Weltbild wurde auf den mensch-
lichen Korper iibertragen. Man betrachtete das Universum als riesige
Maschine, deren Gesetzmaf3igkeiten man mithilfe der Vernunft verstehen
konnte. Auch der menschliche Korper wurde als Maschine betrachtet,
und die Geburt als mechanischer Prozess beschrieben. Man glaubte, dass

28 Eins



der méannliche Verstand mechanische Vorgédnge besser verstiinde als der
weibliche, und dass Manner darum auch Korper besser verstehen kdnn-
ten. Die Méanner begannen mit der Erforschung der Geburt, fir die sie
ein neues Verstindnis und eine entsprechende Fachsprache entwickelten.
Das ermoglichte ihnen, in die weiblich-kontrollierte Domane der Geburt
einzudringen und sie neu zu definieren.

Durch die Erfindung medizinischer Instrumente konnte man ganz
anders auf komplizierte Geburten reagieren.®® Im dreizehnten Jahrhun-
dert hatte die Griindung der Barber-Surgeon Guild den Médnnern das Recht
gesichert, zur Rettung der Mutter mit chirurgischen Instrumenten ein
totes Baby herauszuholen. Der wachsende Wissensstand zur Anatomie
und Physiologie erlaubte den Madnnern weitere Technologien zu entwi-
ckeln. In den 1660er Jahren erfand Peter Chamberlen, ein Barbier-Wund-
arzt, die Geburtszange, die zum ersten Mal die Entbindung eines leben-
digen Babys wihrend einer Risikogeburt ermdglichte. Die Konstruktion
dieser Instrumente wurde von der Familie iber Generationen geheim
gehalten, sodass sie ein hohes Entgelt fiir die Rettung von Miittern und
Babys fordern konnte. Sobald andere Barbier-Wundirzte die Konstruk-
tion entschliisselt hatten, boten sie diesen Eingrift ebenfalls an. Barbier-
Wundairzte konnten jetzt Mutter und Kind retten. Sie waren auf kompli-
zierte Geburten spezialisiert, und man nannte sie »Hebammenmaéanner«
oder »Accoucheure«. Sie wurden die Vorgdnger der arztlichen Geburts-
helfer, wiahrend Frauen der Gebrauch dieser Instrumente verboten war.
Mit dem Einsatz von wissenschaftlich gestiitzter Technologie gewann das
Fachwissen der Ménner iiber die Geburt an Stellenwert, was im Laufe des
19. Jahrhunderts bis zum heutigen Tag letztendlich das Vorriicken der
Minner in den Bereich unkomplizierter Geburten erleichterte.

Wihrend des Aufstiegs der médnnlichen Hebamme dnderte sich das
gesellschaftliche und kulturelle Klima rapide, und diese Verdnderungen
trugen zum Niedergang der traditionellen weiblichen Tétigkeiten bei.®’
Im Laufe der Professionalisierung vieler Berufe wurden die Frauen nach
und nach verdrangt. Sie verloren einen groflen Teil ihrer Tatigkeiten (zum
Beispiel das Weben) an die Ménner. Gleichzeitig fithrte die zunehmende
Industrialisierung dazu, dass Handwerke nicht mehr Zuhause ausgeiibt
wurden. Wegen ihrer hauslichen Pflichten konnten viele Frauen, diese
Arbeiten nicht ausfithren. Frauen, die Arbeit in Fabriken fanden, war es
wegen ihrer Arbeitszeiten nicht linger moglich, als Klatschweib anwe-
send zu sein. Im Laufe der Zeit konnte die geburtsbegleitende kollektive
Frauenkultur nicht aufrechterhalten werden. In Frankreich wurden die

Herstory 29



ménnlichen Hebammen bei reichen, gebildeten Frauen immer beliebter,
da sie ein Beweis ihres gesellschaftlichen Status waren.®® Diese Frauen
begriif3ten die neue wissenschaftliche Philosophie und Technologie. 1617
protestierte Louise Bourgois, eine franzosische Hebamme, gegen diesen
Trend und beschwerte sich tiber die »Koketten«, die sogar fiir eine nor-
male Geburt ménnliche Hebammen anstellten.®® Im tibrigen Europa,
inklusive in England, wurden Ménner weiterhin nur angestellt, um bei
komplizierten Geburten zu helfen. Mannliche Hebammen schlugen Kapi-
tal aus dieser Situation, indem sie die Gefahren der Geburt tibertrieben
und die Kompetenz weiblicher Hebammen diskreditierten. Wohlhabende
Frauen beschiftigten médnnliche Hebammen, die wéhrend der Geburt
in ihrem Haus warteten, falls sie zur Bewiltigung von Komplikationen
benotigt wiirden.

Vor Beginn der neuen Wissenschaftsphilosophie hatten die Frauen
einen Fundus an Wissen iiber die Geburt aufgebaut, der durch ihre miind-
liche Kultur verbreitet wurde. Dieses Wissen lag auf3erhalb der formalen
Erziehung, von der sie traditionell ausgeschlossen waren. Der Wechsel
zum Lernen aus Biichern ermdglichte den Médnnern, medizinische Texte
zu verdftentlichen, die ihr Wissen iiber die Geburt bekannt machten und
ihre Autoritit auf diesem Gebiet weiter festigten.”® Traditionelle weibliche
Hebammen hatten Schwierigkeiten, ihre Art des Wissens zu artikulieren.
Thr Wissen war weniger empirisch und sie erwarben es nicht aus Biichern,
sondern als Lehrlinge und durch Erfahrung. Als schliefllich im achtzehn-
ten Jahrhundert die formale Hebammenausbildung eingefiihrt wurde,
basierte sie auf dem von Minnern kreierten mechanistischen Geburts-
verstindnis und fithrte zur weiteren Unterdriickung des traditionellen
Hebammenwissens.

INDUSTRIALISIERUNG UND INSTITUTIONELLE
PERIPARTALE BETREUUNG

Das medizinische Wissen vom menschlichen Korper beruhte weiterhin
auf geschlechtsspezifischen Stereotypen. Da Frauen fahig waren, Kinder
zu gebdren, ging man davon aus, dass das ihre hauptsachliche biologi-
sche Rolle wire. Frauen wurden als intellektuell schwach und als Opfer
ihrer reproduktiven Triebe angesehen. Rudolf Virchow, der »Vater der
modernen Pathologie« konstatierte, dass eine Frau »ein Paar Eierstocke
mit einem beigefiigten menschlichen Wesen ist, wihrend der Mann ein

30 Eins



menschliches Wesen ist, das mit einem Paar Hoden ausgeriistet ist«.”!
Weibliche Gebrechen und Krankheiten wurden als Symptome dafiir
gedeutet, dass Frauen sich ihrer »biologischen Bestimmung« widersetz-
ten. Die rationale ménnliche Medizin behauptete, dass sie die Stoérun-
gen im weiblichen Korper diagnostizieren, behandeln und kontrollieren
konne.

In Europa und den Vereinigten Staaten fiihrte die Industrialisie-
rung zu beengten Wohnverhiltnissen, zunehmend schlechter Gesund-
heit und zu Unfillen. Hospitdler wurden errichtet, um eine umfassende
medizinische Versorgung zu gewdéhrleisten. Dort konnten die Patienten
von Arzten und Krankenschwestern behandelt und gepflegt werden. Im
achtzehnten Jahrhundert griindete man Gebdranstalten. Sie boten eine
kostenlose Versorgung fiir arme Frauen und waren zugleich geburtshilf-
liche Ausbildungsstitten fiir Arzte und Schwestern.”” Die Krankenhéduser
waren jedoch uiberfiillt und unhygienisch. Die Infektionsrate beim Kind-
bettfieber war hoch, da Arzte die Erreger von kranken und verstorbenen
Patientinnen direkt in die Vagina gebdrender Frauen verschleppten.” Die
Miittersterblichkeit aufgrund von Infektionen blieb bis zur Entdeckung
der Antibiotika im zwanzigsten Jahrhundert hoch. Mit der Zunahme von
Krankenhausgeburten stiegen anfangs auch die Verletzungs- und Todes-
raten fiir Miitter und Babys an. Trotzdem wurden im Laufe der Jahr-
zehnte Krankenhausgeburten fiir Frauen aller Klassen zur Normalitit.
Hospitéler und Medizin boten Schmerzlinderung und vermittelten ein
Gefiihl von »Sicherheit«, das das Vakuum fiillte, das durch den Kollaps
der weiblichen Geburtskultur entstanden war. Viele Feministinnen der
ersten Welle (im neunzehnten und frithen zwanzigsten Jahrhundert)
sahen in der medizinisch unterstiitzten Krankenhausgeburt eine Mog-
lichkeit fiir Frauen, die Kontrolle tiber ihren Kérper und ihre Fortpflan-
zung zu erlangen.” Sie plddierten fiir das Recht auf Schmerzlinderung,
die mit Schwangerschaft und Geburt einhergehen. Trotz einer Zunahme
von Krankenhausgeburten blieb die Hausgeburt unter Obhut einer Heb-
amme bis zur zweiten Hélfte des zwanzigsten Jahrhunderts die kulturelle
Norm in ganz Europa und dariiber hinaus. Wahrend dieser Zeit sorg-
ten Hebammen wie seit Jahrhunderten weiterhin fiir die Versorgung von
Frauen in ihren Gemeinschaften.

Als im zwanzigsten Jahrhundert mehr Frauen in Krankenhédusern
gebaren, begann die Geburt unter medizinischer Kontrolle Schwung auf-
zunehmen. Arztliche Geburtshelfer und in Krankenhiusern ausgebildete
Hebammen wurden die Hauptbetreuer:innen fiir gebdrende Frauen. Die

Herstory 31



Konzepte der industriellen Massenproduktion beeinflussten auch die
Praxis in Krankenhdusern. Frauenkdrper wurden wie auf dem FlieSband
abgefertigt, mit Routineeingriffen, die darauf abzielten, den Geburtspro-
zess problemloser und ziigiger handhabbar zu machen.

... die Entwicklung der Geburtshilfe und ihre letztendliche Dominanz
iiber die Hebammenkunst kam in der westlichen Welt durch das Ar-
gument zustande, dass die, die fiir den weiblichen Kérper sorgten,
das nur konnten, indem sie ihn als eine Maschine sahen, die man
beaufsichtigen, kontrollieren und in die man mit technischen Mitteln
eingreifen konnte.

Clare Davison”®

Zu den Standardeingriffen gehorten eine Schamhaarrasur, ein Einlauf
und ein Bad, gefolgt von der Offnung der Fruchtblase mit einem Amnio-
Haken.”® Danach wurden Betidubungs- und Beruhigungsmittel verab-
reicht, um einen »Dammerschlaf« herbeizufithren. Die Frauen waren
dabei ans Bett fixiert, damit sie sich nicht selbst verletzten, wenn sie sich
halb bewusstlos hin und her warfen.”” Sobald der Kopf des Babys sich
zeigte, spritzte man Medizin (z. B. Mutterkorn), um die Wehen zu ver-
starken, und oft benutzte man Zangen, um Babys aus ihren bewusstlosen
Miittern zu holen. Hiufig erwachten die Frauen ohne Erinnerung an die
Geburt aus ihrem Dammerschlaf, wihrend ihr Kind schon im Sauglings-
saal war. Die Kinder wurden zu festen Zeiten, die von der Krankenhaus-
routine vorgegeben waren, ihren Miittern zum Stillen gebracht.

Im Europa des spéten achtzehnten und frithen neunzehnten Jahrhun-
derts schmiedete die Medizin eine Allianz mit der Krankenpflege, um die
Hebammen unter die rechtliche und disziplinarische Kontrolle der Medi-
zin zu bringen. Verschiedene strategische Rechtsvorschriften fiihrten
dazu, dass die Tétigkeit der Hebammen der Krankenpflege zugeordnet
wurde, und nicht als eigenstidndiger Berufszweig galt, der sie immer gewe-
sen war.”® Wihrend die traditionelle Hebammenpraxis sich aus der auto-
nomen weisen Frau und ihrer Volksmedizin entwickelt hatte, war die tra-
ditionelle Krankenpflege aus der Unterstiitzung der medizinischen Praxis
entstanden. Jetzt wurden Hebammen zunichst als Schwestern ausgebildet
und sozialisiert, dann in Wissen und Fertigkeiten unterrichtet, die fiir die
Unterstiitzung einer Geburt unter medizinischer Kontrolle nétig waren.
Auflerdem war es Hebammen verwehrt, ihren eigenen Berufsstand zu
regulieren. Stattdessen hatten Medizin und Krankenpflege eine entschei-

32 Eins



dende Stimme in den Leitungsgremien ihres Berufsverbandes. In Teilen
Nordamerikas war die Hebammentatigkeit praktisch verboten, und die
peripartale Betreuung wurde von érztlichen Geburtshelfern und Schwes-
tern besorgt.”

Im zweiten Weltkrieg starben viele junge Mianner, die in der Bevol-
kerung ersetzt werden mussten. Wie in fritheren Epochen steigerte der
Krieg das Interesse an der weiblichen Fortpflanzung und ihrer Kontrolle.
Eine institutionalisierte Schwangerschaftsbetreuung wurde eingefiihrt,
um die Gesundheit der Bevolkerung durch Uberwachung und Kontrolle
der Schwangerschaften von Frauen zu verbessern.®® Wihrend dieser Zeit
boten europdische Hebammen weiterhin préanatale (vorgeburtliche)und
postnatale (nachgeburtliche) Fiirsorge in ihren Gemeinschaften an. Als
jedoch immer mehr Frauen sich zu einer Geburt im Krankenhaus ent-
schlossen, wurde diese zur neuen kulturellen Norm. Die Notwendigkeit,
fiir eine gesunde Bevolkerung zu sorgen, fithrte auch zu medizinischen
Fortschritten in Diagnose und Behandlung von Schwangerschaftskom-
plikationen wie z. B. Praeklampsie und Nachgeburtsblutungen (PPH). So
erhielten Frauen mit Risikoschwangerschaften im Krankenhausbetrieb
zunehmend effektivere Behandlung und Versorgung.

Die Entwicklung des geburtshilflichen Medizinwissens basierte jedoch
weiterhin auf dem im siebzehnten Jahrhundert entwickelten Konzept,
das den Korper als Maschine betrachtet.®" Der Geburtsprozess wurde in
unterschiedliche Phasen unterteilt, die man messen und auf einer Zeit-
achse grafisch darstellen konnte. Diese Kategorisierung ermoglichte es
den Arzten, den Fortschritt anhand definierter Stadien festzustellen und
Grenzen und Grenzlinien fiir das, was als »normal« angesehen wurde,
festzulegen. Man glaubte, dass Medizin und Apparate den Frauenkorper
unter der Geburt leistungsfahiger machen konnten. In den 1950er Jahren
stellte der amerikanische Gynikologe und Geburtshelfer Emanuel Fried-
man die Dilatation des Muttermundes von 500 Erstgebarenden in einem
Krankenhausbetrieb grafisch dar.®?> Unter den Studienteilnehmerinnen
waren Frauen, die sediert waren, Medikamente (Pitocin) zur Geburtsein-
leitung oder Wehenbeschleunigung erhalten hatten, und von denen 55 %
eine Zangengeburt hatten.

In den 1970er Jahren wurde die Friedman-Kurve modifiziert, um Arz-
ten, die in einem abgelegenen Gebiet Rhodesiens arbeiteten, als Orien-
tierungshilfe zu dienen.®* Man wollte die Zahl der schlechten Outcomes
(Geburtsergebnisse, Geburtsfolgen) durch Geburtsstillstand in diesem
bestimmten Umfeld reduzieren. Zu diesem Zweck fiigte man Friedmans

Herstory 33



graphischer Darstellung eine Warnkurve, eine Transferkurve (zum Kran-
kenhaus) und eine Aktionskurve hinzu. Das Ergebnis war das Parto-
gramm, eine Grafik, die die Er6ffnung des Muttermundes im Geburts-
verlauf auf einer Zeitachse darstellt. In den 1980er Jahren wurde dieses
Partogramm weltweit in Krankenhdusern eingefiihrt, und es wird heute
noch benutzt, um die Geburt zu tiberwachen und ihren »normalen« Ver-
lauf zu definieren.

Obwohl die evidenzbasierte Medizin sich schon in den 1970er Jah-
ren entwickelte, etablierte sie sich im Gesundheitswesen doch erst in den
1990er Jahren.®*

In der Geburtshilfe gab es bekanntermafen neben anderen medizini-
schen Besonderheiten Widerstinde, Forschungsergebnisse in die Praxis
umzusetzen.®®> Routineeingriffe wie Uberwachung des Fétus, Fruchtbla-
sendffnung und Dammschnitt wurden ohne wissenschaftliche Beweise
als Teil der allgemeinen Medikalisierung der Geburt eingefiihrt. Diese
Interventionen werden weiterhin durchgefiihrt, wobei die Beweislast bei
den Wissenschaftler:innen liegt. Sie miissen beweisen, dass man auf diese
Mafinahmen verzichten kann, ohne jemanden zu gefihrden. Doch auch
mit qualitativ guten Forschungsbelegen bleibt die geburtshilfliche Praxis
kultur- statt evidenzbasiert. Viele Routineinterventionen wéihrend des
Geburtsverlaufs stehen in direktem Widerspruch zum aktuellen Stand der
Wissenschaft und den heutigen Kenntnissen tiber die Geburtsphysiolo-
gie. So ist zum Beispiel das Partogramm weiterhin fester Bestandteil der
Krankenhausroutine, obwohl es nach zuverldssigen Forschungsergebnis-
sen bei der Bestimmung eines normalen Geburtsverlaufs ungeeignet ist.®

In diesem Kapitel wurden die Schliisselaspekte der Herstory untersucht,
die die Kette bilden, durch die unsere Geburtskultur gewoben wird. Diese
Faden werden im Laufe dieses Buches immer wieder aufgegriffen, denn
das Wissen und die Praxis der heutigen Geburtskultur spiegeln die Her-
story von Frauen und Geburt sowie die Stellung der Frauen in der Gesell-
schaft wider. Der Besitzanspruch auf das Kind, der mit dem Patriarchat
entstand, erforderte die Kontrolle der Frauen und ihrer Fortpflanzung. Als
das medizinische Wissen sich entwickelte, wurde es beeinflusst von élte-
ren religiosen und kulturellen Vorstellungen {iber den Frauenkdorper als
unreine und schlecht funktionierende Version des hoherwertigen Mén-
nerkorpers. Schliellich kam die kollektive Frauenkultur bei der Geburt
zum Erliegen, als aufgrund gesellschaftlicher und kultureller Verdnde-
rungen die Geburt von zu Hause ins Krankenhaus verlagert wurde. Diese

34 Eins



sich iiber Jahrhunderte hinziehenden Verianderungen, erméglichten den
Minnern, sich als die wahren Koryphden und Experten hinsichtlich der
Geburt zu positionieren. Das Erbe unserer Herstory ist verwurzelt in der
jahrhundertelangen Besitzergreifung und Medikalisierung der Frauen-
korper und der Geburt. Wenn wir die Fiden der Herstory verstehen, ver-
stehen wir auch, was heute passiert und kdnnen an der Kette mitarbeiten,
um unsere Zukunft zu weben.

Herstory 35



