
ärchen aus der retagne





ärchen
AUS DER

retagne
Herausgegeben von 
Erich Ackermann

Anaconda



Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind 

im Internet unter http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2013,   by Anaconda Verlag, einem Unternehmen der 
Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH, 

Neumarkter Straße 28, 81673 München
Alle Rechte vorbehalten.

Umschlagmotiv: Julien Lacaze (1886–1971): »A colour ride in France: 
a castle on the rocks in Brittany«, Illustration aus My Magazine (1925),

Bridgeman images
Umschlaggestaltung: www.katjaholst.de

Satz und Layout: Roland Poferl Print-Design Köln
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

ISBN 978-3-7306-0703-9
www.anacondaverlag.de

Der Verlag behält sich die Verwertung der urheberrechtlich
geschützten Inhalte dieses Werkes für Zwecke des Text- und

Data-Minings nach § 44  b UrhG ausdrücklich vor. 
Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

2024  

Printed in the EU



Für meine kleine 
Enkeltochter 

Charlotte





nhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Matière de Bretagne: aus dem Kreis 
um König Artus

Die Verzauberung der Zauberers Merlin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25 
Merlin und der Holzfäller  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
Der Habichtsritter (Yonec) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 35
Der Werwolf (Bisclaveret)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46
Peronnik der Einfältige, ein bretonischer Parzifal  . . . . . . . . . . . 53

Korrigane

Die Rache der Korrigane  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73
Der Pfeifer und die Korrigane  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77
Die zwei Buckligen und die Korrigane . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81
Der Vogel Ozegan  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85
Die Insel der Ozegane . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89

Meerwesen und andere Unholde

Die Groac’h von der Insel Lok  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
Die Fee aus der Grotte von Corbière  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
Die Morgane von der Ile d’Ouessant  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111
Die Wäscherinnen der Nacht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119
Die weiße Herberge  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126

•  •



Gespenster

Die rote Prinzessin  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 131
Die zwei alten Bäume  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134
Eine Veillée mit einer Gespenstergeschichte . . . . . . . . . . . . . . . 141
Noch eine Geistermesse  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146
Die Steine von Plouhinec  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148
Der Arzt von Fougeray . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156

Andere schaurige Geschichten 
am Kamin zu erzählen

Wie die Stadt Is im Meer unterging  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161
Comorre, ein zweiter Blaubart  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168

Zaubermärchen

Der Hexenmeister Marcou-Braz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181
Die drei Haare vom Goldbart des Teufels  . . . . . . . . . . . . . . . . . 189
Die Prinzessin, die in eine Maus verwandelt wurde  . . . . . . . . 197
Der kleine Vogel mit dem goldenen Ei  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205
Bihanic und der Menschenfresser  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 214
Petit-Jean und die Rätselprinzessin  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 223
Der goldgierige Jean  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 239
Der silberne Hase  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 246
Das Zaubergeweih . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 258

•  •



Ankou, der bretonische Tod

Die Braut des Toten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 265
Das Mädchen mit dem Leichentuch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 271
Der Karren des Todes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 277
Die Gattin des Todes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 279

Schwänke und Lustiges

Der schlaue Guyon  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 287
Der strohdumme Jean  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 289
Jean und Jeanne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 295
Die silberne Ziege  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 306
Die drei Gaben  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 308
Eselshaut . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 311

Quellenverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 317

•  •





orwort

Von jeher regt die Bretagne mit ihrer pittoresken Fremdartig-
keit die Fantasie vieler Menschen an. Jener westliche Rand

des europäischen Kontinents, den die Bretonen in ihrer Sprache
Armorica, »das Land am Meer«, nennen, hat trotz des immer stär-
ker werdenden Tourismus seine urwüchsige kulturelle Eigenart
bewahrt wie sonst keine der anderen französischen Provinzen. Es
ist auch heute noch ein Keltenland, das seine Eigenständigkeit in
all seiner scheinbaren Widersprüchlichkeit zu behaupten weiß. In
diesem kargen Landstrich leben ein kaum überdeckter uralter
Aberglaube und tiefe religiöse Gläubigkeit eng und gar ineinander
verwoben zusammen. Eindrucksvolles Beispiel hierfür sind die
zahlreichen christlichen Calvaires (aus Stein gehauene Kalvarien-
berge mit der Leidensgeschichte Christi), die berühmten Wall-
fahrtsprozessionen, pardons genannt, und die Dolmen und Men-
hire, die die Landschaft prägen.
Man unterscheidet Haute-Bretagne (Oberbretagne) und Basse-
Bretagne (Niederbretagne), wobei »nieder« nur sagen will: am
weitesten von Paris entfernt. Die Haute-Bretagne endet im Osten

•  •



der bretonischen Hauptstadt Rennes; hier wird heute nur noch
Französisch gesprochen. In der Basse-Bretagne, der »bretoni-
schen Bretagne«, wird das aus dem Keltischen entstandene Breto-
nisch mit seinem reichen Wortschatz gesprochen; aber immer sel-
tener hört man diese Sprache und dann meist aus dem Mund
älterer Menschen. Es ist eine Variante des Keltischen und eng mit
dem Kornischen (Cornwall) und Walisischen (Wales) verwandt.
Der Grund dafür ist, dass das Bretonische im 5. und 6. Jahrhun-
dert n. Chr. durch aus England neu eingewanderte christianisierte
Kelten in der Bretagne verbreitet wurde. Seit hundert Jahren ver-
läuft die Sprachgrenze westlich der Bucht von Saint-Brieuc bis
östlich des Golfs von Morbihan. Im 19. und 20. Jahrhundert
wurde das Bretonische von der Zentralregierung in Paris rigoros
unterdrückt, wohl um bei den Bretonen keinen Gedanken an
staatliche Selbstständigkeit aufkommen zu lassen, und es genießt
auch bis heute noch keine offizielle Anerkennung seitens des fran-
zösischen Staates.
Die Bretagne ist zugleich Armorica, »Land am Meer«, und Argoat,
»Land des Waldes«. Da ist jene wilde Küste, die schon die Römer
finis terrae (Finistère) nannten, das Ende der Welt. Donnernd
stürzt hier die Brandung an die zerklüfteten Klippen und Felsen,
und man kann gut verstehen, dass die Bretonen ein besonderes
Verhältnis zum Tod haben, wo doch früher fast jedes Haus Väter
und Söhne an die See verloren hat.
Schwermutig erscheint das Innere des Landes mit seinen Wäl-
dern, der rot blühenden Heide und dem golden leuchtenden
Ginster, eine geradezu ossianische Landschaft, wo der Wind die
Wolken über die karge Erde peitscht. Hier lag früher der sagen-
umwobene Wald Brocéliande, der sich fast über die ganze Breta-
gne ausdehnte, jetzt aber schon lange verschwunden ist. Die gro-
ßen Buchen- und Eichenwälder gibt es nicht mehr, geblieben ist
nur ein kleiner zusammengeschrumpfter Rest, der heutige Wald
von Paimpont. Doch scheint dieses Argoat noch immer das Reich
der Feen und des Zaubers zu sein.

•  •



Hier hat Morgane, die Schwester des Königs Artus, ihren Gelieb-
ten in einem Felsen des »Tales ohne Wiederkehr« eingeschlossen,
weil er sie mit einer anderen betrogen hatte. Danach hat sie das
ganze Tal so verzaubert, dass kein untreuer Mann hier jemals
wieder herausfand. Erst als der edle, treue Sir Lancelot an diesen
Ort kam, konnten die Männer befreit werden, wobei Sir Lancelot
noch immer hier umherirrt auf der Suche nach dem Heiligen Gral.
Und auch der große Zauberer Merlin, den seine Liebste Viviane in
eine Weißdornhecke gebannt hat, lebt in diesem Wald weiter und
sein klagendes Seufzen scheint in jedem Weißdorn zu vernehmen
zu sein. An der Quelle von Barenton hatte sich der Magier einst in
die Fee Viviane verliebt und ihr eine eigene Zitadelle aus Kristall
gezaubert, die sich der Legende nach unter dem See am Schloss
von Comper befindet. Zwischen Eichen, Buchen und Kastanien
sprudelt die Barenton-Quelle noch heute. Ihr Wasser soll Krank-
heiten heilen und jungen Frauen zu einem Ehemann verhelfen.
Nebenan befinden sich der Jungbrunnen und ein Dolmen, unter
dem der Zauberer Merlin begraben sein soll. Ganz in der Nähe
des Merlin-Grabes entspringt die Quelle der Jugend, auch Quelle
der Fee Viviane genannt. Sie hat den Ruf, denen die Jugend zu ge-
ben, die davon trinken.
Die vielen Sehenswürdigkeiten des Märchenwaldes Brocéliande
künden davon, dass die Bretagne darauf bedacht ist, nichts von ih-
rer Geschichte abzugeben. In harten Kämpfen haben die Bretonen
ihre Eigenständigkeit gegenüber Römern, Franken, Normannen,
Engländern, gegen das französische Königshaus, ja sogar gegen
den heutigen Zentralismus Frankreichs zu wahren verstanden,
und stolz prangt auf vielen ihrer Autos als Kennzeichen Bzh, für
Breizh, Bretagne.
Schon um 3000 v. Chr. begann in der Jungsteinzeit ein unbekann-
tes Volk überall in Europa riesige Steinmale zu errichten; in dieser
Megalithkultur scheint die Bretagne zum ersten Mal besiedelt
worden zu sein. Zeugnis davon legen die Menhire (aufrechte
Steine), Dolmen (Steintische) und Cromlechs (im Kreis aufgestellte 

•  •



•  •

Steine) ab. Fast alle wurden in der Nähe der Küste errichtet, und
ihre Bedeutung bleibt bis heute mysteriös. Waren es Friedhöfe
oder astronomische Kalender?
Erst gegen Mitte des ersten vorchristlichen Jahrhunderts ließen
sich keltische Stämme vom Festland auf der bretonischen Halbin-
sel nieder, sodass schließlich derjenige Teil des europäischen Fest-
landes, der als letzter von den Kelten besiedelt wurde, deren Kul-
tur am längsten weitergetragen hat, nämlich bis heute.
Um etwa 500 v. Chr. traten die Kelten in die Geschichte ein; im 3.
Jahrhundert schon erstreckte sich ihre Macht vom Atlantik bis
zum Schwarzen Meer, von England bis zum Apennin. Um die Zei-
tenwende jedoch lebte kein Kelte mehr auf dem europäischen
Festland in Freiheit.
Als Urheimat der Kelten gelten heute allgemein Süd- und West-
deutschland, Ostfrankreich und die Westschweiz; von hier aus
breiteten sie sich über ganz Europa aus. Ein einheitliches kelti-
sches Reich aber hat es nie gegeben, nie haben die Kelten eine ei-
genständige politische Einheit erreicht. Das hatte zur Folge, dass
sie leicht Opfer der römischen und germanischen Eroberer wer-
den konnten.
Caesar unterwarf ganz Gallien 58–52 v. Chr., wodurch in Gallien,
auch in der heutigen Bretagne, vorerst fast das gesamte keltische
Erbe verloren ging. Abgesehen natürlich von einem kleinen Dorf,
in dem die letzten Kelten unter Führung von Asterix und Obelix



mit Erfolg den eindringenden Römern Widerstand leisteten.
Und wer kennt sie nicht, die Helden der französischen Comic-
Serie von René Goscinny und Albert Uderzo! Hier werden die
letzten Gallier so gezeichnet, wie die Bretonen auch heute noch
sind: urwüchsig, bretonisch-patriotisch, eigenbrötlerisch, quer-
köpfig, nonkonformistisch, listig wie Asterix, aber auch tollpat-
schig wie sein guter Freund Obelix.
Caesar schloss trotz dieses heroischen Widerstands ganz Gallien
dem römischen Imperium an und nahm ihm weitgehend sein kel-
tisches Erbe; wie immer raubten die Römer den Unterworfenen
damit nicht nur das Land, sondern auch ihre kulturelle Identität,
und dazu gehört auch die Sprache. Fortan wurde in Gallien Latein
zur allgemeinen Umgangssprache, weshalb auch das heutige
Französisch zu den romanischen Sprachen gehört. Erst sehr viel
später sollte wieder Keltisches mitsamt seiner Sprache nach Gal-
lien zurückfließen: Im 5.–7. Jahrhundert nach Christus kam es
unter dem Druck sächsischer Stämme zu einer Auswanderung
von Kelten aus Südengland. Sie kamen über das Meer in die gallo-
romanische Provinz Armorica, in ein Land, in dem das römische
System noch fortbestand, obgleich die Römer schon lange abgezo-
gen waren und ihr Imperium untergegangen war. Dennoch gelang
es den eingewanderten Kelten leicht, in diesem »Kleinen Britan-
nien«, wie das Land fortan genannt wurde, das alte keltische Erbe
wieder einzuführen bzw. aufzufrischen. Dazu trug auch die geo-
grafische Beschaffenheit der Bretagne bei, die Abgelegenheit, das
wilde, vom Meer stetig umtoste Land, das ihrer alten Heimat, dem
»Großen Britannien« sehr ähnelte. So wurden das kleine und das
große Britannien bald eine kulturelle Einheit.
Im 9. Jahrhundert erhielt Nominoe, der Anführer der Bretonen, vom
karolingischen König Karl dem Kahlen die Grafschaften Rennes und
Nantes und das Land um Retz südlich der Loire. Alle folgenden Ge-
bietsreformen hielten sich an diese Grenzen. Erst 1532 wurde das
Herzogtum Bretagne mit dem Königreich Frankreich vereint, be-
hielt aber eine gewisse Eigenständigkeit und alle Privilegien.

•  •



Dem keltischen Volk gelang es zwar nicht, einen eigenen Staat zu
bilden, doch seine schöpferische Einbildungskraft war immens.
Der Hang zum Irrationalen und gar Grotesken offenbart sich in
ihrer Kunst, vor allem in ihrer Fabulistik. Ausgehend von einer bis
heute nicht ganz erschlossenen Mythologie ersannen sie Ge-
schichten, Sagen und Märchen, deren Grundmotive das europäi-
sche Märchen geprägt haben.
Der geistige und kulturelle Zusammenhang ihres Denkens ging
vom Stand der Druiden aus; diese Seher und Priester gaben das
große geistige Weltkonzept der Kelten von Generation zu Genera-
tion mündlich weiter; sie erforschten Wesen und Größe der Welt,
versuchten, die Natur der Dinge zu ergründen und verkündeten
in einer geheimnisvollen Priestersprache auch die Lehre von der
Unsterblichkeit der Seele. Die Römer erkannten, dass diese auch
der Heilkunst mächtigen Priester die einzige Klammer in einem
auseinanderfallenden gallischen Stammesgewirr bildeten, ver-
folgten diesen Stand, und die Druiden verschwanden im Unter-
grund.
Den Druiden nahe verwandt waren die Barden; diese Sänger
standen neben dem König und nicht wie die Druiden über ihm.
Es oblag ihnen, vor allem im Winter jeden Abend die ums Feuer
versammelte Gesellschaft mit Geschichten aller Art zu unterhal-
ten. In der Bretagne sind infolge der frühen Romanisierung des
Herrscherhauses und der Adligen die Geschichten der Barden
nicht schriftlich in keltischer Sprache aufgezeichnet, wohl aber
sind die Lieder der Barden in altfranzösischer Sprache als Lais
bretons bearbeitet, so z. B. von der Dichterin Marie de France (ca.
1130–1200). Zudem gab es neben den Barden, die ihre Lieder zur
Harfe vortrugen, eine weitere Gruppe von bretonischen Mär-
chen- und Mythenerzählern, die zu Trägern und Verbreitern des
Artus-Sagenkreises wurden, z. B. Chrétien de Troyes. Beide, die
Lais der Marie de France und der Artus-Zyklus spiegeln, wenn
auch in französischer Sprache abgefasst, die Matière de Bretagne
wider, also die ganze Palette des keltisch-bretonischen Erzähl-

•  •



guts, das mit dem christlichen Weltbild in Einklang gebracht
wurde. In der Artus-Epik kamen noch die Gesellschaftsnormen
des ritterlich-höfischen Europas hinzu; allerdings kann das den
heidnischen Grundstock all dieser Mythologie nur an der Ober-
fläche verdecken.
Im ausgehenden Mittelalter verschwand der Stand der Barden
und machte fahrenden Sängern Platz, die den Sinngehalt der bre-
tonischen Lais allerdings nicht mehr erfassten und die Geschich-
ten aus der höfischen Gesellschaft herauslösten und dem Volk zur
Unterhaltung vortrugen. Dort sind diese Geschichten wie zur Zeit
der Druiden von Generation zu Generation weitererzählt worden,
erweitert durch manche individuelle und landschaftliche Beiga-
ben; zudem wurden viele Grundmotive vermischt und zu neuen
Erzählungen erweitert. Verbreitet haben sich die Märchen und Sa-
gen auch durch umherziehende Bettler, Viehtreiber, Fuhrleute,
Hausierer, wandernde Handwerker, Soldaten und Seeleute, die
weit herumgekommen waren. Mägde erzählten sie sich in der Kü-
che und beim Spinnen, Fischer beim Flicken der Netze, und um-
herziehende Kesselflicker lockten damit in den Dörfern ihre Kun-
den an.
Im 19. Jahrhundert hat man sich in Frankreich um die Wiederbe-
lebung und den Erhalt der bretonischen Fabulistik bemüht. Wie
auch sonst in vielen Ländern Europas zogen Märchenforscher
und -sammler durchs Land, gingen in die Häuser, zeichneten die
ihnen vorgetragenen Märchen schriftlich auf, übersetzten sie aus
dem Bretonischen ins Französische und bewahrten sie so vor dem
Vergessen. Diese Märchen wurden früher meist in der veillée er-
zählt, an langen Winterabenden am flackernden Kamin, wenn
sich die ganze Familie und auch Nachbarn zu Handarbeiten ver-
sammelten.
Doch auch heute bemühen sich wieder viele vor allem junge Bre-
tonen um einen Distro ar Gelted, eine Rückkehr der Kelten. Über-
all sind keltische Zirkel und Vereine entstanden; die festou-noz,
die nächtlichen Feste mit Tanz zu uralten keltischen Klängen mit

•  •



keltischen Instrumenten wie der Harfe, dem Dudelsack (biniou)
und der bombarde, einer Art Oboe, haben regen Zulauf in diesem
sogenannten renouveau celtique. Ebenso trägt ein neues Interesse
an der alten Sprache zu dieser Renaissance bei. So gilt das alte bre-
tonische Sprichwort: »Die Poesie ist stärker als die drei stärksten
Dinge: das Böse, das Feuer und der Sturm.«
Es gibt eine große Zahl immer wiederkehrender Motive und
Themen in den bretonischen Märchen, von denen einige gesamt-
europäisch sind, andere wiederum nur für diesen keltischen
Landstrich typisch: Tote als Wiedergänger, Verwandlung von
Menschen in Tiere, hilfreiche Tiere, Untiere wie z. B. der Wer-
wolf, Wundertiere, Seeungeheuer, Meeresfrauen, Teufel und Dra-
chen, Verzauberungen aller Art, Riesen und Zwerge, Menschen-
fresser, Geister, Gespenster, nächtliche Unwesen, Hexen, Räuber
und dergleichen.
Zwei Themen allerdings ziehen sich wie ein Leitmotiv durch fast
alle bretonischen Märchen: das Land der Toten und das Land der
Feen, die in der Anderswelt leben.
Ankou ist die Personifikation des überall gegenwärtigen Todes; er
ist ein mächtiger Herr, der nächtens mit seinem Karren über das
einsame Land zieht und überall seine Opfer findet. Manche Ge-
schichten sehen in ihm einen Untoten, ein Gespenst oder einen
Dämon. Er ist die Personifizierung des Todes oder ein Todesbote,
in jedem Fall aber sucht er die Nähe der Menschen. Dargestellt
wird Ankou meist als Skelett, das nachts auf einem quietschenden
Wagen fährt, mit einer Sense in der Hand, oder auch als ein riesi-
ger, schattenhafter Mann in dunklem Mantel, der die Toten
schweigend auf seinen Karren lädt. In den Küchen der Häuser, die
Ankou heimgesucht hatte, standen früher oft eine Schale mit
Milch und eine Platte mit Crêpes bereit, an denen sich der heim-
wehkranke Tote laben konnte, denn oft kommt der Tote als Wie-
dergänger in die Familie zurück, um diese zu warnen oder um
eine Buße abzudienen.
In einer Anderswelt leben die Feen; bei ihnen gibt es nicht das,

•  •



was die Irdischen Zeit nennen, nichts, was ihr Glück stört, weder
Tod noch Leid können diesen übernatürlichen Wesen etwas anha-
ben. Schon Mitte des 12. Jahrhunderts wurde über die Feen im
Zauberwald Brocéliande so viel erzählt, dass sich der normanni-
sche Dichter Robert Wace auf den Weg machte, um sie zu suchen;
enttäuscht musste er allerdings zurückkehren. Dennoch wohnen
nach altem Volksglauben die bretonischen Feen schier überall.
Unter der Erde, in Hügeln, in der Heide, in hohen Felsen, in jenen
riesigen Felsenhöhlen, die die Bretonen die houles aux fées nen-
nen, in Steingräbern, Dolmen und Menhiren. Vor allem aber le-
ben sie auf jenen Inseln der Seligen, auf die die Kelten ihre Toten
entrücken. Dort wohnen sie in prächtigen Palästen, in denen alles
im Überfluss vorhanden ist und von selbst vor sich geht. Oft tre-
ten die Feen auch ins Leben der Menschen, meist in gütiger Ab-
sicht. Gefährlich allerdings kann ihre betörende Schönheit für
Männer werden; oft laden sie diese zum Liebesbund ein und ent-
führen sie in ihr Reich, in dem wenige Tage wie viele Jahre auf der
Erde vergehen, da die menschliche Zeit hier aufgehoben ist.
Manchmal halten sie sie bei sich fest, lassen sie nicht fortziehen,
verwandeln oder töten sie nach dem Liebesbund. Dieser Aspekt
der Feen erinnert an ihre matriarchalische Abstammung, an die
Dominanz des weiblichen über das männliche Element. Dann
wird die Fee einnehmend, verschlingend, tödlich wie im Märchen
der »Groac’h von der Insel Lok«.
Eng mit den Feen verwandt ist das Kleine Volk. In der Bretagne
sind dies die Korrigane, die man in der Gegend von Morbihan
auch Ozegane nennt. Es sind übernatürliche Wesen von unter-
schiedlichem Aussehen; bald erscheinen sie als Zwerge, bald als
Männer und Frauen von natürlicher Körpergröße, bald sind es
vogelgestaltige Wesen, was ihre Verbindung mit der Welt der To-
ten unterstreicht. Die Korrigane sind meist gutartig und helfen bei
häuslichen Arbeiten, spielen aber auch denen, die es ihnen gegen-
über an Respekt fehlen lassen, böse Streiche. Wie die keltische
Tradition im benachbarten Irland beweist, sind diese mythologi-

•  •



schen Wesen die Einwohner des armorikanischen Landes gewe-
sen, bevor die Kelten kamen; sie sind das Alte Volk, das sich nach
Ankunft der Kelten unter den Boden zurückgezogen hat, in die
Feenhügel, in megalithische Denkmale, Dolmen und Tumuli, wo
sie eine Art Parallelleben führen. Aber wie allenthalben in der kel-
tischen Mythologie ist die Welt der Menschen von der übernatür-
lichen Anderswelt nicht klar geschieden. Mal verirren sich Men-
schen in diese geheimnisvolle Welt und kommen mit Reichtum
überladen zurück, mal treten Feen und Korrigane von sich aus in
die Welt der Menschen ein und stehlen ihnen Hab und Gut; es
sind ambivalente übernatürliche Wesen, die dem Menschen ge-
genüber hilfreich, aber auch böse gesonnen sein können.
So bilden das keltische Kulturgut und, wie im Fall der Korrigane,
auch schon die vorkeltische Vorstellung von der Welt die Grund-
schicht der bretonischen Märchen. Die Helden bewegen sich in ei-
nem Wunderreich zwischen Diesseits und Jenseits und sind den
Mächten der Natur und vor allem auch übernatürlichen Einflüs-
sen verhaftet und preisgegeben. Halb sind sie Menschen, halb
schon Geistwesen und heben sich vor einem Hintergrund ab, in
dem der Tod stets gegenwärtig ist. Sie leben in einer Welt, deren
Grenzen verschwimmen und manchmal ineinander übergehen.
Die Abbildung zeigt die Welt der Bretonen, in deren Mittelpunkt
der Karren des Todes steht. Sie umfasst drei Ebenen, in denen my-
thologisches Denken, volkstümlicher Aberglaube und die christ-
liche Weltsicht eng verwoben sind.
Das unterirdische Reich ist das der Mythologie und des überall
schlummernden Aberglaubens. Rechts neben dem Satan, der die
Erdoberfläche trägt und damit beherrscht, tummeln sich die Feen
der Wälder und Gewässer; links sind die koboldartigen Korrigane
zu sehen und auch der Drache, der ihre Schätze bewacht. Weitere
weniger bekannte Wesen des Volksaberglaubens mischen sich da-
runter, etwa der Wolfsmensch, der bei Tagesanbruch aus dem Ge-
büsch springt, um die Kinder, die noch keine fünf Jahre alt sind,
zu verschlingen; oder das trügerische Pferd, das in Gestalt eines

•  •



•  •



Fohlens auf die arglosen Kinder wartet, wenn sie aus der Schule
kommen, sie eins nach dem anderen aufsteigen lässt und dann wie
der Blitz davongaloppiert und die Kleinen für immer ihren Eltern
entreißt. Oder der Junge mit dem großen Kopf, der bei Regenwet-
ter nachts durch die Gassen der Dörfer läuft und die schlafenden
Bürger durch das gespenstische Klappern seiner Holzschuhe aus
dem Schlaf schreckt.
Die zweite Ebene wird durch Ankou, den Tod beherrscht. Dieser
gnadenlose Herr über alles bildet den Mittelpunkt des Bildes wie
des Lebens selbst. Von zwei wilden Rossen gezogen rast sein Kar-
ren, der schon mit Leichen voll beladen ist, über alles hinweg,
macht es zunichte. Daneben ist auf dem Boden liegend Jean le Feu
zu sehen, die eigentlich christliche Gestalt des Johannes, die aber
hier als ein Wesen aus dem Volksglauben erscheint, aus dessen
Fingern Feuer sprüht (vgl. das Johannis-Feuer in der Nacht zum
24. Juni). Daneben diejenigen Seelen, die im Fegefeuer ausharren
und dort ihre Vergehen büßen; und in der Welt der Bretonen dür-
fen auch die nicht vergessen werden, die in den Wellen des Meeres
ihr Leben verloren haben.
Die dritte Ebene, gekrönt von einer Kathedrale, ist das christliche
Idealbild, das Ziel, nach dem alle streben: Märtyrer, Heilige und
Engel erscheinen hier in ihrer Prozession zum Paradies.

•  •







MATIèRE DE BRETAGNE: AUS DEM
KREIS UM KöNIG ARTUS

❦

�ie erzauberung des 
auberers erlin

Einst weilte König Artus in London, mit seiner Gemahlin, der
iKönigin Genevra, mit dem Zauberer Merlin und den Rittern

der Tafelrunde. Sie brachten hier ihre Zeit auf eine so angenehme
Weise zu, dass sie wohl inne wurden, es fehle ihnen an nichts. We-
der Argwohn noch Feindschaft war zwischen ihnen, nichts als
Feste, Spiele, Ergötzlichkeiten und freundliche Gespräche wech-
selten unter ihnen ab, bald im schönen kühlen Wald oder auf dem
Fluss. Auch kamen von weit und breit Ritter und Herren an den
Hof, oftmals forderten sie zu Turnieren und Lanzenbrechen auf
und erprobten ihre Waffen gegen die Ritter des Königs Artus. So
lebten sie in hohen Freuden, und die Tafelrunde und Artus’ Hof
waren berühmt und allenthalben in der Welt sehr geehrt.
Unterdessen kam aber die Zeit heran, in der Merlin sich bei seiner
Freundin Viviane einfinden musste, denn er hatte ihr verspro-
chen, über ein Jahr an demselben Tag wieder bei ihr zu sein. Zuvor
wollte er aber zum Meister Blasius nach Northumberland ziehen.
Er ging dafür zum König Artus und zur Königin Genevra und be-
urlaubte sich von ihnen. Sie baten ihn mit gar sanften Worten,
dass er doch bald wiederkommen solle, denn beide liebten ihn so
sehr, dass sie nicht gern ohne ihn waren. Der König sagte mit ge-
rührter Stimme: »Ihr geht nun, Merlin, ich kann Euch nicht hal-

•  •



ten, auch will ich nichts, als was Ihr selber wollt. Aber ich werde
nicht vergnügt sein, bis ich Euch wiedersehe. Darum eilt, ich bitte
Euch um Gottes willen, eilt, dass Ihr wieder herkommt.«
»Mein König«, sprach Merlin, »Ihr seht mich jetzt zum letzten Mal.«
Bei diesen Worten erschrak Artus so sehr, dass er kein Wort her-
vorbringen konnte. Merlin ging weinend fort und rief noch: »Lebt
wohl, mein König, seid Gott befohlen.«
Weinend verließ er die Stadt London und wanderte zu seinem
Meister Blasius nach Northumberland. Diesen ließ er alles auf-
schreiben, was am Hof des Königs Artus geschehen, und alle
Kriege und Gefechte, welche dieser gehabt, sowie alle seine Taten.
Durch das Buch des Meisters Blasius kennen wir noch bis auf den
heutigen Tag die Wahrheit aller jener Geschichten.
Acht Tage blieb Merlin bei Blasius und lebte mit ihm wie ein Ein-
siedler, aß und trank auch nichts anderes als dieser. Als er weg-
ging, sagte Meister Blasius: »Ich bitte dich, komm bald wieder,
denn ich weiß nicht, welche Angst mich befällt, da du gehen willst,
noch was mein Herz so zaghaft macht, wenn ich dich ansehe.«
»Auch ist es zum letzten Mal«, sprach Merlin, »dass du mich
siehst, denn fortan werde ich bei meiner Freundin wohnen, und
du siehst mich nie wieder, weil ich weder die Macht noch die Kraft
haben werde, von ihr zu gehen, noch zu bleiben oder zu kommen
nach andrer als ihrer Willkür.«
Meister Blasius erschrak, und ihm ward wehe bei diesen Worten:
»O mein süßer Freund«, rief er traurig weinend, »wenn es dann so
ist, dass du nicht fortkönnen wirst, wie du es so gut vorher weißt,
warum gehst du hin?«
»Gehen muss ich«, erwiderte Merlin, »denn ich habe es ihr ver-
sprochen, und hätte ich das auch nicht, ich liebe sie dermaßen,
dass ich nicht von ihr bleiben kann oder mag. Es war so vorherbe-
stimmt, darum kann ich es nicht ändern. Viel hat sie von mir er-
lernt, noch mehr werde ich sie lehren, zu meinem Unglück. Aber
so muss es sein, drum lebe wohl, du siehst mich nimmer wieder.«
Er ging und langte in kurzer Zeit bei seiner Freundin Viviane in

•  •



der Bretagne an. Ihre Freude war groß, als sie ihn sah, denn immer
noch ruhte ihr Geist nicht, verlangend mehr von ihm zu wissen
und ihm ganz gleich zu werden. Er sagte ihr und lehrte sie auch al-
les ohne Widerstand, was immer sie fragte; darüber ward er von
jeher, so wie auch noch zu unsrer Zeit geschieht, für einen Toren
gehalten, da er doch gezwungen war, so zu handeln.
Viviane war jedes Mal, wenn er sie etwas gelehrt, wonach sie ge-
fragt, immer so vergnügt und bezeigte ihm jedes Mal eine solch
herzliche Liebe, dass er ganz und gar und immer mehr von ihr
entzückt und eingenommen wurde. Nachdem sie so nach und
nach mehr erfahren hatte und weiser war, als je eine Frau vor ihr
oder nach ihr gewesen, fürchtete sie immer noch, Merlin könnte
sie verlassen wollen, und was sie auch ausdenken mochte, ihn zu
halten, dünkte es sie doch nicht sicher genug. Über solche Gedan-
ken verfiel sie in große Traurigkeit, und als Merlin sie nach der
Ursache fragte, sagte sie: »O mein süßer Freund, noch eine Wis-
senschaft fehlt mir, die ich doch so gern erlernen möchte; erhöre
meine Bitte und lehre sie mich.«
»Und welche Wissenschaft ist dies?«, fragte Merlin, der aber
schon sehr wohl wusste, was sie dachte. »Lehre mich, wie ich ei-
nen Mann fessle, ohne Ketten, ohne Turm und ohne Mauer, bloß
durch die Kraft des Zaubers, sodass er niemals entweichen kann,
wenn nicht ich ihn entlasse.«
Als Merlin dies hörte, seufzte er tief und ließ sein Haupt sinken.
»Warum erschrickst du, mein Freund?«, fragte Viviane. »Ich
weiß«, antwortete Merlin, »dass du mich so zu halten willens bist,
und doch kann ich nicht widerstehen, es dich zu lehren, so ganz
bin ich von deiner Liebe hingenommen!« Viviane warf sich ihm in
die Arme, küsste ihn zärtlich und sprach liebevoll an ihn gelehnt:
»Willst du dich denn nicht mir ganz hingeben, da ich so ganz
doch dein bin? Verließ ich nicht Vater und Mutter, um der Liebe
willen, sodass ich nicht Ruhe fand, wo ich nicht bei dir war? Ich
lebe ja nur für dich, und meine Gedanken, all mein Verlangen,
meine ganze Seele lebt nur in dir. Keine Freude, kein Gut und

•  •



keine Hoffnung blieb mir auf Erden als in dir nur allein. Du bist
mir alles! Und da ich dich nun so liebe und du mich ebenso, ist es
nicht recht und billig, dass du meine Wünsche erfüllst, wie ich
nach deinem Willen lebe?«
»Jawohl, süße Geliebte«, sagte Merlin, »ich will alles für dich tun,
was du wünschst. So sage, was verlangst du?«
»Nun«, sprach sie, »ich wünsche, dass wir uns einen bezauberten
Wohnort errichteten, der nie zerstört werden kann, worin wir
beide allein, ungestört von der ganzen Welt, zusammen leben und
unsrer froh werden.«
»Dies soll geschehen«, sprach Merlin.
»Nein, mein Freund«, erwiderte Viviane, »du sollst ihn nicht ma-
chen, sondern sollst mich ihn machen lehren, damit er alsdann
ganz in meiner Gewalt sei.«
»Es sei dir gewährt«, sprach Merlin; fing darauf an, sie zu unter-
richten, und lehrte sie alles ohne Rückhalt, was zu einer solchen
Verzauberung gehörte. Als sie es nun begriffen hatte, auch sich je-
des Wort sorgsam aufgeschrieben – denn sie verstand die Schreib-
kunst, konnte auch sehr wohl lesen und verstand die sieben hohen
Wissenschaften –, als sie nun alles erlernt hatte, war sie voller
Freude und Entzücken und bezeigte dem Merlin so viel Liebe,
dass er kein andres Vergnügen mehr kannte als mit ihr zu sein.
Eines Tages gingen sie Hand in Hand im Wald von Brocéliande
lustwandeln. Als sie sich etwas ermüdet fühlten, setzten sie sich
unter einer großen Weißdornhecke, die eben süß duftend blühte,
ins hohe kühle Gras nieder, scherzten und ergötzten sich mit sü-
ßen Liebesworten und Werken. Merlin legte dann seinen Kopf in
den Schoß seiner Freundin, und sie streichelte seine Wangen und
spielte mit seinen Locken, bis er einschlief. Als sie gewiss war, dass
er schlafe, stand sie leise auf, nahm ihren langen Schleier, umgab
damit die Weißdornhecke, unter welcher Merlin schlief, und voll-
endete die Bezauberung, ganz so, wie er sie gelehrt; neunmal ging
sie um den geschlossenen Kreis, und neunmal wiederholte sie die
Zauberworte, bis er unauflöslich war; dann ging sie wieder hinein,

•  •




