




Praesens Verlag

Lucjan Puchalski

ALLES
THEATER

Über die Romane
von Heimito von Doderer



© 2023 Praesens Verlag | http://www.praesens.at

Coverillustration: © Jan Edward Koziołek
Gutachter: Prof. Dr. Wynfrid Kriegleder

Verlag und Druck: Praesens VerlagsgesmbH. Printed in EU.

ISBN 978-3-7069-1176-4

Das Werk, einschließlich seiner Teile, ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung 
ist ohne Zustimmung des Verlages und des Autors unzulässig. Dies gilt insbesondere 

für die elektronische oder sonstige Vervielfältigung, Übersetzung, Verbreitung und 
öffentliche Zugänglichmachung.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 

Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://
dnb.d-nb.de abrufbar.

Gedruckt mit Unterstützung von



Inhaltsverzeichnis

I. Einleitung

II. Erzählte Stadträume und Schauplätze als Bühnenkulisse
2.1 Wien-Prospekte
2.2 ‚Ausflüge und Landpartien‘
2.3 Stadtlandschaft mit Fluss 
2.4 Das Wiener Hinterland ‚im Osten‘
2.5 Der Hauch vom Orient

III. Vorhang auf und … ‚lauter Gemeinheiten‘
3.1 Inszenierungen von Liebe, Crime und nackten Weibern
3.2 “Lieto fine”
3.3. Repetitio, transpositio und andere Lazzi
3.4 Kleine (und große) Auftritte des Alltags

IV. Erzählen als Schau, Spiel und Verstellung

V. Schlusswort: ‚Was noch zu sagen ist‘

Literaturverzeichnis 

7

21
21
43
53
64
69

83
83

124
140
165

186

228

231



Die Zauberkraft der Sprache macht eben das Leben
im Handumdrehen zu einem leichten Joch, 
das uns sanftgeschwungen aufliegt.
 
Heimito von Doderer



7

Einleitung

Zu den vielen Paradoxien, die man im Werk und im Leben von Heimito 
von Doderer finden kann, gehört der Widerspruch zwischen der von ihm 
immer wieder beteuerten Abneigung gegen das Autobiographische und 
der ausgesprochen autobiographischen Fundierung seiner Prosa, in der 
man ohne weiteres seine wirklichen Erfahrungen und seine Lebenswelt 
wiedererkennen kann, vor allem natürlich seine Bindung an die Heimat-
stadt Wien. In seinem späten poetologischen Text Grundlagen und Funktion 
des Romans (1959) postulierte er eine Herangehensweise an die Literatur, 
die von der Person des Autors völlig abzusehen hatte. Im abschließenden 
Satz des Essays wurde der Schriftsteller zu einem „Herr[n] unbestimm-
baren Alters“ herabgesetzt, „der einem dann und wann im Treppenhaus 
begegnet.“1 Den Höhe- und Abschlusspunkt der programmatischen Ab-
lehnung der positivistischen Verknüpfung von Autor und Werk bildet 
seine ebenso selbstironisch wie aphoristisch verdichtet formulierte und 
kurz vor dem Tod veröffentlichte Lebensbilanz unter dem Titel Meine 
neunzehn Lebensläufe, in der jede Möglichkeit der eigenen Selbstfindung 
und -darstellung als Schriftsteller schlicht verneint wurde. Statt einer krö-
nenden Pointe heißt es hier am Ende: „Mein eigentliches Werk besteht, 
allen Ernstes, nicht aus Prosa oder Vers: sondern in der Erkenntnis meiner 
Dummheit.“2 

Schwer nachvollziehbar ist im Kontext dieser Haltung3 auch die lebens-
lag gepflegte Leidenschaft des Schriftstellers für tagebuchartige Notizen 
und Aufzeichnungen, von denen allerdings zu seinen Lebzeiten nur ein 
Band unter dem Titel Tangenten. Tagebuch eines Schriftstellers (1940-1950) 
erschienen ist.4 Mittlerweile verfügen wird über insgesamt fünf Bände 
seiner Tagebücher, die den Autor als einen der fleißigsten Diaristen der 
deutschsprachigen Literatur des 20. Jahrhunderts ausweisen, auch wenn 
dieses Schaffen von der Doderer-Forschung lange eher stiefmütterlich be-
handelt wurde, worauf schon die lange Editionsgeschichte dieser großen 
Textmasse hinweist.5 

1 H. von Doderer, Grundlagen und Funktion des Romans, in: ders., Die Wiederkehr des Drachen. Auf-
sätze, Traktate, Reden, hg. von W. Schmidt-Dengler, München 1970. S. 175.

2 H. von Doderer, Meine neunzehn Lebensläufe und neun andere Geschichten. Zum 70. Geburtstag des 
Autors, München 1966, S. 28. 

3 In der Doderer-Forschung wird diese Haltung üblicherweise als ein Versuch des Autors inter-
pretiert, seine belastete Vergangenheit aus der Zeit des Nationalsozialismus zu relativieren 
und sein Werk von seinen problematischen ideologischen und politischen Irrwegen der 30er 
Jahre fernzuhalten. Das mag natürlich stimmig sein, aber das Problem wird damit verein-
facht. 

4 Vgl. H. von Doderer, Tangenten. Tagebuch eines Schriftstellers (1940-1950), München 1964. 
5 1976 wurden von Wendelin Schmidt-Dengler Commentarii 1951 bis 1956. Tagebücher aus dem 

Nachlaß herausgegeben (München), 1986 folge der zweite Band Commentarii 1957 bis1966, hg. 
von W. Schmidt-Dengler (München) und erst 10 Jahre später erschienen Tagebücher 1920-1939, 
Bd. 1-2, hg. von W. Schmidt-Dengler, M. Loew-Cadonna und G. Sommer, München 1996. 



8

Lucjan Puchalski

Wenn man sich als Leser und Doderer-Interpret darin vertieft, wird 
man allerdings mit einer Wirklichkeit konfrontiert, die der üblichen 
Konvention des Tagebuchs als autobiographisches Bekenntnis nicht 
entspricht. Während im frühen Tagebuch aus den 20er und frühen 30er 
Jahren das Private und Persönliche sowie die äußeren Lebensumstände 
des Autors noch festgehalten werden, kommt dieser Aspekt in späteren 
Aufzeichnungen zunehmend abhanden. Das betrifft auch den ganzen 
aktuellen Kontext des Alltags sowie die Entwicklungen der offiziellen 
Zeitgeschichte, die mit einigen wenigen Ausnahmen ausgespart werden. 
Darauf hat schon Wendelin Schmidt-Dengler im Nachwort zu der von 
ihm besorgten Edition der Aufzeichnungen aus den Jahren 1951-1956 auf-
merksam gemacht und dies als eine spezifische Note des Dodererschen 
Tagebuchs hervorgestrichen. Die konventionellen Qualitäten der Gattung 
fand er nur in den Notizen aus den 20er und frühen 30er Jahren.6 Ähnli-
chen Wandel registrierte Simone Leinkauf, die der ersten Phase des Diari-
ums ‚privaten‘ Charakter und dessen spätere Stadien als ‚philosophisch‘ 
(Tangenten) bzw. ‚literarisch‘ (Commentarii) attestierte.7 An dieser Eintei-
lung hielt François Grosso fest, aber er wies drauf hin, dass die drei Pha-
sen sich permanent überschneiden. Die erste Phase umfasse eine relativ 
kurze Zeitspanne und persönliche Akzente kommen auch später vor, was 
allerdings an der besonderen Beschaffenheit dieses life writing-Prozesses 
nichts ändere. So gelangte Grosso zu dem Ergebnis, dass das Tagebuch 
Doderers als eine „anti-autobiographische Gattung“ aufzufassen sei.8 

Dieser Behauptung muss an dieser Stelle entschieden widersprochen 
werden. Natürlich geht es in den Tagebüchern Doderers immer um auto-
biographische Aussagen, auch wenn sie nicht seine unmittelbare Außen-
welt registrieren und nur selten Einblicke in die Privatsphäre gewähren. 
Sie dokumentieren das Leben eines Intellektuellen, der ganz bewusst die 
‚Gemeinheiten des Alltags‘ ausblendet, um sich umso stärker auf seine 
Gedankenwelt zu konzentrieren. Unabhängig davon, wie er seine No-
tizen betitelt und welche Tintenfarbe er jeweils benutzt, geht es immer 
um das ‚Tagebuch eines Schriftstellers‘ – mit dieser Überschrift versah er 
seine Aufzeichnungen zunächst im Jahre 1925 und griff darauf später im 
Untertitel der Tangenten zurück –, der es darauf abgesehen hat, seine intel-
lektuellen Wege und Umwege schriftlich festzuhalten. In der ‚Vornotiz‘ zu 
den Tangenten kann man lesen, dass das Tagebuch nicht im Hinblick auf 
eine Publikation entstanden sei, nun aber mit der Absicht veröffentlicht 
werde, Einblicke in den eigenen Schaffensprozess zu gewähren, wobei 
es dem Autor primär darauf ankomme, den Künstler als einen Handwer-

6 Vgl. W. Schmidt-Dengler, Nachwort des Herausgebers, in: H. von Doderer, Commentarii 1951 bis 
1956. Tagebücher aus dem Nachlaß, a.a.O., S. 565-567. 

7 Vgl. S. Leinkauf, Diarium in principio… Das Tagebuch als Ort der Sinngebung. Untersuchungen zu 
Leitbegriffen im Denken Heimito von Doderers anhand seiner veröffentlichten und unveröffentlichten 
Tagebücher, Frankfurt am Main-Berlin-Bern-New York-Paris-Wien 1992, S. 54. 

8 Vgl. F. Grosso, Primum scribere, deinde vivere. Leben und Schreiben im Entstehen am Beispiel der 
Tagebücher Heimito von Doderers, Diss. Phil., Nantes/Wien 2008, S. 36.



9

ALLES THEATER

ker erscheinen zu lassen, der nicht das „Höhere“ suche, sondern „nie-
dergeschlagenen Auges“ arbeite, „auf seine Hände sehend und auf das 
Technische.“9 

In der Tat: Der Leser verfolgt hier auf mehr als achthundert Seiten die 
komplizierte und mühsame Arbeit eines Schriftstellers, der ungeachtet 
aller äußeren Umstände (die ersten fünf Jahre des in den Tangenten do-
kumentierten Zeitraums verbrachte er als Wehrmachtsoffizier in Frank-
reich, in Russland und schließlich in der Gefangenschaft in Norwegen) 
mit Fragen seines Schaffens beschäftigt ist – er ringt mit der Sprache, mit 
Formfragen, rekurriert auf andere Texte und setzt sich fast obsessiv mit 
seinen Figuren und ihren Problemen auseinander, um ein früher begon-
nenes literarisches Projekt zum Abschluss zu bringen. Man kann wohl 
sagen, dass seine im Entstehen begriffene literarische Welt ihn völlig in 
Anspruch nimmt und alle Aspekte der äußeren Wirklichkeit überschat-
tet. Das trifft allerdings nicht nur auf die Tangenten zu, sondern fast auf 
das gesamte diaristische Schaffen Doderers. Man findet hier nicht einen 
‚schwierigen‘ Österreicher, dem es offenbar schwerfiel, dauerhafte Bezie-
hungen mit anderen einzugehen, nicht einen Sonderling, der den kleinen 
Problemen des Alltags oft nicht gewachsen war, nicht einen Opportu-
nisten, der sich auch aus Karrieregründen von den Nazis verführen ließ, 
nicht einen um literarische Anerkennung kämpfenden jungen (dann in 
die Jahre gegangenen) Literaturadepten, dem der große Durchbruch fast 
dreißig Jahre lang nicht gelingen will. Uns tritt im Tagebuch vielmehr von 
Anfang an ein souveräner Intellektueller entgegen, ein Künstler, dessen 
geistige Horizonte durchaus beeindrucken können und dem die Gedan-
ken leicht von der Hand zu gehen scheinen – ein Schriftsteller eben, für 
den er sich seit der Rückkehr aus Sibirien 1920 konsequent ausgegeben 
hat. Wenn man die Tagebücher bis zu der durch ihre Editionsgeschichte 
bedingten Zäsur des Jahres 1940 liest und mit den denselben Zeitraum 
betreffenden biographischen Befunden Wolfgang Fleischers vergleicht,10 
entsteht der Eindruck, dass man es mit zwei verschiedenen Persönlich-
keitsprofilen zu tun hat. Doderer lebt in der Zwischenkriegszeit das Le-
ben eines ungebundenen Anarchen und ‚Feschaks‘, er treibt sich in den 
Wiener Cafés herum, stilisiert sich zu einem Dandy, von exzentrischen se-
xuellen Wünschen verfolgt, ist er auf der permanenten Suche nach neuen 
Weibern und Abenteuern. Er findet damals allerdings keinen Anschluss 
an das Wiener Literaturleben,11 bis er dann 1927 in Albert Paris Gütersloh 
einen intellektuellen Ansprechpartner und den ‚verehrten Meister‘ ent-

9 H. von Doderer, Tangenten, a.a.O., S. 5. 
10 Vgl. W. Fleischer, Das verleugnete Leben. Die Biographie des Heimito von Doderer, Wien 1996.
11 Bezeichnend ist, dass Doderer von den Literaturhistorikern immer erst im Kontext der Nach-

kriegsliteratur positioniert wird. Es gibt zwar einzelne Versuche, die Genese seiner Werke 
aus dem Geist der Moderne (bzw. der zwanziger Jahre) abzuleiten, aber für die Germanistik 
und für die breite Öffentlichkeit bleibt er ein Autor, der erst mit der Geburt der Zweiten Re-
publik in Erscheinung tritt. Vgl. dazu: M. Brinkmann, Musik und Melancholie im Werk Heimito 
von Doderers, Wien-Köln-Weimar 2012, S. 12-14. 



10

Lucjan Puchalski

deckt. Die Schriftstellerei ist bei ihm zunächst ein Wunschbild (und eine 
auf Wirkung bedachte Pose), während das ab Anfang der zwanziger Jahre 
geführte Tagebuch diese Vorstellung als vollzogene Tatsache vermittelt: 
für die Nachwelt, aber auch für den eigenen Gebrauch, um nicht zufrie-
denstellende Fortschritte beim Schreiben und die ausbleibende Anerken-
nung der Zeitgenossen zu kompensieren. Georg Schmid hat in einem in 
der Forschung wenig zitierten Aufsatz darauf aufmerksam gemacht, dass 
Doderers Schreiben die Funktion eines Heilmittels gegen ihn permanent 
peinigende Krisen und Depressionen zukam. Schmid nahm die späteren 
Werke und die parallel dazu entstehenden Tagebücher unter die Lupe 
und gelangte so zu dem Ergebnis, dass es hier dem Autor nicht darauf 
ankam, sich mit der ihn umgebenden Wirklichkeit auseinanderzusetzen, 
sondern an ihrer Stelle neue Formen und Ordnungen zu fabrizieren: „Der 
Natur (und der Bitterkeit ihrer Tode) wird etwas beigesellt und entgegen-
gesetzt: die Kultur des Schreibens, die, mehr als Komplement und Kom-
pensation, zusätzliche Welten, die der Texte, kreiert.“12

Diese Diagnose kann auch auf die frühen Tagebücher übertragen wer-
den, aber wenn man deren Beschaffenheit mit wirklichen Erfahrungen 
des wenig erfolgreichen und immer wieder über die Widrigkeiten des 
Schicksals stolpernden Autors konfrontiert, kann man die These riskie-
ren, dass das exzessive Tagebuchschreiben vor allem eine kompensato-
rische Funktion erfüllte. Die Tagebücher der 20er und 30er Jahre belegen 
zwar viele innere Krisen und Depression, aber das Diarium zielte immer 
auf deren Überwindung.13 So konnte er sich vor sich selbst (und mögli-
cherweise auch vor den Augen der Nachwelt) als Schriftsteller ausweisen 
und seinen Anspruch auf eine dementsprechende Existenz legitimieren. 
Das im Medium des Tagebuchs erschriebene Selbstverständnis trug Züge 
einer Selbstinszenierung14, und dies Spiel hielt so lange an, bis er dann 
Anfang der 50er Jahre diesem Ideal durch ambitionierte literarische Pub-
likationen gerecht werden konnte.

12 G. Schmid, Das Schreiben als Antidepressivum, in: Untersuchungen zum Werk Heimito von Doderers, 
hg. von J. Papiór, Poznań 1991, S. 18.

13 Martin Brinkmann, der in der depressiven Veranlagung des Autors den Schlüssel zu seinem 
ganzen Schaffen gefunden zu haben glaubt, hat die „melancholischen“ Tagebuchstellen sorg-
fältig auf neun Seiten aufgelistet (vgl. M. Brinkmann, Musik und Melancholie im Werk Heimito 
von Doderers, a.a.O., S. 229-237). Wenn man aber bedenkt, dass er auf der Suche danach das 
gesamte Diarium aus dem Zeitraum 1920-1939 durchforstet hat (manchmal geht er über den 
Zeitrahmen hinaus), sind diese Stellen nicht so aussagekräftig, zumal das Tagebuch vielmehr 
als permanentes Ringen um innere Disziplin aufzufassen ist, so wie es etwa Georg Schmid 
verstanden hat (Das Schreiben als Antidepressivum, a.a.O.). Dieser Spur folgte auch Wendelin 
Schmidt-Dengler, der als Inbegriff von Doderers Tagebuchschreiben dessen eigene Formel 
zitierte: „Man schreibt nicht selten vor sich selbst her. Man schreibt sich vor.“ (W. Schmidt-
Dengler, Nachwort, in: H. von Doderer, Tagebücher 1920-1939, a.a.O., Bd. 2, S. 1291.) 

14 Es liegt auf der Hand, dass Doderer bei dem Titel seiner Aufzeichnungen „Tagebuch eines 
Schriftstellers“ auf Dostojewski anspielte. Wendelin Schmidt-Dengler bemerkte dazu, dass er 
im Unterschied zu dem Russen „den Akzent weniger auf ‚Tagebuch‘ denn auf ‚Schriftsteller‘“ 
setzte. Vgl. W. Schmidt-Dengler, Nachwort des Herausgebers, in: H. von Doderer, Commentarii 
1951 bis 1956, a.a.O., S. 567. 



11

ALLES THEATER

Der Eindruck des Theatralischen bei der Lektüre der frühen Tagebü-
cher Doderers wird durch den hier immer wieder auftauchenden Gestus 
der Abneigung gegen jede verpflichtende Festlegung verstärkt. Die lange 
Geschichte seiner Beziehung mit Gusti Hasterlik, die zu einer bald nach 
der Schließung gescheiterten Ehe führte und dann in seinen Romanen in 
dem Verhältnis zwischen René Stangeler und Grete Siebenschein (aber 
nicht nur!) obsessiv verarbeitet wurde, ist eine lebenspraktische Signatur 
dieser Haltung, einer Haltung, die statt endgültiger Statur stets zu Posen 
Zuflucht nahm, um das eigene Ich mit unbegrenzten Möglichkeiten der 
Selbstfindung und Selbstbestimmung zu verwöhnen. In den Tangenten 
notierte er am 11. Juni 1950: „Ich glaube, das ganze technische Geheimnis 
meines Lebens hätte darin zu bestehen: mich möglichst wenig oder gar-
nicht in irgendetwas einzulassen.“15 Dieses Sich-nicht-einlassen-Wollen 
ergab sich aus Angst vor Einschränkung und ließ ihn immer wieder le-
diglich Rollen spielen, die er natürlich nur zeitweise übernahm und dann 
wieder ablegte, um freien Umblick zu bewahren und den Spielraum des 
möglichen Handelns nicht zu begrenzen. Dies galt ihm als Voraussetzung 
des Staunens, d. h. auch der Apperzeption. Unter demselben Datum kann 
man im Tagebuch lesen:

Wenn das Bild der uns umgebenden Welt allzu gewohnt, zusammengeschlif-
fen und indistinkt wird – Gefahr der Groß-Stadt, durch die Fülle der unausge-
setzten Perzeptionen – wenn die tiefen Einsprünge, die sich öffnenden bunten 
Schluchten immer seltener werden und endlich verschwinden, wenn wir die 
Welt nur mehr vom Gebrauche kennen: dann werden auch wir gemein, und 
nichts weiter, garnichts weiter: was kann noch kommen, wenn man gemein 
ist? Die zur Gemeinheit ausgeartete Gemeinsamkeit, das Klassenschicksal: es 
ist ein Endstadium. Anders: der Mensch kann nicht leben ohne zu staunen. 
Verlernt er’s und wird er ganz heimisch, so ist’s mit ihm dahin.16 

Dies kann allerdings auch unter negativen Vorzeichen gesehen werden 
– als Krankheit. Zwei Monate später heißt es im Tagebuch: „Meine alte 
Krankheit: die Furcht vor dem Festmachen. Als ob man überall unver-
bindlich bleiben könnte oder etwa gar geblieben wäre…“17 Die Kehrsei-
te des im Tagebuch oft auftauchenden Motivs der Selbstauslöschung als 
Bedingung der Apperzeption – in Grundlagen und Funktion des Romans ist 
die Rede davon, dass der Autor „sein Leitbild, sein ήγεμονιχόν (Hegemo-
nikon), wie es die stoische Philosophie benennt,“18 opfern muss – ist die 
Vorstellung, dass der Schriftsteller nicht zu einer Haltung finden muss, 
sondern sich in Rollen oder Posen zu verflüchtigen hat. Dass er dies in 
den 20er und 30er Jahren als eine der Voraussetzungen seines Schaffens 
verstand, ergibt sich aus einer Tagebuchstelle aus dem Jahr 1937. Doderer 

15 H. von Doderer, Tangenten, a.a.O., S. 753.
16 Ebenda, S. 754. 
17 Ebenda, S. 780. 
18 H. von Doderer, Grundlagen und Funktion des Romans, a.a.O., S. 162. 



12

Lucjan Puchalski

zieht hier die Charakteristik eines Poseurs zur Erklärung der Genese der 
eigenen schriftstellerischen Aktivität heran: 

Vor ein paar Tagen fiel mir zu meiner Belustigung ein, dass ich, auf die Frage, 
wie ich ein Schriftsteller geworden sei, am Ende auch antworten könnte:
„Ich war von Jugend an, ja schon als Knabe, ein Poseur. Im Laufe meines 
Lebens habe ich eine <ganz> grosse Zahl <von> der verschiedensten Posen 
angenommen. Ich war Officier, Prolet, Dekadenter, Naturbursche, Schlürferl, 
Bohemien, Originalgenie schlechthin, ich war wuchtig, zart, nüchtern, brü-
derlich, arrogant, unberechenbar, pedantisch, genial verschlampt, ich war 
Gelehrter, reiner Künstler, dramatis persona, und so unter anderem posier-
te ich auch den Schriftsteller. Hier aber lag des Lebens Angelhaken verbor-
gen, und da ich, <denn>, infolge vorhandener Begabungen, vom Schreiben 
auf die Dauer einen falschen Begriff nicht beibehalten konnte, so lehrte mich 
jenes Schreiben dann Schritt für Schritt auch leben (meine getretenen Hüh-
neraugen summten nur so!): das bedeutete aber, im Falle eines Schreibenden, 
von einer Pose zu <einer Haltung> ihrem Gegenteil vorzudringen, nämlich 
zu einer Haltung. Das Ganze <hier zeigt aber,> will uns zeigen, dass selbst 
dem <schlechthin und> an und für sich Lächerlichem eine gewisse Dignität 
zuwächst, sobald <es […] auf dem Wege> vom Leben <selbst> her <eine> die 
heurismatische Bedeutung just da hineinfährt.“19

Im anschließenden Kommentar wird die ‚Haltung‘ nicht als etwas Posi-
tives gegen die ‚Pose‘ ausgespielt, es wird auf die Übergänge zwischen 
den beiden hingewiesen. Ja, die Pose – „ein artistischer Spieltrieb der Ei-
telkeit“ – sei im Hinblick auf ihren „illusionären Charakter“ dem Leben 
angemessener als die konstruierte Fiktion einer Haltung, weil sie im Un-
terschied zu der Letzteren immer mit dem Leben verschmelze.20 Die Pose 
bot sich dem Schriftsteller eben als ein Mittel auf dem Weg zur Objektivi-
tät. Je zahlreicher die Rollen sind, die ein Autor spielt, desto besser kann 
sein ‚Hegemonikon‘ ausgeschaltet werden. 

Doderers Verständnis seiner Autorschaft war natürlich viel komplexer 
und unterlag im Laufe der Zeit einem permanenten Wandel. Wenn man 
aber die Biographie von Wolfgang Fleischer liest, erfährt man, dass der 
Schriftsteller seinen Auftritten und seinem Handeln immer wieder die 
Aura einer gewissen Theatralik zu verleihen suchte. Der Biograph schreibt 
zwar, dass Doderer für das Theater nie etwas übrig gehabt habe,21 aber er 
ertappt ihn ziemlich oft bei Worten und Taten, die einer theatermäßigen 
Selbst-Inszenierung dienen sollten. Dazu gehören absichtlich gelieferte 
falsche Angaben zu seiner äußeren wie inneren Biographie, mit denen er 
bewusst seiner eigenen Legende vorarbeiten wollte – etwa als kämpfen-

19 H. von Doderer, Tagebücher 1920-1939, a.a.O., Bd. 2, S. 994-995. 
20 Vgl. ebenda, S. 995. 
21 Vgl. W. Fleischer, Das verleugnete Leben, a.a.O., S. 88. Das ist die gängige Vorstellung in der 

Doderer-Forschung, die allerdings zum großen Teil auf seinen eigenen Behauptungen aufge-
baut ist. 



13

ALLES THEATER

der Kavallerist22 oder ein alle äußeren Einflüsse bestreitender self-made-
Schriftsteller.23 In diesen Zusammenhang gehört seine Mitte der 60er Jah-
re stattgefundene Weigerung, an einer Fernsehdiskussion über Dostojew-
ski teilzunehmen. Er wurde dazu wegen seiner in den Tagbüchern offen 
bekundeten Begeisterung für den Autor der Besy – diesen Titel übernahm 
er ohne Bedenken für sein größtes Romanprojekt – eingeladen, aber ge-
gen sein Lebensende fiel es ihm nicht schwer, sich ohne weiteres von dem 
einst so verehrten Fjodor Michailowitsch zu distanzieren.24 

Aber auch sonst fiel Doderer durch sein auf äußere Wirkung bedach-
tes Verhalten auf und übte sich in Rollen, mit denen er seine Umgebung 
beeindrucken, aber auch manipulieren wollte.25 Gerald Sommer schrieb 
in einem 1997 erschienenen Aufsatz, dass dem Schriftsteller lebenslang 
eine bewusst gepflegte Neigung zu Posen und Allüren eignete, die bis in 
seine Kleidungsvorlieben hinreichte, und mahnte zur Vorsicht bei For-
mulierung eindeutiger biographischer Befunde. Man müsse dabei beach-
ten, dass „manche Absonderlichkeit wie auch manches Normalverhalten 
unter Umständen auch als bewußte Täuschung, Ironisierung oder Pose 
eingesetzt wurde.“26 In der Tat: Doderer verhielt sich oft wie ein Schau-
spieler. Er war ein Theatraliker, wenn er sich in den 20er Jahren für ei-
nen aus der sibirischen Kriegsgefangenschaft zu Fuß zurückgekehrten 
Abenteurer ausgab – in Wirklichkeit wohnte er bis 1928 im Kinderzimmer 
seines wohlhabenden Elternhauses in der Stammgasse und litt an seiner 
finanziellen Abhängigkeit vom Vater. Er war ein Theatraliker, wenn er 
Zeitungsannoncen veröffentlichen ließ, mit deren Hilfe er gerade zum 
Zeitpunkt seiner Verehelichung als ein seriöser Akademiker „aus guter 
Familie“ „ehrbare Bekanntschaft“ mit älteren Damen von „außergewöhn-
lich starker, korpulenter, üppiger und überaus mächtiger, breiter Statur“27 

22 Vgl. ebenda, S. 80.
23 Vgl. ebenda, S. 147. 
24 Vgl. É. Chevrel, „Die Dämonen“: Doderer und der Fall Dostojewskij(s), in: Gassen und Landschaften. 

Heimito von Doderers „Dämonen” vom Zentrum und vom Rande aus betrachtet, hg. von G. Sommer, 
Würzburg 2004, S. 142.

25 Die Forschung hat mittlerweile erkannt, dass auch die theoretischen Arbeiten und die darin 
vertretenen Positionen Doderers mit Vorsicht zu betrachten sind. Dietrich Weber machte in 
seinen Tagebuchnotizen zu Doderer darauf aufmerksam, dass man bei „Sachen wie ‚Grundlagen 
und Funktion des Romans‘“ auf Stellen trifft, „wo er nur posiert, wo er nur propagandiert, 
wo er nur klappert, und wo er nur Allotria treibt.“ D. Weber, Halboffizielles. Aus Tagebuch-
notizen zu Doderer (1962-2004), in: ders., Doderer-Miniaturen, hg. von H. Löffler und K. Luehrs-
Kaiser, Würzburg 2005, S. 186-216 (die zitierte Stelle S. 213). Martin Brinkmann schrieb, dass 
Doderers Romankonzept „wohl auch aus renommistischen Gründen entstanden“ sei, und 
bezeichnete es als „theoretische Sperenzchen.“ Vgl. M. Brinkmann, Musik und Melancholie im 
Werk Heimito von Doderers, a.a.O., S. 17. Diese Urteile können wohl auf viele seine Auftritte in 
der Öffentlichkeit und manche Partien seines Tagebuchs übertragen werden.

26 Vgl. G. Sommer, Von der ‚Pose‘ zur ‚Haltung‘. Anmerkungen zu Heimito von Doderers ‚Wandlung‘ 
vom ‚Poseur‘ zum ‚Menschen‘, in: „Erst bricht man Fenster. Dann wird man selbst eines.“ Zum 100. 
Geburtstag von Heimito von Doderer, hg. von G. Sommer und W. Schmidt-Dengler, Riverside 
(California) 1997, S. 57-68. Zit. Stelle S. 66. 

27 Vgl. D. Weber, Heimito von Doderer, München 1987, S. 58.



14

Lucjan Puchalski

schließen, sie aber in Wirklichkeit als Material für seine sexual-schriftstel-
lerischen Erkundungen missbrauchen wollte. Er spielte Theater, wenn er 
eine geistige Verfassung mit dem Bogenschießen zu bemessen suchte und 
mit dem umgehängten Köcher und Bogen in Döbling herumstolzierte.28 
Er war Schauspieler, wenn er Gusti Hasterlik ausführlich darüber berich-
tete, wie er sich gegen die niedrigen, sadistisch angehauchten erotischen 
Versuchungen einer gewissen Emmy Novotny wehren musste und ihnen 
schließlich dann doch erlag, um sich als Opfer der weiblichen Dämonie 
darzustellen, was ihn natürlich nicht daran hinderte, Gusti gleichzeitig 
mit seiner Eifersucht zu plagen.29 Die Begegnungen mit Emmy wurden 
dabei theatralisch in Szene gesetzt, ähnlich wie seine damals unzähligen 
erotischen Erkundungsreisen, die ihn ins Rotlichtmilieu oder auch in die 
Arme der zufälligen ‚süßen Mädels‘ aus der Vorstadt führten. Es ging 
dabei nicht nur um die Entladung der sexuellen Spannung, dies musste 
darüber hinaus auf eine besondere Weise inszeniert werden.30 Auch sei-
ne sonstigen Relationen mit Frauen waren vom Geist der Bühne tangiert. 
Es war Theater, wenn er die 1924 kennengelernte junge Comtesse Lotte 
Paumgarten immer wieder in die Rolle eines männlichen Eleven hinein-
drängte und die Beziehung im Sinne einer asexuellen Bruderschaft zu 
gestalten suchte, um sich selbst die Befreiung von seiner triebhaften Ver-
anlagung zu demonstrieren – obwohl er zur selben Zeit „anderen Frauen 
ungehindert nachging.“31 Er nannte Lotte ‚mein lieber Graf‘ und porträ-
tierte sie später als Quapp in den Dämonen. 

So ist es nicht verwunderlich, dass Doderer Ende der 20er Jahre ein 
besonderes Gefallen an Albert Paris Gütersloh und zu einer neuen Rolle 
als dessen Jünger fand: Gütersloh war nämlich ein ähnlich veranlagter 
Selbstdarsteller,32 dessen Größenwahn kaum zu überbieten war, so dass 
er in dieser Beziehung die Rolle des Meisters übernahm. Es entbehrte al-
lerdings nicht einer gewissen Theatralik, wenn Doderer seine Rolle auch 
öffentlich ausspielte oder wenn die beiden unter einem Dach wohnenden 
Intellektuellen sich immer als ‚Herr Professor‘ bzw. ‚Herr Doktor‘ tituliert 
haben. In diesem Kontext ist nicht auszuschließen, dass die Sympathien 
der beiden für den Nationalsozialismus teilweise auch auf dessen PR-
wirksame Vermittlung durch den damaligen Film und spektakuläre Mas-
senveranstaltungen mit theatralischen Effekten zurückzuführen sind. Im 
Kontext der vorangehenden Bemerkungen kann man sogar den Gedan-
ken fassen, dass das Engagement Doderers für das Dritte Reich (und sein 
Eintritt in die NSDAP am ersten April 1933) möglicherweise auch eine Art 

28 Vgl. W. Fleischer, Das verleugnete Leben, a.a.O., S. 244-245. 
29 Vgl. ebenda, S. 148-150. Fleischer kommentiert dieses Verhalten mit dem Verweis auf die 

„Szenik und Gestik eines dramatischen Stummfilms jener Zeit“. Man muss hinzufügen: eines 
trivialen Stummfilms. 

30 Zu seinen ‚Treffen‘ mit Emmy vgl. ebenda, S. 157-158. Zeugnisse ähnlicher Kontakte findet 
man im Tagebuch aus den 20er Jahren. 

31 Vgl. ebenda, S. 161-162 
32 Vgl. ebenda, S. 163, 198. 



15

ALLES THEATER

Rolle war, in die er hineinschlüpfte, um seinem Bild und seinem Auftre-
ten eine männliche, ja kraftmeierische Note zu verleihen, so wie er diesen 
Eindruck auch etwa durch den Boxunterricht oder durch das Bogenschie-
ßen vermitteln wollte. Seine engen Beziehungen mit männlich wirkenden 
Frauen sowie in die frühe Jugend zurückreichenden homoerotischen Er-
fahrungen können als Anzeichen seiner schwankenden geschlechtsspezi-
fischen Identität aufgefasst werden, so dass er sich veranlasst sah, ausge-
sprochen männliche Attitüden für sich zu beanspruchen. Das würde sein 
in den 20er und 30er Jahren bewusst gepflegtes Macho-Image erklären 
– mit solchen Auftritten und Gesten versuchte er seine depressive Veran-
lagung und immer wieder auftauchenden Minderwertigkeitsgefühle zu 
überspielen, so dass er permanent Verstellung und Schauspielerei üben 
musste. Kein Wunder, dass er dann dem Spiel besondere existenzielle 
Sinngebung verlieh. Unter dem Datum vom 12. November 1950 kam er 
in den Tangenten auf seine Kindheit zu sprechen und attestierte der kindi-
schen Freude am Spiel Qualitäten, in denen die erfüllenden Aufgaben des 
Lebens vorweggenommen werden: 

Schon bald, in der Schule dann, kann das anders werden; wir erfahren die 
ersten Eindrückungen unserer Front, gehen dann an die Dinge neuerlich he-
ran, treten heran und sorgen uns; es gerät in Vergessenheit, was doch wahr 
bleibt: daß Leben gespielt werden muß. Weil’s sonst kein Leben ist, sondern 
Plackerei und Angst.33

In diesem Kontext, aber auch im Kontext vieler seiner Auftritte im Laufe 
der späteren Karriere – er wusste seine Erfolge entsprechend zu insze-
nieren und für sein Image zu sorgen – muss es verwundern, dass er sich 
selbst eine Beziehung zum Theater absprach. Als er im Tagebuch am 5. 
Juni 1939 das Bestiarium Literaricum (1920) von Franz Blei kommentierte, 
stellte er fest, dass er „wenig Theaterblut“ habe und dass ihm „jeder Be-
zug zu den berühmten Brettern“ fehle.34 Allerdings: Zwei Tage später in-
szenierte er im Tagebuch ein Gespräch zwischen zwei seiner Romanfigu-
ren (Sektionsrat Geyrenhoff und Kajetan von Schlaggenberg) und ließ sie 
über sein damals im Entstehen begriffenes Werk diskutieren (Die erleuch-
teten Fenster), in dem die beiden übrigens gar nicht vorkommen.35 Der 
Romancier griff damit zu theatralischen Mitteln par excellence, um seine 
schriftstellerische Arbeit zu kommentieren. Die Behauptung von seinem 
mangelnden ‚Theaterblut‘ wurde damit nicht nur widerlegt, sondern ge-
radezu in ihr Gegenteil umgemünzt. Dies könnte man mit einem anderen 
Zitat aus dem Tagebuch pointieren: „Die Feder des Schriftstellers ist oft 
klüger als er selbst, wie mitunter das Pferd gescheidter als der Reiter.“36 

33 H. von Doderer, Tangenten, a.a.O., S. 835.
34 Vgl. H. von Doderer, Tagebücher 1920-1939, a.a.O., Bd. 2 (1935-1939), S. 1211. 
35 Vgl. ebenda, S. 1211-1212. 
36 Vgl. ebenda, S. 1265.



16

Lucjan Puchalski

Dass Doderers Feder theatralische Wirkungen hervorbringen konnte, 
ist eine Vorstellung, der im vorliegenden Buch nachgegangen wird. Damit 
unsere Betrachtungen nicht den Umfang seiner Großromane erreichen, 
beschränkt sich die Perspektive auf seine drei aus demselben Mutterku-
chen hervorgegangenen (und wohl wichtigsten) Werke: Die erleuchteten 
Fenster oder Die Menschwerdung des Amtsrates Julius Zihal, Die Strudlhofstie-
ge oder Melzer und die Tiefe der Jahre und Die Dämonen. Es wird gefragt, ob 
und wie mit Mitteln der erzählenden Prosa bühnenspezifische Qualitäten 
und schauspielerische Effekte hergestellt werden, wobei dies nicht nur 
die Sphäre der hier agierenden Figuren und deren jeweilige Konstellati-
on betrifft, sondern auch das äußere Ambiente der Romangeschehnisse 
(Kulissen) und die spezifischen Modalitäten des Erzählens. Damit wird 
eine Fragestellung formuliert, die in der bisherigen Forschung wenig be-
achtet wurde,37 obwohl manche Interpreten auf theatralische Akzente in 
dieser Prosa aufmerksam gemacht haben, z.B. Gerald Sommer,38 Rudolf 
Helmstetter,39 Hubert Kerscher40 oder Yvonne Wolf41. Die das Schaffen 
Doderers auf verschiedene Theoreme und philosophische Traditionen 
abklopfende Philologie tat sich schwer mit dem durchaus naheliegenden 
Gedanken, dass der Autor als Wiener und Österreicher im Kontext des 
Theaters positioniert und betrachtet werden kann, und zwar des spezifi-
schen Wiener Theaters, bei dem es weniger auf tragische Verwicklungen 
und Erbauung im Sinne der ‚moralischen Anstalt‘ als auf die Lust an der 

37 In Doderer-ABC von Henner Löffler kommt das Stichwort ‚Theater‘ zwar vor, aber der Autor 
meint, dass der Schriftsteller gar kein Verhältnis dazu hatte: „Falls Doderer das Theater lieb-
te, hat er es gut verschwiegen. Wahrgenommen hat er es kaum.“ Diese Einschätzung wird 
durch die in einem Interview formulierte apodiktische Erklärung Doderers untermauert: 
„Ich gehe nie ins Theater!“ Vgl. H. Löffler, Doderer-ABC. Ein Lexikon für Heimitisten, München 
2000, S. 381-382. 

38 Vgl. G. Sommer, Vom „Sinn aller Metaphorie“. Zur Funktion komplexer Bildgestaltungen in Heimito 
von Doderers Roman „Die Strudlhofstiege“ – Dargestellt anhand einer Interpretation der Entwicklung 
der Figuren Mary K. und Melzer, Frankfurt am Main u.a. 1994. Der Verfasser attestiert theatra-
lische Qualität der Unfallszene von Mary K., in der er die bühnenspezifische Differenzierung 
zwischen „empirischer Realität und transzendentem Sinn und Zweck“ (S. 124) erblickt. Vgl. 
dazu S. 121-125. 

39 Vgl. R. Helmstetter, Das Ornament der Grammatik in der Eskalation der Zitate. „Die Strudlhofstie-
ge“, Doderers moderne Poetik des Romans und die Rezeptionsgeschichte, München 1995, S. 219-221.

40 Vgl. H. Kerscher, Zweite Wirklichkeit. Formen der grotesken Bewußtseinsverengung im Werk Hei-
mito von Doderers, Frankfurt am Main-Berlin-Bern-New York-Paris-Wien 1998, S. 205-210. Im 
Zusammenhang mit den Dämonen spricht der Autor von der „Stilisierung mancher Vorgänge 
ins Theatralische“ (S. 206), die deren „pessimistische Implikationen“ zu entschärfen habe 
(S. 205) und auf die „Herstellung einer gewissen Distanz“ (S. 209) zu den geschilderten Ge-
schehnissen hinziele. Kerscher führt viele Textstellen an, in denen die Theatermetaphorik 
vorkommt (S. 207-208).

41 Vgl. Y. Wolf, Vom „genius loci“ der Stiege. Komik und Komödie in Heimito von Doderers Roman „Die 
Strudlhofstiege“, in: Witz und Wirklichkeit. Komik als Form ästhetischer Aneignung, hg. von C. Ja-
kobi, Ch. Waldschmidt, Bielefeld 2015, S. 335-357. Die Autorin nimmt zwei auf den ersten 
Blick ernsthafte Szenen aus der Strudlhofstiege unter die Lupe (die Abschiedsszene von Ingrid 
Schmeller und Stephan Semski und den Straßenbahnunfall von Mary K.) und attestiert den 
beiden theatralisch-komödienhafte Qualitäten. 



17

ALLES THEATER

Verstellung und Verkleidung ankam, auf das Spiel, das um des Spiels wil-
len stattfindet und sich immer im direkten Kontakt mit dem Zuschauer 
als ein Spektakel zu bewähren hat. Das wussten Nikolaus Avancini und 
Joseph Anton Stranitzky, Emanuel Schikaneder und Wolfgang Amadeus 
Mozart, Johann Nepomuk Nestroy und Hugo von Hofmannsthal. 

Doderer wusste es natürlich auch. Bereits Mitte der 20er Jahre betonte 
er, dass Dichtung gesprochen, gehört und der Leser immer als Zuhörer 
mitgedacht werden solle. Wolfgang Fleischer schreibt, dass er daran lan-
ge festhielt und immer gerne als „Rhapsode seiner Werke“ auftrat, sich 
dabei auf keinen geringeren als Homer berufend.42 Im Februar 1926 ge-
stand er im „Tagebuch eines Schriftstellers,“ dass er hinter den Spiegel 
einen Zeitungsauschnitt mit folgendem Text von Gerhart Hauptmann ge-
steckt habe:

„Im Grunde genommen denken Schriftsteller, ich meine wahre Dichter, viel 
weniger an das Geschriebene als an das Gesprochene, viel weniger an den 
Leser als an den Hörer, denn jede große Dichtung trägt wie die Sprache selbst 
ein dramatisches Element in sich, das ein Zwiegespräch bedingt. Die Exis-
tenzbedingung einer Sprache ist das Gespräch, also das Dramatische. Wir 
sind, falls wir wahr und tief sind, als Dichter heute in unseren Ausdrucksmit-
teln nicht weiter als Homer, wie sehen immer noch den Hörer vor uns, nicht 
den Leser. Und dafür sei Gott gelobt!“43

Das Zitat wurde anschließend mit folgenden (in Klammern gesetzten) 
Worten kommentiert: „Ich bin diesem öden Bonzen sonst nicht grün, aber 
für diese Worte ‚sei Hauptmann gelobt.‘“ Die Idee wurde dann wohl am 
besten in den Erleuchteten Fenstern umgesetzt, aber die theatralische Ader 
des Autors kommt in seinem Schaffen auch anders zum Vorschein. Es 
kommt oft vor, dass ein Schriftsteller eine von ihm entworfene Figur als 
sein Selbstporträt verstanden wissen möchte. Das macht auch Doderer. In 
den Erleuchteten Fenstern taucht er als Dr. Döblinger auf, in der Strudlhof-
stiege kann man ihn ohne weiteres in der Figur René Stangelers wieder-
erkennen. In den Dämonen treibt er dieses Spiel noch viel weiter, indem 
er sich hinter mehreren Figuren versteckt. René Stangeler, Kajetan von 
Schlaggenberg, Sektionsrat Geyrenhoff, aber auch Jan Herzka oder Dr. 
Neuberg – all diese Helden lassen sich auf seine wirklichen Erfahrungen, 
seine Gedankenwelt oder imaginierten Lebenslagen zurückführen. Diese 
merkwürdige Aufsplitterung des Autors in mehrere literarische Figuren 
kann natürlich unterschiedlich interpretiert werden, aber das bedeutet 
doch im Prinzip, dass der Schriftsteller Masken aufsetzt, um sich selbst 
unter unterschiedlichen Vorzeichen in Szene zu setzten, ja um mit sich 
selbst in Dialog zu treten und verschiedene Varianten des eigenen Ichs 
auszuloten. Man erkennt darin zwei fundamentale Attribute der Bühne: 
Maske und Kothurn. Sie erlauben einen befreienden Ausbruch aus dem 

42 Vgl. W. Fleischer, Das verleugnete Leben, a.a.O., S 172.
43 H. von Doderer, Tagebücher 1920-1939, a.a.O., Bd. 1 (1920-1934), S. 345. 



18

Lucjan Puchalski

gegebenen Rahmen des Wirklichen und spielerische Freude an der Ge-
staltung alternativer Ich- und Weltentwürfe, was letzten Endes zur the-
rapeutisch wirkenden Katharsis führt. Doderer identifiziert sich weder 
mit René Stangeler noch mit Kajetan von Schlaggenberg noch mit dem 
Sektionsrat Geyrenhoff. In dem ganzen ihn ein Vierteljahrhundert lang 
beschäftigenden Dämonen-Komplex behält er zu allen diesen autobiogra-
phisch geprägten Figuren eine kritisch-ironische Distanz. Am Anfang des 
zweiten Teils der Strudlhofstiege heißt es: 

René war ein trauriger Filou. Es fehlte ihm die Leichtigkeit, es fehlte ihm das 
Vergnügen an seinen eigenen Affären und Arrangements. Es fehlte ihm auch 
in allen Sachen das Vergnügen am Lügen. Er log, weil er sich’s anders gar 
nicht vorstellen konnte, und weil’s wohl auch anders gar nicht gehen moch-
te… .44 

Auch die finale Station im Leben des Helden gereicht ihm nicht zum 
Ruhm. Nachdem ihm in den Dämonen mit der Entdeckung der Chronik 
des Ruodlieb von der Vläntsch der große Coup als Historiker gelungen 
ist, scheint seiner Aufnahme in den bürgerlichen Familienkreis von Grete 
nichts mehr im Wege zu stehen, aber sein letzter Romanauftritt fällt eher 
kläglich aus. Er wird in den Bademantel des Vaters45 von Grete eingewi-
ckelt, in dessen Hausschuhe gesteckt und am Teetisch der Siebenscheins 
mit Respekt bewirtet – als jemand, der sich im praktischen Leben bewäh-
ren kann. So verkleidet wirkt er eher unbeholfen, ja lächerlich, so dass der 
‚enttäuschte‘ Erzähler seinen Blick von der Szene abwendet, um sich mit 
‚Bedeutenderem‘ zu beschäftigen (DD 1320-1321). 

Was in der oben angeführten Charakteristik der Figur als deren Schwä-
che dargestellt wird, ist das mangelnde Vergnügen an ‚eigenen Arrange-
ments‘ und ‚am Lügen‘, eine Fähigkeit, die dem in der Welt seiner Fik-
tionen lebenden Schriftsteller Doderer durchaus eignete.46 René ist also 
nicht als ein Selbstporträt des Autors aufzufassen – er wurde vielmehr als 
dessen Alter Ego konzipiert, wobei der Akzent stärker auf ‚Alter‘ denn 
auf ‚Ego‘ liegt. 

Das gilt auch für den Sektionsrat Geyrenhoff, dessen Lebensumstände 
und äußere Biographie mit der Vita von Doderer wenig zu tun haben. Er 
hat die Figur als Medium seiner rein schriftstellerischen und poetologi-
schen Dilemmas ins Leben gerufen und sie als Maske benutzt, um Ab-

44 H. von Doderer, Die Strudlhofstiege oder Melzer und die Tiefe der Jahre, München 2002, S. 174. Für 
alle folgenden Zitierungen wird die im laufenden Text eingesetzte Sigle DS benutzt, wonach 
die Seitenzahl angegeben wird.

45 Bevor der Besuch beschrieben wird, bemerkt der Erzähler spöttisch, dass Gretes Vater, Dok-
tor Ferry Siebenschein als eigentliches ‚Prachtstück des Auftritts‘ in Erscheinung treten 
wird. Vgl. dazu: H. von Doderer, Die Dämonen. Nach der Chronik des Sektionsrates Geyrenhoff, 
München 2005, S. 1320. Für alle folgenden Zitierungen wird die im laufenden Text eingesetz-
te Sigle DD benutzt, wonach die Seitenzahl angegeben wird. 

46 Bezeichnend dafür ist, dass der Schriftsteller in den Tangenten seine Figuren wie wirklich 
lebende Menschen behandelt. 



19

ALLES THEATER

stand zu sich selbst zu gewinnen. Der während des Zweiten Weltkrieges 
entstandene und später in die Tangenten aufgenommene „Epilog auf den 
Sektionsrat Geyrenhoff“ spiegelt natürlich das Scheitern des ursprüng-
lichen Romanprojekts Doderers wider,47 aber er wollte die Rechenschaft 
darüber nicht in der Form eines direkten Ich-Berichts ablegen, sondern 
kommentierte das als Fall einer von ihm erfundenen fiktiven Figur. Er 
kommuniziert hier als Autor mit dem Publikum und der Nachwelt, aber 
in die Kommunikation wird eine zusätzliche Instanz eingeschaltet: die 
der Bühne. Der Schriftsteller setzt die Maske einer Figur auf und führt 
diese Rechenschaft als ein Spektakel auf, in dem er als einziger Schauspie-
ler auftritt. Dementsprechend wird auch das in den Dämonen stattfinden-
de Scheitern des Chronisten Geyrenhoff dargestellt. Es vollzieht sich als 
ein Umschalten von dem Anspruch auf eine objektiv gegebene Wahrheit 
auf die schauspielerische Suche nach deren Kreation. Seine Konklusion: 
„Aus war‘s mit der Chronik. Ich war jetzt Akteur“ (DD 962), hätte ebenso 
gut Doderer selbst formulieren können, der seine romanhaften Selbstpor-
träts und seine Romane nicht mit dem Anspruch auf eine wie auch im-
mer konstruierte Wahrheit entwarf, sondern diesen Anspruch zugunsten 
der Haltung eines Akteurs aufgab, dessen ureigenstes Anliegen – so heißt 
es schon im „Vorspiel auf dem Theater“48 – die spielerische Freude am 
Schein ist: „Als Akteur sah ich mich mit Vergnügen, und wie auf einer 
höheren Ebene des Lebens, wo man bereits geruhig vor dem Schaltbrette 
steht und zwischen den Hebeln wählt, um etwa die oder jene Verbindung 
herzustellen.“ (DD 965). Wenn Doderer in seinen Romanen verschiedene 
Aspekte seiner Persönlichkeit in seine Figuren hineinspielt, tut er das um 
der Wirkungen willen, die – analog zu der Bühne – zustande kommen, 
wenn mehrere dramatis personae aufeinander treffen und so Spannungen 
und Konflikte generieren, bei denen es weder um die narzisstische Selbst-
bespiegelung noch um die kritische Auseinandersetzung mit der Gesell-
schaft geht, sondern um das Staunen, Lachen und Weinen.

Darin steckt zugleich ein möglicher Interpretationsschlüssel zum 
Schaffen dieses großartigen österreichischen Schriftstellers.49 Der größte 
Zauber der ‚Bretter, die die Welt bedeuten‘, besteht doch darin, dass hier 
die Gesetze und Ordnungen des Lebens außer Kraft gesetzt werden, um 
Raum für Gedanken, Wünsche und Träume zu schaffen, mit deren Hilfe 
der Mensch sich über alle Mühen und Zwänge des Alltags erheben, d.h. 

47 Vgl. D. Weber, Heimito von Doderer. Studien zu seinem Romanwerk, München 1963, S. 130. 
48 Vgl. J. W. Goethe, Faust. Eine Tragödie, in: Goethe Werke. Jubiläumsausgabe, hg. von F. Apel, H. 

Birus, A. Bohnenkamp u.a., Bd. 3 (Faust I und II, Die Wahlverwandtschaften), hg. von A. Schöne 
und W. Wiethölter, Frankfurt am Main und Leipzig 1998, S. 14. 

49 Doderers Position in der österreichischen Literaturlandschaft des 20. Jahrhunderts wird heu-
te zunehmend aufgewertet. Wynfrid Kriegleder würdigte ihn in seiner Literaturgeschichte 
als „den prominentesten Romancier der Zweiten Republik“ (Eine kurze Geschichte der Literatur 
in Österreich. Menschen – Bücher – Institutionen, Wien 2011, S. 464). Es ist bezeichnend, dass das 
Photo der Strudlhofstiege die Titelseite dieser Publikation schmückt. 



20

Lucjan Puchalski

sich selbst erheblich – um ein Wort von Doderer zu gebrauchen50 – ma-
chen kann. Bereits bei dem jungen Friedrich Schiller ist die Bühne nicht 
nur ein Ort der Auseinandersetzung mit der Welt, sondern auch ein Re-
fugium des Humanen.51 Deshalb kann sie Priorität gegenüber dem Leben 
beanspruchen. In diesem Sinne ist die Maxime Geyrenhoffs zu interpre-
tieren: ‚Primum scrivere, deinde vivere‘ (DD 965), eine Maxime, die für 
Doderer selbst galt. Hermann Bahr hat 1906 geschrieben: „Der Wiener 
braucht immer ein Beispiel. Dazu geht er ins Theater. Es ist kein Abbild 
des Lebens. Das Leben ist sein Nachbild.“52 Diese Worte kann man auch 
auf das Werk von Heimito von Doderer beziehen. Sein den Geist des 
Theaters atmendes Schaffen war kein Abbild des Lebens, er verstand es 
vielmehr als eine dem Leben übergeordnete Sphäre des kreativen Spiels 
mit Figuren, Attitüden und Kulissen, in dem das Wunder des Menschen 
und der Welt gefeiert wird. In diesem Sinne folgte er der Vorgabe eines 
anderen Wieners, der bereits an der Wende des 19. zum 20. Jahrhundert 
sich selbst und seiner Generation gegen alle Krisen des verunsicherten 
modernen Ichs das an der Donau altbewährte Rezept verschrieb: „Also 
spielen wir Theater…“53 

50 Doderer sprach davon im Zusammenhang mit seiner Idee der ‚Freiheit im Indirekten‘. Vgl. H. 
von Doderer, Tangenten, a.a.O., S. 417.

51 Vgl. F. Schiller, Was kann eine gute stehende Schaubühne eigentlich wirken?, in: Schillers Werke. 
Nationalausgabe, begründet von J. Petersen, hg. von L. Blumenthal und B. von Wiese, 20. Bd. 
(Philosophische Schriften. Erster Teil), hg. von B. von Wiese, unter Mitwirkung von H. Koop-
mann, Weimar 1962, S. 100. 

52 H. Bahr, Wien, Stuttgart 1906, S. 73.
53 H. von Hofmannstahl, Prolog zu dem Buch „Anatol“, in: ders., Gedichte, hg. von M. Mayer, Stutt-

gart 2000, S. 52.


