
Christian Tielmann
Philosophie für alle

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 1



Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 2



Christian Tielmann

Philosophie
für alle

Die großen Denker und ihre Ideen

Anaconda

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 3

von Platon bis zur Neurowissenschaft



Printed in the EU
ISBN 978-3-7306-1233-0
www.anacondaverlag.de

Thielmann_Layout 1  03.12.12  17:56  Seite 4

Dieser Band erschien zuerst 2009 unter dem Titel

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet unter http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2023 by Anaconda Verlag,
einem Unternehmen der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,
Neumarkter Straße 28, 81673 München
Alle Rechte vorbehalten
Umschlagmotiv: Shutterstock/delcarmat
Umschlaggestaltung: www.katjaholst.de
Satz und Layout: Roland Poferl Print-Design, Köln
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

Meilensteine der Philosophie bei Anaconda in Köln.



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

1. Er traute seinen Augen kaum
Platon . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

2. Der Viel-Denker
Aristoteles . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28

3. Wenn drei sich streiten
Der Universalienstreit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46

4. Ein Actionfilm und jede Menge Zweifel
René Descartes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67

5. Lang lebe der König! Denn alle Menschen sind Egoisten
Thomas Hobbes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83

6. Durchblick ohne Fenster: Monaden
Gottfried Wilhelm Leibniz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101

7. Die Macht der Gewohnheit
David Hume. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 116

8. Freiheit, Gleichheit und Verfolgungswahn
Jean-Jacques Rousseau. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135

9. Die Revolution des Denkens
Immanuel Kant. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152

10. Unterwegs zur Wahrheit
Georg Wilhelm Friedrich Hegel . . . . . . . . . . . . . . . . 172

11. Geschichte ist aller Gesellschaft Anfang
Karl Marx und Friedrich Engels. . . . . . . . . . . . . . . . . 191

12. Zum Verzweifeln
Sören Kierkegaard. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 207

13. Der Seiltänzer
Friedrich Nietzsche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 222

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 5



14. Fragen und andere Krankheiten der Philosophie
Ludwig Wittgenstein. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 236

15. Philosophie und Neue Musik
Theodor W. Adorno . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 253

16. Verurteilt zur Freiheit – lebenslänglich
Jean-Paul Sartre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 266

17. Ein hoppelnder Meilenstein
W.V.O. Quine. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 281

18. Revolution und Fortschritt in den Naturwissenschaften
Thomas S. Kuhn. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 295

19. Der Archäologe
Michel Foucault . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 314

20. Wie mein Gehirn mir das Rauchen abgewöhnt hat
Hirnforscher und Philosophen über Willensfreiheit. . . 332

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 348

Inhalt

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 6



7

Vorwort

Als Kim Landgraf mich fragte, ob ich ein philosophiehistori-
sches Buch schreiben wolle, das auch ohne philosophische Vor-
bildung verständlich wäre, wusste ich ziemlich genau, wie die-
ses Buch nicht aussehen sollte. Ich wollte keine Philosophiege-
schichte schreiben, wie ich sie kannte, nämlich einen Text, der
philosophische Positionen darstellt, aber nicht für oder gegen sie
argumentiert. Solche Philosophiegeschichten fand ich als Stu-
dent langweilig, und ich bewundere die Leute, die es a) schaffen,
ein solches Buch durchzulesen, und b) hinterher auch noch wis-
sen, was drin stand. Ich gehe in diesem Buch anders vor: Ich
nehme in den einzelnen Kapiteln jeweils ein konkretes philoso-
phisches Problem und argumentiere für (und manchmal auch
gegen) die Lösungen, die der jeweilige Philosoph vorgeschlagen
hat. Nur in dieser Auseinandersetzung wird Philosophiege-
schichte für mich (und hoffentlich auch für die Leser) lebendig.
Die Auswahl, die ich für dieses Buch treffen musste, ist daher
zweifach eingeschränkt: Ich musste erstens entscheiden, wel-
che Denker und zweitens welche konkreten Probleme aufge-
nommen werden. Ich habe mich dabei um eine doppelte (his-
torische und thematische) Ausgewogenheit bemüht. Dass die
in diesem Buch versammelten Denker nicht alle Meilensteine
der Philosophie sind, versteht sich von selbst.
Man muss dieses Buch nicht von vorne nach hinten lesen. Die
Kapitel sind so selbstständig formuliert, dass man loslesen kann,
wo immer man will. Wo es Verweise auf andere Kapitel gibt,
sind diese im Text kenntlich gemacht. In manchen Zitaten gibt
es Zusätze, die in eckigen Klammern stehen. Diese Zusätze
sind von mir und stehen nicht im Original.

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 7



Für Ihre Hilfe an sehr verschiedenen Baustellen des Textes dan-
ke ich: Rebecca Axthelm, Andre Enthöfer, Nikolai Jaeger, Mi-
chael Kober, Jürgen Mehnert, Stephanie und David Mintert,
Alexander Prehn, Helga Reese, Thomas Roth, Julia Schuster,
Georg Tielmann, Jasna Zagorc und immer wieder Kai Kilian.
Ohne Kim Landgraf und Hansjörg Kohl vom Anaconda Ver-
lag wäre ich nicht auf die Idee gekommen, dieses Buch zu
schreiben – und dass sie so geduldig auf seine Fertigstellung
warten würden, hätten die beiden vermutlich selbst kaum für
möglich gehalten … Danke!
Iris Hennig kann ich kaum genug danken. Ich probiere es den-
noch: Herzlichen Dank sage ich für die kritische Lektüre, die
zahlreichen Tipps, die ständige Gesprächsbereitschaft und
nicht zuletzt für die Geduld im Leben mit einem Ehemann im
Ausnahmezustand.
Für mich bleibt die Hoffnung, dass dieses Buch nicht nur sei-
ne Leserinnen und Leser finden möge, sondern dass die Lese-
rinnen und Leser in diesem Buch weitere (viel lesenswertere)
Bücher finden werden, ohne zuvor einzuschlafen.

Köln, im Februar 2009
Christian Tielmann

Vorwort

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 8



9

Kapitel 1 

Er traute seinen Augen kaum

Platon

Um Platon (*427 v. Chr. in Athen; † um 348/347 v. Chr. ebd.)
kommt niemand herum, der sich mit Philosophie befasst. Er ist
der berühmteste Schüler seines nicht minder berühmten Leh-
rers Sokrates und hat einige Gedanken seines Lehrers sowie je-
de Menge eigene Gedanken aufgeschrieben. Das Werk Platons
ist umfangreich: Er hat über Staatsphilosophie und Ethik, über
Erkenntnistheorie und Sprachphilosophie und auch über Äs-
thetik geschrieben. Der Kern seiner Philosophie ist die Ideen-
lehre. In die Ideenlehre wird oft mit Platons Höhlengleichnis
eingeführt. Aber das Höhlengleichnis selbst wird erst verständ-
lich, wenn man die Ideenlehre zumindest in groben Zügen
kennt. Ich werde daher im Folgenden ohne Rückgriff auf das
Höhlengleichnis in die Ideenlehre einführen.

Platons Ideenlehre
Die Richtigkeit der platonischen Ideenlehre konnte bisher nie-
mand restlos beweisen. Möglicherweise lässt sie sich nicht be-
weisen, und das werfen ihr ihre Kritiker (allen voran die Em-
piristen) vor. Wie sieht diese Lehre aus?
Zwei Schwierigkeiten will ich schon im Vorfeld aus dem Weg
räumen, um Missverständnisse weiträumig zu umschiffen.

1. Schwierigkeit: »Theorie« oder »Lehre«? Oder: Platons Texte
Die Ideenlehre ist keine Theorie in dem Sinne, in dem die Re-

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 9



10

lativitätstheorie eine Theorie ist, und noch nicht mal die (ein-
zige) Lehre Platons. Die Schwierigkeit erwächst aus der Text-
sorte, in der uns seine Philosophie überliefert ist. Erfreulich ist,
dass Platon überhaupt etwas geschrieben hat (das hat sein Leh-
rer Sokrates rundweg abgelehnt, daher ist die sokratische Phi-
losophie auch noch schwerer zu fassen als die platonische). Al-
lerdings sind die Texte, die wir von Platon haben, in einer
wichtigen Hinsicht wissenschaftlich unbefriedigend: Die ent-
scheidenden Schriften sind keine Traktate, sondern Dialoge.
Diese Dialoge sind zwar (zumindest in Teilen) so pointiert for-
muliert, dass sie sich sogar als Theaterstücke aufführen lassen
(auch wenn man sicherlich kürzen muss, um die Zuschauer am
Einschlafen zu hindern), sie haben aber den offensichtlichen
Nachteil, den jedes literarische Werk hat: Die Meinung des
Autors steht (wenn überhaupt) zwischen den Zeilen, und selbst
Platon-Experten sind sich an manchen Stellen uneins darüber,
ob ein Dialogpartner gerade Platons Meinung wiedergibt oder
nicht. Erschwerend kommt hinzu, dass einer der wichtigsten
Dialogpartner Platons Lehrer Sokrates ist. Das ist noch verwir-
render, weil wir an manchen Stellen nicht wissen, ob wir es mit
sokratischer oder platonischer Philosophie zu tun haben. An-
gesichts dieser Schwierigkeiten mit dem Text wird deutlich,
inwiefern man nicht von einer »Theorie der Ideen« sprechen
kann: Eine Theorie muss ja von einem Theoretiker aufgestellt
und formuliert werden. Genau das hat Platon aber nicht ge-
macht. Es hat sich daher in Fachkreisen eingebürgert, von Pla-
tons »Ideenlehre« zu sprechen. Auch dieser Ausdruck kann et-
was Falsches suggerieren, denn es macht Schwierigkeiten, aus
Platons philosophischem Werk (immerhin 34 Dialoge, von de-
nen einige vermutlich nicht von Platon stammen, und 13 Brie-
fe, zum Teil vermutlich ebenfalls gefälscht), eine klare und ein-
deutige Lehrmeinung in Sachen Ideen zu rekonstruieren. Der
Grund: Platon hat seine Meinung im Laufe seines Schaffens ge-

Kapitel 1 · Platon

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 10



11

ändert. Was ich im Folgenden als »Ideenlehre« beschreibe, ist
eine Darstellung der Ideenlehre, wie wir sie in der mittleren
Schaffensphase Platons finden können (dazu gehören an zen-
traler Stelle die Dialoge Phaidon, Politeia, dt. »Der Staat«, und
Symposion, dt. »Das Gastmahl«).

2. Schwierigkeit: Platons Anti-Terminologie
Wenn ein Künstler sagt: »Ich habe eine spitzenmäßige Idee!«,
dann meint er damit, dass er einen guten Einfall für ein Kunst-
werk hat. Gerade diese im Deutschen heute völlig geläufige
Bedeutung des Wortes »Idee« ist aber nicht gemeint, wenn wir
von platonischen »Ideen« sprechen. Das Wort »Ideal« kommt
dem, was Platon meint, wenn er von Ideen spricht, in mancher
Hinsicht näher, aber es hat sich eingebürgert, von »platoni-
schen Ideen« zu sprechen. Da dies ein terminus technicus der
Philosophie geworden ist, kann man sich darüber ärgern oder
nicht, es ist jedenfalls zweckmäßig, den Ausdruck zu verwen-
den, weil dann alle wissen, wovon man spricht.
Als wäre das nicht schon verwirrend genug, hat es Platon aller-
dings tunlichst vermieden, nur ein Wort (z.B. griech. idea) als
terminus technicus für die Ideen zu reservieren. Ganz im Gegen-
teil sind bei ihm eine Vielzahl von Ausdrücken und Umschrei-
bungen zu finden, mit denen er die Ideen bezeichnet. Folgen-
de Wörter können bei Platon »Idee« bedeuten: idea (Gestalt,
Beschaffenheit, Urbild, Idee), eidos (Form, Urbild, Idee, Be-
griff), morphê (Gestalt, von dem Zufälligen und Unvollkom-
menen befreite Form), je nach Kontext auch genos (Gattung,
Art, Klasse), usia (das Sein, Wesen) und andere Ausdrücke. An
vielen Stellen ist es nicht nur ein Wort, das die Idee bezeich-
net, sondern eine ganze Umschreibung, zum Beispiel »das
farblose, gestaltlose, stofflose, wahrhaft seiende Wesen« (Phai-
dros, 247 c); »jenes Wesen selbst, dem wir das eigentliche Sein
zuschreiben« (Phaidon, 78 c); »das Reine, immer Seiende, Un-

Kapitel 1 · Platon

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 11



12

sterbliche und sich stets Gleiche« (Phaidon, 79 d). Bestimmte
Ideen, wie zum Beispiel die Idee des Schönen, werden ent-
sprechend umschrieben als »das Schöne selbst« (Phaidon, 78 d;
Symposion, 210 e) usw.
Was soll dieses Verwirrspiel? Genau das Gegenteil von Verwir-
rung: Mit diesen Umschreibungen und dieser Anti-Termino-
logie zwingt Platon seine Leser immer wieder aufs Neue, sich
vor Augen zu führen, was Ideen sind und welche Merkmale sie
auszeichnen.
Was also sind platonische Ideen? Und wozu sollen sie gut sein?

Was sind und wozu überhaupt platonische Ideen?
Im Dialog Phaidon führt Platon seine Ideenlehre auf die für ihn
typische Weise scheinbar beiläufig im Gespräch ein.
Platon beschreibt im Phaidon die letzten Stunden des zum Tod
durch Giftbecher verurteilten Sokrates. Das Schiff aus Delos
liegt im Hafen (darauf musste man warten, ehe ein Todesurteil
in Athen vollstreckt werden durfte), Sokrates sitzt im Gefäng-
nis, bekommt einen letzten Besuch von seinen Freunden und
schickt seine Frau Xanthippe samt Sohn nach Hause. Im An-
gesicht des Todes behauptet Sokrates nun, dass wahre Philoso-
phen nach dem Tod streben. Über diese Meinung sind seine
Freunde einigermaßen erstaunt (denn Sokrates machte bisher
und macht auch jetzt keinen suizidalen Eindruck). Er will (und
soll) seine Meinung besser erklären. Zunächst fragt Sokrates,
was der Tod sei, und alle sind sich darin einig, dass er nichts an-
deres sei als die Trennung von Leib und Seele. Das liest sich bei
Platon so:

[Sokrates spricht:] [G]lauben wir wohl, dass der Tod etwas
sei?
– Allerdings, fiel Simmias ein.
– Und wohl etwas anderes als die Trennung der Seele von

Kapitel 1 · Platon

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 12



13

dem Leibe? Und dass das heiße tot sein, wenn abgesondert
von der Seele der Leib für sich allein ist und auch die Seele
abgesondert von dem Leibe für sich allein ist. Oder sollte
wohl der Tod etwas anderes sein als dieses?
– Nein, sondern eben dieses.
[Phaidon, 64 c]*

Dass ein lebendiger Mensch nichts anderes als eine Verbindung
von Leib und Seele ist, steht für Platons Sokrates hier außer
Frage (zumindest herrscht unter den Dialogpartnern Sokrates
und Simmias darüber schönste Einigkeit und auch von den an-
deren Freunden zweifelt niemand daran). Platon setzt die Exis-
tenz des Leibes und der Seele darüber hinaus nicht nur in ihrer
Verbindung, sondern auch jeweils einzeln voraus: Der Leib al-
lein ohne Seele ist ein Leichnam; für die Seele, wenn sie vom
Leib getrennt ist, haben wir kein eigenes Wort. Die Überzeu-
gung, dass Leib und Seele auch unabhängig voneinander exis-
tieren können, kann man als Platons »Leib-Seele-Dualismus«
bezeichnen. (Die Gegenposition heißt »Monismus«. Monisten
sprechen der Seele eine von der Verbindung mit dem Leib un-
abhängige Existenz ab.) Auf den hier skizzierten Leib-Seele-
Dualismus werden wir gleich zurückkommen. Dass die Seele
nach dem Tod weiter existiert (sprich: unsterblich ist), wie Pla-
ton annimmt, ist auch für die alten Griechen keine Selbstver-
ständlichkeit gewesen. Diese heikle Frage spricht im Phaidon
(69 e) der Dialogpartner Kebes an, und Sokrates müht sich auf
den folgenden Seiten nach Kräften, zu beweisen, dass die See-
le unsterblich sei.

Kapitel 1 · Platon

* Es ist üblich, Platon-Zitate mit der Stephanus-Paginierung nachzuweisen
(Platons Werke in drei Bänden, herausgegeben von Henricus Stephanus, 1578).
Die erste Ziffer gibt dabei die Seitenzahl an, die Buchstaben a–e beziehen sich
auf die Abschnitte. Brauchbare deutsche Übersetzungen von Platons Werken
geben diese Seiten- und Abschnittszahlen mit an.

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 13



14

Zurück zur Situation im Phaidon: Der zum Tode verurteilte
Sokrates fragt seine Freunde, was denn den wahren Philoso-
phen eher interessiere: die Dinge des Leibes (gutes Essen und
Trinken, schicke Kleidung, Sex usw.) oder die der Seele (Er-
kenntnis, richtige Einsicht, Weisheit). Die Antwort überrascht
kaum: Die Liebe zur Weisheit, das Streben nach der richtigen
Einsicht und die Erkenntnis der Wahrheit sind die Anliegen
eines Philosophen. Nun schlägt Platon mit seinem Leib-See-
le-Dualismus zu: Sein Sokrates formuliert massiven Zweifel
daran, dass der Leib ein brauchbares Hilfsmittel sei, wenn es
darum geht, zur richtigen Einsicht zu gelangen. »Richtige
Einsicht« heißt hier: die Dinge (das Leben, die Welt, einfach
alles) so zu sehen, wie sie sind, und nicht so, wie sie nur zu sein
scheinen (möglicherweise aber nicht sind).

[Sokrates spricht:] Wie aber nun mit dem Erwerb der rich-
tigen Einsicht selbst, ist dabei der Leib im Wege oder nicht,
wenn ihn jemand bei dem Streben danach zum Gefährten
mit aufnimmt? Ich meine so, gewähren wohl Gesicht[ssinn]
und Gehör den Menschen einige Wahrheit? Oder singen
uns selbst die Dichter das immer vor, dass wir nichts genau
hören noch sehen? Und doch, wenn unter den Wahrneh-
mungen, die dem Leibe angehören, diese nicht genau sind
und sicher: dann die anderen wohl gar nicht; denn alle sind
ja wohl schlechter als diese; oder dünken sie dich das nicht?
– Freilich, sagte er [Simmias].
[Phaidon, 65 a–b]

Platon teilt die fünf Sinne (Sehen, Hören, Riechen, Schme-
cken, Tasten) in zwei Gruppen ein: Der Sehsinn und das Ge-
hör sind schon zweifelhaft, Riechen, Schmecken und Tasten
sind für ihn hingegen völlig indiskutabel. Diese Einteilung
scheint (zumindest auf den ersten Blick) willkürlich zu sein.

Kapitel 1 · Platon

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 14



15

Denn wenn es zum Beispiel um die Frage geht, ob dieser Wein
besser sei als jener, können Geruchs- und Geschmackssinn her-
vorragende Gefährten auf der Suche nach der Wahrheit sein –
allemal besser als das Gehör, das zu dieser Frage ja gar nichts
beitragen kann! Ähnliches gilt (z. B. bei der Bewertung der
Qualität eines Tuches) vom Tastsinn. Aber Platon rechtfertigt
diese unterschiedliche Bewertung der Sinne nicht, sodass uns
nichts weiter übrig bleibt, als sie einfach hinzunehmen. Der
Mann traute seinen Augen und Ohren kaum, aber seine Nase,
seine Zunge und seine Haut hielt er offenbar für notorische
Lügner …
Was hat Platon am Sehen und Hören als Hilfsmittel auf dem
Weg zur Wahrheit auszusetzen? Wenn man zum Beispiel die
Wahrheit über die aktuelle Wetterlage für den Ort, an dem
man sich gerade aufhält, erfahren will, ist es doch ein guter
Weg zur Wahrheit, einfach die Augen zu öffnen und aus dem
Fenster zu schauen. Wenn wir sehen, dass es regnet, dann wis-
sen wir, wie es um das Wetter bestellt ist. Also hätten wir, so
könnte man meinen, dank des Sehsinns Erkenntnis gewonnen
und wüssten die Wahrheit über diesen kleinen Ausschnitt der
Welt.
Platon hätte gegen dieses Beispiel Einwände: Die Frage, ob es
regnet, ist keine philosophische Frage, und es ging ja gerade
darum, ob die Sinne hilfreich für einen Philosophen sind, der
nach (philosophischer) Einsicht strebt. Und auf diese zweite
Frage antwortet Platon: Nein, im Gegenteil, die Sinne sind
trügerisch, wenn man versucht, sich mit ihrer Hilfe philoso-
phischen Fragen zu nähern. Nun fragt sich natürlich, was Pla-
ton mit philosophischer Einsicht (oder auch der Erkenntnis des
Wahren) meint.
Der Vorwurf, dass die Sinne trügen können, wiegt hier schwer,
und er bringt uns einen Schritt weiter. Wenn ich mich bei ei-
nem Urteil (und sei es ein Urteil über eine ganz unphilosophi-

Kapitel 1 · Platon

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 15



16

sche Frage wie zum Beispiel die nach der aktuellen Wetterla-
ge), das ich aufgrund einer Sinneswahrnehmung (ich sehe den
Regen vor dem Fenster) getroffen habe, irre, dann ist der In-
halt dieses Urteils kein Wissen, sondern nur eine (falsche) Mei-
nung. Platon unterscheidet (zu Recht) sehr genau zwischen
Wissen und Meinen. Meinungen können richtig oder falsch
sein. Wissen hingegen impliziert (für Platon und alle Philoso-
phen nach ihm) die Wahrheit des Gewussten. Peter »weiß« zum
Beispiel nur dann, dass Ben Anna liebt, wenn es auch tatsäch-
lich der Fall ist, dass Ben Anna liebt. Wenn Ben Anna nicht
liebt, dann meint Peter vielleicht, dass Ben Anna liebt, aber man
kann nicht davon sprechen, dass Peter es weiß (denn es ist ja
nicht der Fall, dass Ben Anna liebt).
Nun scheint Platon im Zitat oben den Sinneswahrnehmungen
generell eine Beteiligung an Erkenntnis abzusprechen, wenn er
Sokrates suggestiv fragen lässt: »Gewähren wohl Gesicht[ssinn]
und Gehör den Menschen einige Wahrheit? Oder singen uns
selbst die Dichter das immer vor, dass wir nichts genau hören
noch sehen?« Das scheint die Sinne insgesamt zu diskreditieren
und von der Erkenntnis der Wahrheit auszuschließen, frei nach
dem Motto: »Wer einmal trügt, dem glaub ich nicht.« Mag ja
sein, scheint Platon hier zu sagen, dass man aufgrund seines
Sehsinns eine Meinung, möglicherweise auch mal eine wahre,
gewinnen kann, aber mehr ist nicht drin: Wissen werden wir
nicht unter Beteiligung der Sinne erwerben, schließlich kön-
nen die Sinne ja trügen. Aber ganz so misstrauisch ist Platon
nicht. Und eine so grundlegende Skepsis bezüglich der Sin-
neswahrnehmung wäre auch ziemlich offensichtlich falsch:
Denn wie sollte man ohne die Sinne herausfinden, ob es reg-
net? (Nur durch Nachdenken kommt man bestimmt nicht da-
rauf!) In einem anderen Dialog spricht Platon Augenzeugen
explizit die Möglichkeit zu, etwas zu wissen (und zwar als Au-
genzeugen gerade aufgrund ihres Sehsinns): »etwas, das nur, wer

Kapitel 1 · Platon

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 16



17

es selbst gesehen hat, wissen kann, sonst aber keiner …« (Theai-
tetos, 201 b).
Wie aber steht es um den Nutzen der Sinne (und mithin des
Leibes, denn die Sinne – Augen, Ohren, Nase, Riechkolben,
Nervenbahnen etc. – gehören ja zum Leib), wenn es um phi-
losophische Fragen geht? Und wie lauten diese philosophi-
schen Fragen überhaupt? Wir müssen folgenden Text ein biss-
chen gegen den Strich lesen, um eine Antwort zu finden.

[Sokrates spricht:] Wann also trifft die Seele die Wahrheit?
Denn wenn sie mit dem Leibe [d.h. mit den Sinnen] ver-
sucht, etwas zu betrachten, dann offenbar wird sie von die-
sem hintergangen.
[Simmias antwortet:] Richtig.
– Wird also nicht in dem Denken, wenn irgendwo, ihr et-
was von dem Seienden offenbar.
– Ja.
– Und sie [die Seele] denkt offenbar am besten, wenn nichts
von diesem [dem Leib] sie trübt, weder Gehör noch Gesicht
noch Schmerz und Lust, sondern sie am meisten ganz für
sich ist, den Leib gehen lässt und soweit irgend möglich oh-
ne Gemeinschaft und Verkehr mit ihm dem Seienden nach-
geht.
– So ist es.
[Phaidon, 65 b–c]

Das klingt, so radikal wie es hier formuliert wird, schlicht
falsch. Denn dann müsste doch ein blinder, tauber, gefühlloser
und völlig ignoranter Mensch die besten Voraussetzungen zur
Erkenntnis und das Zeug zum Philosophen haben. Und das ist
nicht der Fall. Da Platon kein Dummkopf war, wird ihm ein so
offensichtlicher Fehler nicht unterlaufen sein. Wie also ist die
Stelle zu verstehen?

Kapitel 1 · Platon

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 17



18

Zunächst muss man sich den Kontext der Textstelle wieder vor
Augen führen: Sokrates ist zum Tode verurteilt. Dass er sich an
die (seiner Meinung nach unsterbliche) Seele und alles, was mit
dem Denken zu tun hat, klammert und nicht an den Körper
(der ja gleich mit dem Trank vergiftet werden soll), ist verständ-
lich. Daher versucht er, selbst die Sinneswahrnehmung als für den
Philosophen unergiebig abzutun. Was aber beschäftigt den Philo-
sophen? Er will nicht erkennen, ob es regnet oder nicht. Der
Philosoph will, so Platon im Zitat, »das Seiende« erkennen.
Was meint Platon, wenn er von dem »Seienden« spricht?
Hier klingt Platons zweiter Dualismus an. Parallel zum oben
genannten Leib-Seele-Dualismus vertritt Platon eine Zwei-
Welten-Theorie. Die Dinge, an denen man sich, sehr grob ge-
sprochen, eine blutige Nase holen kann (Tische, Stühle, Hun-
de, Nachbars Faust), gehören zum Bereich des Werdens und
Vergehens. Dieser ganze Bereich, den man als die »empirisch
wahrnehmbare Welt« umschreiben kann, ist (nach Platons
Meinung) philosophisch kolossal uninteressant (und im Ange-
sicht des Todes sowieso eine einzige Enttäuschung – selbst wer
eine schöne Frau geheiratet hat, mit der er grandiosen Sex hat-
te, hat von beiden nichts mehr, wenn der Giftbecher kommt).
Demgegenüber gibt es auch noch die Welt der Ideen, die, laut
Platon, nicht geworden, sondern unvergänglich im Ideenhim-
mel zu Hause sind. In diesem Sinne ist »das Sein« (das, was un-
vergänglich existiert) immer vom »Werden und Vergehen«
(das, was vergänglich ist, d.h. nur für einen gewissen Zeitraum
existiert) zu unterscheiden. Zum »Sein« gehören für Platon al-
so keine Tische, Stühle, Steine und auch nicht Nachbars Fäus-
te. Zum Sein gehören aber die Ideen.
Jetzt kommen wir nicht mehr um eine Antwort auf die Frage
herum: Was sind Ideen? Was zeichnet sie aus? Im Phaidon be-
antwortet Platon diese Fragen, in dem er Beispiele für Ideen
gibt.

Kapitel 1 · Platon

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 18



19

[Sokrates spricht:] Wie nun hiermit, o Simmias? Sagen wir,
dass das Gerechte etwas sei oder nichts?
– Wir behaupten es freilich, beim Zeus.
– Und nicht auch das Schöne und Gute?
– Wie sollte es nicht?
– Hast du nun wohl schon jemals hiervon das mindeste mit
Augen gesehen?
– Keineswegs, sprach er.
– Oder mit sonst einer Wahrnehmung, die mittels des Lei-
bes erfolgt, es getroffen? Ich meine aber alles dieses, Größe,
Gesundheit, Stärke und, mit einem Worte, von allem insge-
samt das Wesen, was jegliches wirklich ist; wird etwa mittels
des Leibes hiervon das eigentlich Wahre geschaut, oder ver-
hält es sich so, wer von uns am meisten und genauesten es
darauf anlegt, jegliches selbst unmittelbar zu denken, was er
untersucht, der kommt auch am nächsten daran, jegliches zu
erkennen?
– Allerdings.
[Phaidon, 65 d–e]

Platon bezeichnet in diesem Abschnitt die Ideen als »das We-
sen, was jegliches wirklich ist«. Und das legt nahe, dass es auch
noch etwas gibt, was jegliches zu sein scheint, aber in Wahrheit
nicht ist. – Doch der Reihe nach.
Platon gibt uns hier insgesamt sechs Beispiele für Ideen: Die
Idee der Gerechtigkeit, die Idee des Schönen, die Idee des Gu-
ten, die Idee der Größe, die Idee der Gesundheit und die Idee
der Stärke. Um deutlich zu machen, was er damit meint, grei-
fe ich die Idee der Gerechtigkeit (eine von Platons Lieblings-
ideen) heraus.
Platons Sokrates (und soweit wir wissen, teilt er dies mit dem
historischen Sokrates) liebte Was-ist-Fragen, um zu philoso-
phieren. Auf die Frage: »Was ist eine gerechte Handlung?«

Kapitel 1 · Platon

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 19



20

* Das Wort »Ding« muss man hier ziemlich großzügig lesen: Denn schön kön-
nen ja nicht nur Gegenstände, sondern auch Melodien, Menschen und Tie-
re, Landschaften, Theaterstücke und anderes sein. Alles, dem Schönheit zu-
kommen kann, bezeichne ich hier, der Einfachheit halber, als Ding.

kann man relativ leicht antworten, indem man Beispiele gibt
(die Urteilssprüche Salomons sind gerecht; Robin Hoods Art,
Beute zu verteilen, war gerecht etc.). Wie aber steht es mit ei-
ner Antwort auf die Frage: »Was ist Gerechtigkeit?« Da finden
wir plötzlich keine Beispiele mehr.
Dass dies kein Spezialproblem der Gerechtigkeit ist, sehen wir,
wenn wir dasselbe Spiel mit der Schönheit oder der Größe
spielen. Auf die Frage: »Was ist schön?« kann man antworten:
»Das da!« und auf Rodins »Der Kuss« zeigen. Auf die Frage:
»Was ist groß?« kann man auf den Turm des Ulmer Münsters
zeigen und sagen: »Zum Beispiel das da!« Aber auf die Frage
»Was ist Schönheit?« und auf die Frage »Was ist Größe?« finden
wir nicht so einfach Antworten und erst recht nichts, auf das
man als Beispiel zeigen könnte.
Nach Platons Zwei-Welten-Theorie lautet die korrekte Ant-
wort auf die Frage, was Gerechtigkeit sei: »Die Gerechtigkeit
ist eine Idee.«
Ebenso sind die Schönheit und die Größe Ideen.
Alle Ideen haben folgende Merkmale: Sie nicht empirisch
wahrnehmbar, sie sind unvergänglich und nicht geworden (d.h.
sie existieren ewig und von der empirisch wahrnehmbaren
Welt unabhängig), und sie können nur denkend erfasst oder
»geschaut« werden.
Was aber unterscheidet die Ideen voneinander? Was unter-
scheidet zum Beispiel die Idee der Schönheit von der Idee der
Größe? Eine Analogie zur Mengenlehre finde ich hier hilf-
reich: Man kann sich die Idee der Schönheit analog zur Men-
ge der schönen Dinge* vorstellen. Mengentheoretisch gespro-
chen, ist das konkrete schöne Ding ein Element der Menge al-

Kapitel 1 · Platon

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 20



21

ler schönen Dinge. Nach der Ideenlehre kann man analog sa-
gen, dass die einzelnen schönen Dinge »Instanzen« (oder »Ma-
nifestationen«) der Idee der Schönheit sind oder umgekehrt
betrachtet: Die schönen Dinge haben Teil an der Idee der
Schönheit.
Nun liegt der Unterschied zwischen der Idee der Schönheit
und der Idee der Größe auf der Hand: Nicht alles, was Teil hat
an der Idee der Schönheit, hat auch Teil an der Idee der Grö-
ße. (Beispiel: Vom Ulmer Münster oder dem Kölner Dom
kann man sagen, dass sie sowohl Teil haben an der Idee der
Größe als auch an der Idee der Schönheit – der Schornstein der
Kölner Müllverbrennungsanlage aber hat Teil an der Idee der
Größe, nicht aber an der Idee der Schönheit.)
Gemäß Platons Zwei-Welten-Theorie müssen wir sehr genau
unterscheiden zwischen dem Bereich des empirisch Wahr-
nehmbaren (Stöcke, Steine, Menschen, Tiere, das Ulmer
Münster etc.) und dem empirisch nicht wahrnehmbaren Ide-
enhimmel (die Idee der Gerechtigkeit, die Idee der Schönheit,
die Idee der Größe etc.).
Laut Platon ist die Idee das »Wesen, was jegliches wirklich ist«.
Das heißt, die Idee der Gerechtigkeit oder die Idee der Schön-
heit scheinen für ihn irgendwie eher existent zu sein als ihre In-
stanzen (d.h. die gerechten Handlungen, die schönen Dinge
etc.). Das kann auf den ersten (und möglicherweise auch noch
auf den zweiten) Blick verwirrend erscheinen. Die (gerechten)
Handlungen des Salomon sind doch wunderbar handfest und
wirken mithin ziemlich existent: Man kann sie sehen, hören
und mit einer Videokamera aufzeichnen. Die Idee der Ge-
rechtigkeit hingegen scheint sich Platon als Konstrukt doch
einfach ausgedacht zu haben – zumindest ist ihre Existenz sehr
viel schwerer nachweisbar als die der empirisch wahrnehmba-
ren Gegenstände, Handlungen und Ereignisse!
Aber Platon sieht das genau umgekehrt! Für ihn stellt sich die

Kapitel 1 · Platon

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 21



22

Sache so dar: Eine Handlung ist etwas extrem Flüchtiges.
Kaum hat Salomon seinen Spruch getan, ist die Handlung auch
schon vollzogen. Geworden und vergangen. Die Idee der Ge-
rechtigkeit hingegen existiert unabhängig von den Handlun-
gen im Ideenhimmel – und zwar für immer. Sie gehört nicht
zum »Werden und Vergehen«, sondern zum Sein. Ebenso ver-
hält es sich mit der Idee des Schönen und den schönen Instan-
zen (den schönen Dingen), die an dieser Idee teilhaben. Ein
Blumenstrauß, der heute vielleicht schön aussieht (er ist eine
Instanz der Idee des Schönen bzw. er hat Teil an der Idee des
Schönen), ist schon nach ein paar Tagen verwelkt und besitzt
den Liebreiz eines Komposthaufens. (Auch der Kölner Dom
oder das Ulmer Münster sind geworden und werden eines Ta-
ges vergangen sein.) Aber laut Platon ist eben nicht »die Schön-
heit« vergänglich, sondern nur die jeweilige Instanz (der Blu-
menstrauß, der Kölner Dom usw.). Und das liegt einzig und al-
lein an der Vergänglichkeit der empirisch wahrnehmbaren
Dinge (Blumen, Gebäude etc.). Die Schönheit (die Idee der
Schönheit) gibt es aber immer noch, selbst wenn die Blumen
längst in ihre Bestandteile zerfallen sind.
Betrachten wir mit diesen Überlegungen im Hinterkopf die
Stelle Phaidon, 65 b–c (siehe oben, S. 17) noch einmal, liest sie
sich plötzlich anders und gar nicht mehr falsch. Denn Ideen
kann man nicht mit den Sinnen wahrnehmen. Und die Sinne
täuschen vielleicht auch über das wahre Sein – wenn man die-
ses wahre Sein nämlich in den platonischen Ideen sieht, wäh-
rend die Sinne vielleicht nahelegen, dass das wahre Sein im
Werden und Vergehen zu suchen ist. Insofern sind die Sinne
nach Platons Meinung trügerisch. Es ist (unter anderem) die-
ser Punkt, den Platon mit dem berühmten Höhlengleichnis
(Politeia, 514 a–521 b) illustriert: Die Menschen, die seit ihrer
Geburt in der Höhle gefesselt sind, sodass sie nur die Schatten
sehen, die die Dinge, die vor der Höhle vorbeigetragen wer-

Kapitel 1 · Platon

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 22



23

den, an die Wand der Höhle werfen, halten diese Schatten für
die realen Dinge. Das wahre Sein (die Dinge selbst, nicht die
Schatten) erkennt nur der Philosoph, der seine Fesseln ablegt,
aufsteht und aus der Höhle ins Tageslicht tritt.
Fazit: Um einen Mörder zu überführen baut auch Platon nicht
auf Ideenschau, sondern auf Augenzeugenberichte. Aber um
eine Idee zu schauen, das heißt, um »das Schöne selbst« zu er-
kennen, »die Schönheit« oder auch »die Gerechtigkeit« usw.,
dazu bedarf es, so Platon, des Denkens, nicht des Glotzens.
Sobald die Seele (nach dem Tod) vom Leib (und seinen trüge-
rischen Sinnen) getrennt ist, kann sie sich, so Platons Vorstel-
lung, der Ideenschau voll und ganz hingeben. Und was, so Pla-
ton, könnte für einen Philosophen schöner sein?

Kritik
Schon Platons berühmtester Schüler, Aristoteles, hatte an der
Ideenlehre seines Lehrers so manches auszusetzen. Der zentra-
le Kritikpunkt an der Ideenlehre betrifft Platons Überzeugung,
dass die Ideen wirklich und abgetrennt von den empirisch
wahrnehmbaren Dingen existieren. Diese These betrachtet
Aristoteles als die Quelle der meisten Schwierigkeiten, die sich
aus der Ideenlehre ergeben:

Ohne das Allgemeine nämlich ist es unmöglich, eine Wis-
senschaft zu erreichen, doch ist das Abtrennen der Grund
jener Schwierigkeiten, die sich hinsichtlich der Ideen erge-
ben. [Aristoteles: Metaphysik, XIII. Buch (M) 1086 b 5f.]

Eine von den Dingen unabhängige Existenz der Ideen er-
scheint vielen Philosophen zu radikal, und sie ließ sich bis heu-
te nicht beweisen. Ich komme auf die drei verschiedenen Po-
sitionen, die sich zu dieser Frage herauskristallisiert haben, im
Kapitel über den mittelalterlichen »Universalienstreit« ausführ-

Kapitel 1 · Platon

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 23



24

licher zu sprechen. Aber auch abgesehen von diesem Streit
muss Platons Ideenlehre zum Beispiel die folgenden Probleme
aus dem Weg räumen:

1. Aristoteles fragt: Was nützt mir die Ideenschau? Er argumentiert,
dass die Ideenlehre (in einigen Fällen) irgendwie nicht das er-
klärt, was sie zu erklären vorgibt. Die Ideen scheinen Aristote-
les überflüssig oder wenig hilfreich zu sein. Denn ein Geiger,
der gut geigt, muss nicht erst die Idee des Guten schauen. Der
Geiger studiert ja Musik, nicht Philosophie, um gut zu geigen.
Nun sagt aber Aristoteles: Wenn man gut handeln kann, ohne
die Idee des Guten geschaut zu haben, wozu brauchen wir
dann überhaupt noch diese Idee? (Vgl. Aristoteles: Nikoma-
chische Ethik, 1. Buch, 4. Kapitel, 1097 a)

2. Manche Ideen machen Schwierigkeiten. Peter ist größer als Paul,
aber kleiner als Laura. Also hat Peter sowohl Teil an der Idee
der Größe als auch an der Idee der Kleinheit. Das aber ist ein
Widerspruch. – Dieser Widerspruch entsteht daraus, dass
»Größe« ein relativer Begriff ist, den man am besten übersetzt
mit »x ist größer als y« bzw. »x ist so groß wie y«. Zu solchen
Begriffen (Größe, Gewicht, Geschwindigkeit usw.) müssen
Platonisten mehr sagen als das, was wir bisher gesehen haben.

3. Wie können wir nur durch Denken und ganz ohne Wahrneh-
mung eine Idee »schauen«? Ist das, was Platon »Idee« nennt,
nicht eigentlich ein Konstrukt, das seinen Ursprung in der Fül-
le der empirischen Wahrnehmungen hat? Wir sehen zum Bei-
spiel viele schöne Gegenstände und konstruieren, diese Wahr-
nehmungen ordnend, einen abstrakten Gegenstand, dem wir
den Namen »Idee der Schönheit« geben. Wenn das richtig ist,
wäre die Sinneswahrnehmung eine notwendige Voraussetzung
für die Ideenschau.

Kapitel 1 · Platon

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 24



25

Platons Antwort auf diese Frage lautet: Dass wir die Ideen oh-
ne Rückgriff auf die Sinneswahrnehmungen erkennen kön-
nen, liegt daran, dass unsere Seele schon vor der Geburt exis-
tierte und die Ideen im Ideenhimmel gesehen hat. Das, was sie
im Ideenhimmel gesehen hat, vergisst die Seele aber wieder,
sobald sie in einen Körper einsperrt wird. Aber sie vergisst es
nicht ganz: Man kann sich an die Ideen wieder erinnern, wenn
man scharf nachdenkt. Dieses Wieder-Erinnern ist die Ideen-
schau, die uns zu Lebzeiten möglich ist (wenn wir, wie Philo-
sophen es tun, scharf nachdenken). Nach dem Tod (wenn die
Seele wieder vom Leib befreit ist) kann die Seele die Ideen an-
gucken, bis sie in den nächsten Leib gezwängt wird. Wenn man
aber ganz scharf nachdenkt, dann kann der Leib nur stören:
Wir hören Geräusche, die uns ablenken, der Leib hat Hunger
oder Durst oder hält uns mit sonstigen Bedürfnissen vom Den-
ken ab.
Diese Antwort sieht freilich eher wie eine Verschlechterung
der platonischen Position aus: Die Existenz von Ideen ist schon
schwer nachweisbar, nun aber tischt uns Platon auch noch ei-
ne unsterbliche Seele auf, die schon vor unserer Geburt Ideen
erkannt hat, um die Ideenlehre zu stützen.

4. Wenn die zwei Welten, die Welt der Ideen und die Welt der
empirisch wahrnehmbaren Gegenstände, wirklich unabhängig
voneinander existieren, wie Platon meint, was hält die beiden
dann überhaupt zusammen? Oder anders gefragt: Gibt es Ide-
en von allem und jedem? Gibt es eine Idee des Misthaufens, des
Drecks, des Feinstaubs? Und gibt es umgekehrt zu jeder Idee
auch mindestens eine Instanz? Oder gibt es auch nicht-mani-
feste Ideen?
Die Frage nach der Idee des Misthaufens diskutiert Platon
selbst (mit den Beispielen Kot, Haar, Schmutz) im Dialog Par-
menides (130 c–e). Der junge Sokrates weist dort solche Ideen

Kapitel 1 · Platon

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 25



26

weit von sich, denn die erscheinen ihm lächerlich. Darauf sagt
der erfahrene und weise Parmenides, dass Sokrates eben noch
jung sei und die Meinung der Vielen zu sehr achte – sprich:
Platon nimmt auch für diese Dinge Ideen an; auch wenn es die
Banausen (»die Vielen«) belustigt.
Die Frage nach den leeren, nicht manifestierten Ideen muss
Platon bejahen: Denn das Werden und Vergehen lässt es zu,
dass zum Beispiel alle Tiere einer Tierart aussterben, ohne dass
zugleich die entsprechende Idee ausstirbt. (Dass es Ideen geben
kann, die noch nicht, nicht mehr oder niemals manifest wur-
den, braucht uns nicht weiter beunruhigen. Schließlich haben
wir auch sprachlich das Phänomen, dass es leere Begriffe gibt,
denen kein realer Gegenstand entspricht; zum Beispiel gibt es
und gab es nie eine Frau, die eine Hexe war; es gibt und gab
nie Einhörner oder Greife; und es gab niemals auch nur einen
Menschen, der unter den leeren Nazi-Begriff vom »lebensun-
werten Leben« fiel.)
Das Werden und Vergehen ganzer Tierarten wirft für alle Phi-
losophen nach Darwin allerdings die Frage auf, ob die Ideen
nicht vielleicht doch selbst geworden sind: Denn gemäß der
Evolutionstheorie (die Platon freilich noch nicht kannte) kön-
nen durch das ständige Spiel von Mutation und Selektion neue
Tierarten entstehen (vom Mammut zum Elefant; vom Säbel-
zahntiger zum Tiger). Das, was da wird, ist dann nicht nur ei-
ne Instanz, sondern eine neue Art. Und ist die Tierart nicht
dasselbe wie die Idee?
Hier wird es bei Platon unbefriedigend: Nach Platons Mei-
nung ist die Natur von einem Schöpfergott nach dem Vorbild
der Ideen geschaffen; die Ideen, die ewig und unvergänglich
sind, sind die Urbilder; die Instanzen (die Gegenstände der em-
pirisch wahrnehmbaren Welt) sind die (unvollkommenen) Ab-
bilder. Für Evolution ist in diesem Bild von der Entstehung der
Welt kein Platz. Nun ist es freilich unfair, einen antiken Autor

Kapitel 1 · Platon

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 26



27

mit den Erkenntnissen moderner Wissenschaft aufs Glatteis zu
führen. Inhaltlich aber hat Platon hier ein Problem, das mo-
derne Platonisten irgendwie meistern müssen.

Fazit: Wer Platon folgt, muss (über die Existenz der Ideen hi-
naus) auch noch an die Präexistenz und Unsterblichkeit der
Seele, die Wiedergeburt, den Leib-Seele-Dualismus, die Wie-
dererinnerungslehre und an eine von einem Schöpfergott nach
dem Vorbild der Ideen eingerichtete Ordnung der Natur glau-
ben. Es wird kaum verwundern, dass schon Aristoteles nicht
bereit war, all diese (bitteren) Pillen ohne Murren zu schlu-
cken.

Für Touristen
Die Reste der von Platon gegründeten Akademie sind in ei-
nem Park im Nordwesten Athens zu sehen.
Wer es bunter, aber fiktiver mag, sollte in den Vatikan reisen,
um sich Raffaels Fresco »Die Schule von Athen« anzusehen. In
der Mitte dieses Bildes diskutieren Platon (mit erhobenem Zei-
gefinger Richtung Ideenhimmel deutend) und Aristoteles.

Kapitel 1 · Platon

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 27



28

* Dieser Name rührt vermutlich daher, dass sie einem Nikomachos (mögli-
cherweise dem gleichnamigen Sohn des Aristoteles) gewidmet ist oder von
diesem postum herausgegeben wurde – genau lässt sich das nicht mehr sagen.

Kapitel 2

Der Viel-Denker

Aristoteles

Aristoteles (*384 v. Chr. in Stagira; † 322 v. Chr. in Chalkis) ge-
hört nicht nur zu den Klassikern der Philosophie, er gehört
auch zu den Viel-Denkern. Er hat zu vielen großen Themen
der Philosophie etwas hinterlassen (darunter gleich drei Bücher
zur Ethik und eine Metaphysik, die so inhaltsreich ist, dass man
ein ganzes Philosophiestudium ausgehend von diesem Text be-
streiten könnte) und auch naturwissenschaftlich geforscht. Ver-
mutlich könnte man jedwede philosophische Arbeit mit ir-
gendeinem Aristoteles-Zitat garnieren. Ferner steht sein Werk,
was die Wirkung angeht, dem Werk seines Lehrers Platon in
nichts nach. Im Mittelalter wurde er schlicht »der Philosoph«
genannt; insbesondere galt die aristotelische Logik als verbind-
lich, bis sie von der Aussagen- und Prädikatenlogik Gottlob
Freges (1848–1925) abgelöst wurde.
Ich greife aus diesem Gedankengebirge ein Thema heraus, das
für uns heute ebenso aktuell ist wie für die Griechen zu Aris-
toteles’ Zeit: das glückliche Leben.

Aristoteles über Glück
In der Nikomachischen Ethik* beschäftigt sich Aristoteles mit der
Frage, was Glück sei und was ein glückliches Leben ausmache.

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 28



29

* Aus den aristotelischen Schriften wird gewöhnlich zitiert nach der Ausgabe
von Immanuel Bekker (Berlin, 1831). Die erste Ziffer gibt dabei die Seiten-
zahl an, der Buchstabe (a oder b) die Spalte. Jede brauchbare Textausgabe führt
die Bekker-Seitenzahlen am Rand mit auf.

Das Wort »Glück« ist dabei nicht im Sinne von »glücklicher
Zufall« zu verstehen, sondern im Sinne von »Glückseligkeit«
oder »glückliches Leben«.
Die Nikomachische Ethik lässt sich im Großen und Ganzen in drei
Teile von sehr unterschiedlicher Länge gliedern. Im ersten Teil
(Buch I) arbeitet Aristoteles auf der Basis von handlungstheore-
tischen Überlegungen eine Grobform dessen heraus, was er für
Glück hält. Im zweiten Teil (Buch II bis einschließlich erste
Hälfte Buch X) beschäftigt sich Aristoteles mit verschiedenen
Tüchtigkeiten des Charakters und des Denkens. Im dritten und
letzten Teil (der zweiten Hälfte des X. Buches) befasst er sich mit
dem Leben des Philosophen. Ich konzentriere mich im Folgen-
den auf den ersten Teil.

Aristoteles’ handlungstheoretische Vorüberlegungen
Aristoteles untersucht zunächst (kurz, aber gründlich) Hand-
lungen überhaupt, ehe er auf das Glück zu sprechen kommt.
(Warum er das tut, wird später deutlich werden.) Ohne ir-
gendein Vorgeplänkel springt er mit der ihm eigenen Gründ-
lichkeit schon mit den ersten Sätzen direkt in sein Thema.

Jedes praktische Können und jede wissenschaftliche Unter-
suchung, ebenso alles Handeln und Wählen strebt nach ei-
nem Gut, wie allgemein angenommen wird. Daher die
richtige Bestimmung von »Gut« als »das Ziel, zu dem alles
strebt«. [Nikomachische Ethik, 1094 a]*

Aristoteles zählt vier Arten von Handlungen auf, die für die
weitere Untersuchung von Bedeutung sind.

Kapitel 2 · Aristoteles

Thielmann.qxd:Layout 1  03.04.2009  14:31 Uhr  Seite 29


