





Ruben Zimmermann

Parabeln in der Bibel

Die Sinnwelten der
Gleichnisse Jesu entdecken

Giitersloher Verlagshaus



Sollte diese Publikation Links auf Webseiten Dritter enthalten,
so iibernehmen wir fiir deren Inhalte keine Haftung, da wir uns diese
nicht zu eigen machen, sondern lediglich auf deren Stand zum Zeitpunkt
der Erstveroffentlichung verweisen.

o (‘ Klimaneutral

Druckprodukt

ite Waldnutzung
FSC %
woiscon  FSC® C014496 ClimatePartner.com/14044-1912-1001

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® No001967.

1. Auflage
Copyright © 2023 Giitersloher Verlagshaus, Giitersloh,
in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,
Neumarkter Str. 28, 81673 Miinchen

Umschlagmotiv: © Olaf Wandruschka - Adobe Stock.com
Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Péfineck
Printed in Germany
ISBN 978-3-579-08542-5
www.gtvh.de



Inhalt

Vorwort . . . . . e

1.1.

1.2,

1.3.

2.1.

2.2,

2.3.

3.

3.2.

Teil I:
Hermeneutik der Parabelauslegung

1. Kapitel:
Die Sinnwelten der Parabeln entdecken
Eine hermeneutische Hinfiihrung

Die Parabeln Jesu — eine hermeneutische Herausforderung . . . . . .

Drei Perspektiven des Bibelverstehens
Eine hermeneutische Grundorientierung . . . . . . .. ... .. ..

Auf der Suche nach einer integrativen Parabelhermeneutik . . . . . .

2. Kapitel:
Verstehen von Parabeln im Licht der Forschung

Historische Zugdnge . . . . .. ... ... ... .. ... .....
2.1.1. Die Parabeln des >historischen Jesus< . . . . . .. ... ...
2.1.2. Sozial- und kulturgeschichtliche Arbeiten zu den Parabeln . .

Literarische Zugdnge . . . . .. ... ... ... .. ... ... ..
2.2.1. Narrativitit und Metaphorizitit der Parabeln sowie Wieder-
entdeckung der Allegorie . . .. ... ............
2.2.2. Parabeln in einzelnen Makrotexten — Redaktionskritische
Studien . . . ... ... Lo
2.2.3. Die Gattung der Parabel im literaturgeschichtlichen Horizont

Rezeptionsasthetische und theologisch-hermeneutische Zuginge

2.3.1. Hermeneutisch-rezeptionsisthetische Parabelinterpretation .
2.3.2. (Praktisch-)Theologische Parabelinterpretationen . . . . . .
2.3.3. Polyvalente Deutungen und spezifische Rezeptionskontexte .

3. Kapitel:
Historische Sinnwelten
Parabeln als Medien der Jesuserinnerung

Parabeln in der Suche nach dem historischenJesus . . . . . . .. ..

Die Parabeln Jesu im Licht der literarischen Gedachtnisforschung
3.2.1. Der Jesus-Memory-Approach . . . . . ... ... ... ...

17
17
20

26

26

32
35

40
Y
44
47

54

62
62



Inhalt

3.2.2. Gattungen als Medien der Erinnerung . . . ... ... ...
a) Die traditionsstiftende Funktion der Gattungen:
Wiedergebrauchsformen . . . . . . ... .. ... .. ..
b) Die gemeinschaftsstiftende Funktion der Gattungen:
Kommunikationsformen . . . . . . ... ... ... ...
¢) Die sinnstiftende Funktion der Gattungen: Lebensformen

3.3. Die Funktionen der Parabeln als Medien der Jesuserinnerung
3.3.1. Die traditionsstiftende Funktion der Parabeln . . . .. . ..
3.3.2. Die gemeinschaftsstiftende Funktion der Parabeln . . . . . .
3.3.3. Die sinnstiftende Funktion der Parabel . . . . . .. ... ..

4. Kapitel:
Literarische Sinnwelten
Die Gattung Parabel im literaturgeschichtlichen und
gattungstheoretischen Kontext

4. Die klassische Gattungsdifferenzierung und deren Kritik . . . . . . .
4.1.1. Die formgeschichtliche Differenzierung nach Adolf Jiilicher
und Rudolf Bultmann . . . ... ... ... .........
4.1.2. Die Untergattung >Bildwort« und ihre Kritik . . . . .. ...
4.1.3. Die Untergattung >Beispielerzihlung« und ihre Kritik
4.1.4. Die Unterscheidung von »Gleichnis i.e. S.c und »Parabel< als
Untergattungen und ihre Kritik . . . . ... ... ... ...

4.2. Mashal, Fabel, Parabel — eine Spurensuche im Diskurs verwandter
Gattungen . . . . ...
4.2.1. Parabel und judischer Mashal . . . . ... ... ... .. ..
4.2.2. Parabel und griechisch-romische Fabel . . . . . .. ... ..
4.2.3. Parabel im Horizont antiker Rhetorik . . . . . . ... .. ..
4.2.4 Fazit zum literaturgeschichtlichen Vergleich . . . .. .. ..

4.3. Die Gattung Parabel — ein Definitionsvorschlag . . . . . .. ... ..
4.3.1. Gattungstheoretische Grundlagen . . . . . . . ... ... ..
4.3.2. Ein Definitionsvorschlag zur Gattung >Parabelc . . . . . . ..

Ad 1) Die Narrativitit der Parabel . . . . . . .. ... ....
Ad 2) Die Fiktionalitit der Parabel . . . . . ... ... ...
Ad 3) Der Realititsbezug der Parabel . . . . . . . ... ...
Ad 4) Die Metaphorizitit der Parabel . . . . . . . ... ...
Ad 5) Die deutungsaktive Appellstruktur der Parabel . . . . .
Ad 6) Der Kontextbezug der Parabel . . . . . . . . ... ...

Vi

66

67

68
69

71
72
75
80

85
85
85
87

91



5.1.

5.2.

5.3

6.1.

5. Kapitel:
Rezeptionsasthetische Sinnwelten
Polyvalente Deutungshorizonte, konkrete Theologie und
narrative Ethik der Parabeln

Die rezeptionsasthetische Sprache der Parabeln: kognitive, emotive
und kommunikative Funktion . . . . . ... ... . o000
5..1. Hermeneutische und literaturwissenschaftliche
Rezeptionsasthetik . . . . . .. ... ... ... . ... ...
5.1.2. Die Rezeptionsésthetik der Parabeln . . . .. ... ... ..

Appellstruktur: Konkrete Theologie und narrative Ethik . . . . . . .

5.2.1. Die konkrete Theologie entsteht im Lesen . . . . . . . . ..

5.2.2. Vom Verstehen zum Handeln: Die narrative Ethik der
Parabeln . . ... ... ... ... . ... L.

Offnung von Horizonten: Polyvalenz der Deutungen . . . . . . . . .
5.3.1. Mehrdeutige Interpretationen jenseits der einen Wahrheit . .
5.3.2. Auslegungsvielfalt jenseits wilder Allegorisierung und
Relativierung . . . . . ... ... .. ... oL
5.3.3. Lesende Gemeinschaft jenseits der solitaren
Einzelinterpretation . . . . ... ... ... ... ......

Teil II:
Die Parabeln Jesu nach Quellenbereichen

6. Kapitel:
Grundorientierungen und Methodik
zur Auslegung der Parabeln
Erste Orientierung in der komplexen Vielfalt der Parabeln Jesu . . . .
6.1.1. Die Anzahlder Parabeln . . ... ... ...........
6.1.2. Systematisierungsvorschlage . . ... ... ... ... ...
6.1.3. Die Parabeln in ihren entsprechenden Quellen . . . . . . . .

6.2. Auslegungswege der Parabeln — ein integrativer Methodenvorschlag .

6.2.1. Text: Sprachlich-narratologische Analyse . . . . .. ... ..
6.2.2. Realitdt: Kulturgeschichtliche Analyse
(Bildspendender Bereich) . . . ... ... ... ... ....
6.2.3. Tradition: Analyse der Motive, Symbole und Bildfeldtradition
6.2.4. Bedeutung: Entdeckung von Deutungshorizonten und
Sinnwelten . . . ... ... Lo Lo oo

Inhalt

Vil



Inhalt

7..

7.2.

7:3:

8..

8.2.

8.3.

Vil

7. Kapitel:
Parabeln in der Logienquelle Q
und die Parabel vom verlorenen Schaf (Q 15,1-7)

Parabeln in der Logienquelle Q . . . . . . ... ... ... ..... 198
7.1.1. Die Problematik der Wortlaut-Rekonstruktion (CEQ) und
QalsoIntertextc . . . . . . ... 198
7.1.2. Die Anzahl und Anordnung der Q-Parabeln . . . ... ... 199
7.1.3. Rhetorische Funktion und Theologie der Q-Parabeln . . .. 203
Die Parabel vom verlorenen Schaf (Q151-7) . . . . ... ... ... 206
7.2.1. Text: Sprachlich-narratologische Analyse . . . . ... .. .. 207
7.2.2. Realitat: Kulturgeschichtliche Analyse . . ... ... .. .. 210

7.2.3. Tradition: Analyse der Motive, Symbole und Bildfeldtradition 214
7.2.4. Bedeutung: Entdeckung von Deutungshorizonten und

Sinnwelten . . . ... ... Lo Lo 217

Theologisch-Christologische Deutung . . . . . . . ... ... 218

Soziopsychologische Deutung . . . . . . . ... ... .... 220

Ethische Deutung . . . . . . . ... ... 221

Tabelle: Die Parabeln in der Logienquelle Q . . . . .. ... .. .. 223
8. Kapitel:

Parabeln im Markusevangelium und
die Parabel vom Senfkorn (Mk 4,30-32)

Parabeln im Markusevangelium . . . . ... .. ... ... ... .. 226
8.1.1. Parabelbegriff und Parabelrede Mk 4) . . . ... ... ... 226
8.2.2. Parabeln in der Komposition des Markusevangeliums und
»Parabeltheorie« . . . . . ... ... ... 000 227
Die Parabel vom Senfkorn (Mk 4,30-32) . . .. ... .. ... ... 229
8.2.1. Text: Sprachlich-narratologische Analyse . . . ... ... .. 230
8.2.2. Realitit: Kulturgeschichtliche Analyse . . .. ... ... .. 235

8.2.3. Tradition: Analyse der Motive, Symbole und Bildfeldtradition 237
8.2.4. Bedeutung: Entdeckung von Deutungshorizonten und

Sinnwelten . . . ... ... . o Lo oo 240
Psychologisch-theologische Deutung . . . . . . ... ... .. 240
Eschatologisch-ekklesiologische Deutung . . . . . . ... ... 243
Soziologisch-politische Deutung . . . . . . .. ... ..... 245
Tabelle: Die Parabeln im Markusevangelium . . . . ... ... ... 247



Inhalt

9. Kapitel:
Parabeln im Matthdusevangelium und
die Parabel von den klugen und dummen Jungfrauen (Mt 25,1-13)

9.1. Parabeln im Matthdusevangelium . . . . .. ... ... ... .. .. 249
9.1.1. Die rhetorische Eschatologie der Parabeln . . . . ... ... 252
9.1.2. Die implizite Ethik der Parabeln (Ethico-Asthetik) . . . . . . 253
9.1.3. Die erinnerten Reich-Gottes-Parabeln . . . . .. .. .. .. 254

9.2. Die Parabel von den klugen und dummen Jungfrauen (Mt 25,1-13) . . 255
9.2.1. Text: Sprachlich-narratologische Analyse . . . ... .. ... 256
9.2.2. Realitit: Kulturgeschichtliche Analyse . .. ... ... ... 260

9.2.3. Tradition: Analyse der Motive, Symbole und Bildfeldtradition 267
9.2.4. Bedeutung: Entdeckung von Deutungshorizonten und

Sinnwelten . . . . . ... L oL 271

Christologisch-eschatologische Deutung . . . . . . . ... .. 271

Ethische Deutung . . . . . .. . ... ... .. ....... 273

Feministische Deutung . . . . . . ... ... .. ....... 277

9.3. Tabelle: Die Parabeln im Matthdusevangelium . . . . ... ... .. 279
10. Kapitel:

Parabeln im Lukasevangelium und
die Parabel vom barmherzigen Samariter (Lk 10,30-35)

10.1. Parabeln im Lukasevangelium . . . . ... ... ... ... ... 284
10.1.1. Sprachliche Form und Komposition der Parabeln im Lukas-
evangelium . . . . .. ... Lo Lo L 284
10.1.2. Theologie und Ethik der Parabeln im Lukasevangelium . . . 287
10.2. Die Parabel vom barmherzigen Samariter (Lk10,30-35) . . . .. .. 289
10.2.1. Text: Sprachlich-Narratologische Analyse . . . . . . .. .. 290
10.2.2. Realitdt: Kulturgeschichtliche Analyse . . . . . .. ... .. 299
10.2.3. Tradition: Analyse von Motiven, Symbolen und
Bildfeldtraditionen . . . . . ... ... ... ... ... .. 304
10.2.4. Bedeutung: Entdeckung von Deutungshorizonten und
Sinnwelten . . . ... ... ... ..o oo L 310
Theologische Deutung (Christologisch, eschatologisch) . . . . 310
Ethische Deutung . . . . . . . . .. ... . ... ... ... 312
Ethnologisch-anthropologische Deutung . . . . . . . .. .. 315
Diakonische Deutung . . . . . . . . ... ... ... .. 319
10.3. Tabelle: Die Parabeln im Lukasevangelium . . . . ... ... .. .. 322



Inhalt

1. Kapitel:
Parabeln im Johannesevangelium und
die Parabel von der gebérenden Frau (Joh 16,21)

1.1. Parabeln im Johannesevangelium . . . . .. ... ... .00
11.1.1.  Das JohEv in der Gleichnisforschung . . . . ... ... ..
11.1.2. Johanneische Parabeln in der Forschung . . . .. ... ..
11.1.3. Komposition und Theologie der Parabeln im JohEv

11.2. Die Parabel von der gebédrenden Frau (Joh16,21) . . . . ... .. ..
11.2.1.  Text: Sprachlich-Narratologische Analyse . . . . . ... ..
11.2.2. Realitdt: Kulturgeschichtliche Analyse . . . . . .. ... ..
11.2.3. Tradition: Analyse von Motiven, Symbolen und

Bildfeldtraditionen . . . . . .. ... ... ... ... ..
11.2.4. Bedeutung: Entdeckung von Deutungshorizonten und
Sinnwelten . . . ... ... Lo Lo
Christologische Deutung . . . . . . ... ... .......
Eschatologische Deutung . . . . . . . ... .........
Feministische und anthropologische Deutung . . . . . . . .

11.3. Die Parabeln im Johannesevangelium . . . . ... ... ... ...

12. Kapitel:
Parabeln im Thomasevangelium und
die Parabeln von der Frau mit dem Mehlkrug (EvThom 97)

12.1. Parabeln im Thomasevangelium . . . . ... ... ... .. .. ..
121.1.  Die Uberlieferung der Parabeln im Thomasevangelium
12.1.2. Bestand, Komposition und theologische Leitlinien . . . . .

12.2. Die Parabel von der Frau mit dem Mehlkrug (EvThomg7) . . . . ..
12.2.1. Text: Sprachliche und Narratologische Analyse . . . . . ..
12.2.2. Realitdt: Kulturgeschichtliche Analyse . . . . . .. ... ..
12.2.3. Tradition: Analyse der Motive, Symbole und

Bildfeldtraditionen . . . . .. . ... ... ... ... ...
12.2.4. Bedeutung: Entdeckung von Deutungshorizonten und
Sinnwelten . . . .. ... ... . o oo
Ethisch-gnostische Deutung . . . . . . . . ... ... ...
Feministisch-mystische Deutung . . . . . . . ... .....
Eschatologisch-symbolische Deutung . . . . . . . ... ...

12.3. Tabelle: Die Parabeln im Thomasevangelium . . . . .. ... .. ..



Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . .. ... ... ...

Stellenregister . . . . . . .. ... L Lo

Sachregister . . . . . . ... ..o

Abbildungen und Tabellen

Abb. 1:
Abb. 2:
ADbD. 3:
Abb. 4:
AbD. 5:
Abb. 6:
Abb. 7:
Tab. 1:
Tab. 2:
Tab. 3:
Tab. 4:
Tab. s5:
Tab. 6:
Tab. 7:

Tab. 8:
Tab. 9:

Tab. 10:
Tab. 11:

Tab. 12:

Hermeneutisches Dreieck des Bibelverstehens . . . . ... ..
Quintilians Systematik der Paradeigmata (Inst. V11) . . . . . .
Parabeln in der Komposition der Logienquelle . . . . ... ..
Quellentext (griech.-deutsch) zur Parabel von den zehn

Jungfrauen (Mt 25,1-13) . . . . . . .. ...
Thomasevangelium, NHCII, 49,7-15 . . . . ... ... ....
Keramion mit einem Henkel . . ... ... ..........
Zweihenkeliger Krug Karele . . . . . . ... ... ... ....

Meshalim (Parabel, Fabel) im Alten Testament

(Hebriische Bibel und LXX) . . . . . ... ... .. ......
Quellentext (griech.-deutsch) zur Parabel vom verlorenen Schaf
(Q151-7 durch Synopse Mt/Lk) . . . . ... ... ... ....
Quellentext (griech.-deutsch) zur Parabel vom Senfkorn

(MK 4,30-32) . . . . . e
Quellentext (griech.-deutsch) zur Parabel von den zehn Jung-
frauen (Mt 25,1-13) . . . . . . v o e e e
Gesamtablauf des jidischen Eheritus . . . . .. .. ... ...
Gesamtablauf des griechischen Eheritus . . . . . ... ... ..
Quellentext (griech.-deutsch) zur Parabel vom Barmherzigen
Samariter (Lk 10,30-35) . . . . . . .. .. ...
Parallele Doppelstruktur des Lehrgesprichs, Lk 10,25-37 . . . .
Quellentext (griech.-deutsch) zur Parabel von der gebdrenden
Frau Joh16,21) . . . . . . . . . .. ... .o
Quellentext (griech.-deutsch) zum Motiv von den Wehen der
Gebarenden in Jer 6,24 und Jer 27,43 . . . . . .. ... .. ..
Quellentext (griech.) zum Wechsel von Schmerz zu Freude in
Joh16,20-22 . . . . . ...
Quellentext (koptisch-deutsch) zur Parabel von der Frau mit
dem Mehlkrug (EvThomoy) . . . ... ... ... ......

Inhalt

12
118
202
256
370
375
375
107
206
230
255
261
262

290
297

338

350

362

370

Xi






Vorwort

Parabeln zdhlen zu den wirkmachtigsten Texten der Bibel. Wer kennt etwa
nicht den >Barmherzigen Samariter< oder den »Verlorenen Sohn«? Hier handelt
es sich um Texte, die sich tief in das kulturelle Gedéchtnis der christlich geprag-
ten Welt eingeschrieben haben und sogar als sprichwértlich gewordene Chiff-
ren weit dariiber hinaus im Umlauf sind.

Was ist der Reiz dieser Miniaturerzdhlungen, wie funktionieren sie und
warum sind sie 2000 Jahre nach ihrer Entstehung immer noch Gegenstand
von wissenschaftlicher Beschiftigung, Predigt und Unterricht? Warum wird
man mit ihrer Auslegung nicht fertig, warum provozieren sie unterschiedliche,
zum Teil sogar kontrare Deutungen und stimulieren in neuen Kontexten und
mit neuen Methoden immer wieder auch ungeahnte neue Interpretationen?

Das vorliegende Buch hat zwei Ziele, die sich in den zwei Teilen des Buches
abbilden: Teil I gibt Einblicke in die gegenwirtige (auch internationale) Gleich-
nis- bzw. Parabelforschung und zeigt Wege der Entdeckung verschiedener
Sinnwelten der Parabeln auf. Technisch gesprochen, kann man also von einer
Einfithrung in die Hermeneutik und Methodik der Parabelauslegung sprechen.
Hierbei werden im z. T. kritischen Dialog mit der fritheren Forschung Neuland
erschlossen (so wird das Johannesevangelium einbezogen, eine literaturwissen-
schaftliche Gattungsdefinition angeboten oder die Suche nach dem sechtenc
Jesusgleichnis zugunsten des Jesus-Memory-Approach aufgegeben), aber es
werden auch viele Dimensionen fritherer Forschung zu einem integrativen
Auslegungsmodell zusammengefiihrt, das den Raum fiir eine polyvalente Deu-
tung der Texte eroffnen méochte.

In Teil IT werden dann - geordnet nach Quellenbereichen - Parabelinter-
pretationen vorgefiihrt, wobei jeweils nach einer knappen Einfithrung in die
Parabeln einer Schrift (z. B. Parabeln im Matthiusevangelium) die ausfiihrliche
Auslegung eines Parabeltextes erfolgt, mit der die in Teil I erlduterte Methodik
erprobt und vorgefiihrt wird. Jedes Kapitel schlieit mit einer Tabelle aller in
einer Schrift identifizierten Parabeln ab. Teil II bietet, so gesehen, schon einen
Uberblick iiber die frithchristlichen Parabeln, geht aber zugleich elementarisie-
rend vor und beansprucht nicht, alle Parabeln des frithen Christentums zu er-
schlieen. Wer diese Art umfassender Einzelauslegung moglichst aller Jesus-
parabeln sucht, sei nach wie vor auf das »Kompendium der Gleichnisse Jesu«
(Gitersloh 22015) verwiesen.

Der Buchtitel »Parabeln in der Bibel« bedarf schon an dieser Stelle in
mehrfacher Hinsicht einer Erklirung. Denn die Bibel als die Heilige Schrift
der Christenheit vereint hebriische und griechische Schriften der jiidischen
Tradition (Altes Testament) wie auch frithchristliche Texte (Neues Testament).
Im Folgenden wird es fast ausschliefilich um das Neue Testament gehen und

X



Vorwort

das mit gutem Recht. Von einigen wenigen Ausnahmen abgesehen (siche dazu
Kapitel 4.2.), finden sich Parabeln nur im zweiten Teil der Bibel. Die verglei-
chende Miniaturerzédhlung der biblischen Tradition ist ganz eng mit der Person
Jesu verbunden. Jesus wurde bisweilen sogar als »Erfinder« der Gattung Parabel
angesehen. Diese Einschitzung wird im vorliegenden Buch zwar kritisch re-
flektiert, aber es bleibt doch unbestritten, dass innerhalb der biblischen Biicher
vor allem Jesus als der Sprecher der Parabeln benannt wird. Die »Parabeln in
der Bibel« sind deshalb fast deckungsgleich mit den »Parabeln Jesu im Neuen
Testament«. Da innerhalb der frithchristlichen Uberlieferung eine Fiille von
Jesusparabeln im Thomasevangelium iiberliefert ist, erlaube ich mir, hier den
traditionellen Bibelbegriff zu sprengen und iiber die ohnehin am Rand offenen
Kanongrenzen hinaus noch die Parabeln des Thomasevangeliums mit einem
eigenen Kapitel vorzustellen.

Wer innerhalb des theologisch-kirchlichen Lagers mit der Materie vertraut
ist, wird sich ferner wundern, warum in dem Buch meist von »Parabeln« und
nicht von den »Gleichnissen« die Rede ist. Die Gattungsbezeichnung »Gleich-
nis« stellt m. E. eine disziplindr und deutschsprachig verengte Begrifflichkeit
dar, die hier aufgegeben werden soll. Diese Entscheidung wird in Kapitel 4
des Buches ausfiihrlich begriindet. Der Untertitel deutet zugleich an, dass sol-
che Paradigmenwechsel in lange gepflegten Kulturtraditionen nicht 100 %
durchzuhalten sind. So findet sich z.B. im Blick auf frithere Forschungen oder
in synonymen Sammelbezeichnungen immer wieder auch der Begrift »Gleich-
nis«.

Diese und andere Weichenstellungen in diesem Buch sind aus meiner in-
zwischen 15-jahrigen Forschung an den Parabeln erwachsen. Dass die von mir
selbst mit Nachdruck vorgetragene Notwendigkeit der Polyvalenz und Un-
abgeschlossenheit der Deutung mich selbst einholen wiirde, zeigt sich daran,
dass es in dieser Zeit immer wieder neue Perspektiven auf die Texte gegeben
hat, die die Parabelinterpretation zu einem dynamischen Prozess haben wer-
den lassen, der auch mit diesem Buch gewiss nicht zu Ende kommen wird.
Gleichwohl gibt es auch viele Konstanten innerhalb dieser jahrelangen Beschaf-
tigung mit Texten, die hier aufgenommen und monographisch prisentiert wer-
den. Dies betrifft die literarisch-hermeneutische Funktionsweise der Parabeln
einschliefllich ihrer Gattungsmerkmale, die mehrperspektivische Annaherung
(historisch, literarisch, rezeptionsésthetisch) oder die notwendige Offnung fiir
unterschiedliche Interpretationshorizonte. Diese Einsichten sind in verschiede-
nen fritheren Publikationen zum Teil ausfiithrlich diskutiert und begriindet
worden. Dabei sind drei Werke besonders zu nennen: Das »Kompendium der
Gleichnisse Jesu« (Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus, 2007, 2. Aufl. 2015), der
Sammelband »Hermeneutik der Gleichnisse Jesu. Methodische Neuansitze
zum Verstehen urchristlicher Parabeltexte« (WUNT 231; Tiibingen: Mohr Sie-
beck, 2008; Paperback 2011) sowie die englischsprachige Monographie »Puzz-

XV



Vorwort

ling the Parables of Jesus. Methods and Interpretation« (Minneapolis: Fortress,
2015). Das vorliegende Buch schopft aus Einsichten und Formulierungen dieser
Arbeiten. Es greift die hermeneutisch-methodischen Weichenstellungen fiir
das Kompendium der Gleichnisse und seinen quellenbasierten Zugrift auf die
Texte auf. Es basiert auf den in fiinf eigenen Artikeln in der »Hermeneutik der
Gleichnisse Jesu« vertieften Reflexionen zu historischen, literarischen und re-
zeptionsésthetischen Dimensionen der Texte. Es ist in seiner zweitteiligen
Struktur und Auswahl der Beispieltexte in gewisser Weise die deutsche Fassung
von »Puzzling the Parables«. Gleichwohl geht es auch in vielem dariiber hinaus.
In allen Kapiteln ist die neuere Forschung eingearbeitet, besonders der Uber-
blick in Kapitel 2 versucht, die Parabelbiicher bis 2022 international zu bertick-
sichtigen. Die erst begonnene vergleichende Beschiftigung mit antiken Fabeln
(u.a. im DFG-Forschungsprojekt 495720705, vg. https://gepris.dfg.de/gepris/
projekt/495720705) hat ihre Spuren hinterlassen. Die Hinfiihrungen zu den
Quellenbereichen sind ausgeweitet und um Uberblickstabellen ergéinzt. Im Jo-
hannes-Kapitel wird statt Joh 12,24 (Sterbendes Weizenkorn) nun die Parabel
von der gebarenden Frau (Joh 16,21) beispielhaft interpretiert. Alle Kapitel sind
hinsichtlich neuerer Literatur iiberarbeitet.

Die Parabelinterpretation war fiir mich immer ein dialogisches Geschehen.
Parabeln sind »discussion starter« (Herzog), ihre Auslegung braucht das Ge-
sprach mit anderen und die Erprobung in unterschiedlichen Lebenskontexten.
Es war deshalb durchaus konsequent, das »Kompendium der Gleichnisse Jesu«
als Sammelwerk mit ca. 50 Autor:innen und fiinf Mitherausgebenden anzule-
gen. Jeder Text in diesem Buch war im gemeinsamen Revisionsprozess gereift
und wurde somit selbst Ausdruck einer >dialogischen Exegese«. Auch wenn ich
mit dem vorliegenden Buch nun als einzelner Autor auftrete, so hat sich an
diesem Grundprinzip nichts gedndert. Das Ringen um die Sinnwelten der Pa-
rabeln muss ein dialogisches Geschehen bleiben.

Entsprechend ist auch das vorliegende Buch aus vielen Gesprichen mit
Kolleginnen und Kollegen aus aller Welt und iiber die Grenzen zwischen der
deutschsprachigen und englischsprachigen Parabelexegese, oder der Diszipli-
nen der Theologie, Altphilologie, Judaistik und Literaturwissenschaft hinweg
erwachsen. Konkret mochte ich einige Gesprichspartner:innen auf diesem
Weg benennen: Da ist zunédchst das Mainzer Team mit Susanne Luther (jetzt
Gottingen), Dieter T. Roth (jetzt Boston College), Tanja Smailus (geb. Dannen-
mann), Charlotte Haufimann, Julia-Maria Schenck zu Schweinsberg-Berlandi
und Justin David Strong zu nennen. Mit Letzterem wird der Dialog im Rahmen
des genannten DFG-Projektes zur »Antiken Fabeltradition und frithchristli-
chen Literatur« nun in eine neue Phase eintreten. Es gab aber auch viele weitere
Gesprichspartner:innen aus unterschiedlichen Kontexten, wie (chronologisch)
Kurt Erlemann (Wupptertal), Annette Merz (Groningen, NL), Christian
Miinch (Ludwigsburg), Detlev Dormeyer (Dortmund), Judith Hartenstein

XV



Vorwort

(Landau), Uta Poplutz (Wuppertal), Enno Edzard Popkes (Kiel), Karl-Heinrich
Ostmeyer (Dortmund), Jan van der Watt und Ernest van Eck (Pretoria, ZA),
Klyne Snodgrass (Chicago, US), Lauri Thurén (Joensuu, FI), Eric Ottenheijm,
Jonathan Pater, Albertina Oegema, Martijn Stoutjesdijk und Lieve Teugels (Ut-
recht, NL), Konrad Schwarz und Jens Schroter (Berlin), Jochen Althoff
(Mainz), Reuven Kiperwasser (Jerusalem, IL), Tom Goud (Saint John, New
Brunswick, CA), Judith Girtner (Graz, AT), Ellen Aasland Reinertsen und Ma-
rianne Bjelland Kartzow (Oslo, NO) und manche mehr. Ihnen allen ganz herz-
lichen Dank fiir die offenen Ohren und die unterschiedlichen, auf je eigene
Weise stimulierenden Anregungen!

Mein besonderer Dank geht ferner an die Mitarbeitenden bei der redak-
tionellen Uberarbeitung der Texte und Hilfe bei der Registererstellung: Michel
Gaffga, Sarah Tietgens, Michaela Mutschmann und besonderes auch Charlotte
Haufimann und Zacharias Shoukry fiir ihren unermiidlichen Einsatz in der
Endphase dieses Buches.

Nicht zuletzt danke ich sehr herzlich Diedrich Steen vom Giitersloher Ver-
lag (Penguin Randomhouse Verlagsgruppe), der meine gesamte wissenschaft-
liche Beschiftigung mit den Parabeln seit dem Jahr 2005 bis heute begleitet hat.
Er hat mich nicht nur zu diesem Buch ermutigt, sondern sein Erscheinen durch
seine grofle Geduld und Beharrlichkeit tiberhaupt erst ermoglicht. Dafiir bin
ich ihm zu tiefem Dank verpflichtet.

Mainz, im Juli 2022 Ruben Zimmermann

XV



Teil I:
Hermeneutik der Parabelauslegung






1. Kapitel:
Sinnwelten der Parabeln entdecken

Eine hermeneutische Hinfiihrung

Die Parabeln Jesu sind ritselhaft. So ist es nicht ungewohnlich, beim Lesen
dieser Miniaturerzihlungen auf Verstehensprobleme zu stofien, ja, zugespitzt
formuliert scheint Unverstindnis geradezu der Normalfall, wenn es um die
Parabeln Jesu geht. Nun kénnte man vermuten, dass diese Verstehensprobleme
insbesondere durch die zeitliche Differenz zur Entstehung der Texte zu er-
klaren sind. Wenn wir nur umfassendere Einblicke in die Sprachformen der
Antike oder die Lebenskontexte hitten, in denen sie entstanden sind, dann
liele sich dieses Unverstindnis auflosen. Die wissenschaftliche Annéherung
an die Parabeln hat teilweise derartige Einschdtzungen vertreten.

So unbestritten es die Aufgabe der historischen und literarischen Bibelwis-
senschaft ist, durch vertiefte Kenntnisse in Sprachform und Lebenswelten
Miss- und Unverstindnis zu reduzieren, so wenig gelingt es doch, die Vieldeu-
tigkeit von Parabeln aufzulosen oder zu konsensfihigen Interpretationen vor-
zudringen. Im Gegenteil. Trotz hochdifferenzierter Auslegungsmethodik fin-
den sich auch in der modernen Exegese zum Teil kontrire Positionen, so dass
in derselben Parabel von den einen zentrale Aussagen zum Gottesbild erkannt
werden, wihrend andere sie als karikierendes »Anti-Gleichnis« deuten. Einzel-
ne Figuren in der Erzahlung werden von der einen Auslegerin als Vorbilder
wahrgenommen, von dem anderen hingegen als abschreckender >Anti-Held«.
Wie kann so etwas sein?

Ich bin der Uberzeugung, dass Ritselhaftigkeit und Unabgeschlossenheit
wesentliche Bestandteile der Texte sind. Nicht nur Verstehensprobleme durch
den Graben der Geschichte und die begrenzte Kenntnis der altgriechischen
(Bilder-)Sprache sind Grund fiir das Unverstindnis. Die Ratselhaftigkeit ist
den Texten geradezu in ihre Textur eingewoben. Sie sollen nicht einfach und
leicht interpretiert werden konnen.

Darauf deuten bereits die textimmanenten AufSerungen der ersten Quellen
hin. Schon in den frithchristlichen Evangelienerzdhlungen lesen wir, dass die
Horer:innen von Jesu Worten die Parabeln nicht verstanden haben: »Und er
(Jesus) sprach zu ihnen: Versteht ihr diese Parabel nicht, wie wollt ihr dann
die andern alle verstehen?« (Mk 4,13; auch Joh 10,6). Auch die Jinger:innen
miissen Jesus eigens bitten: »Deute uns die Parabel ...« (Mt 13,36; vgl. Mk
4,10), das heifSt aber: Auch sie verstehen die Parabeln nicht oder zumindest
nicht auf Anhieb. Die bildhafte Parabelrede ist unverstindlich und mysterios.
Dies bringt auch der im Neuen Testament dominierende Gattungsbegriff



Sinnwelten der Parabeln entdecken

napafBoln (parabolé) zum Ausdruck, dessen traditionsgeschichtliche Ablei-
tung aus dem hebr. Ui (mashal) diesen enigmatischen Charakter einfingt
(z.B. Ez 17,2; Spr 1,6).!

Wenn es im Folgenden dennoch um die Entdeckung oder Erschlieffung
von Sinnzusammenhéngen geht, soll es nicht das Ziel sein, diese Unverstand-
lichkeit in klare Interpretationen oder, sprachwissenschaftlich formuliert, in
eindeutige Aussagesitze (Propositionen) zu tberfithren. Es geht vielmehr da-
rum, sich durch die Rétselhaftigkeit der Parabeln anregen und zu einem Ringen
um Verstehen herausfordern zu lassen. Parabeln laden zu einem Prozess des
Verstehens ein, lassen sich aber zugleich nicht von den Interpretierenden ver-
einnahmen und einfangen.

1.1. Die Parabeln Jesu — eine hermeneutische Herausforderung

Das Verstehen? der Gleichnisse ist offenbar nicht einfach, leicht und unstrittig.
Das gilt fiir die komplexeren Parabeln ebenso wie fiir die kurzen Miniatur-Er-
zahlungen, die in der Auslegungstradition als >Bildwort« oder >Gleichnis im
engeren Sinn« bezeichnet wurden.? Jilicher war der Meinung, dass sich bei
Letzteren eine Deutung ohnehin eriibrige, weil die Botschaft dieser Gleichnis-
texte sofort und unmittelbar einleuchte.> Doch spitestens auf den zweiten Blick
erweist es sich als problematisch, warum zum Beispiel der Sauerteig in einer so
groflen Menge Teig »versteckt« wird, wie ein Senfkorn >starke Zweige« fiir Vo-
gelnester ausbilden kann oder wie das >dumme Salz< seine Wiirze verlieren soll.
Parabeln sind eben nicht klar und eindeutig. Sie folgen ebenso wenig den Ge-
setzen philosophischer oder mathematischer Logik, wie sie auch keine bloflen
Binsenweisheiten formulieren. Nicht erst ein Blick in die Vielfalt spiterer Aus-
legungs- und Rezeptionsgeschichte bestitigt diese Einschitzung.

1. Inder LXX wird der Begriff %¢ (mashal) gewdhnlich mit wapaBoAy (parabolé) wie-
dergegeben; vgl. dazu Schopflin, '7!;7'?;; Schiile, Mashal.

2. Der folgende Abschnitt ist eine revidierte Fassung von Zimmermann, Spielraum, 3-13.

3. Ahnlich auch Wenham, Parables, 244: »But the parables are not so simple and unam-
biguous that no one could mistake their meaning.« Ferner Soding, Gottes Geheimnis,
60: »Es ist zugleich naiv anzunehmen, die Gleichnisse Jesu seien sonnenklar und kin-
derleicht.«

4. Diese Begriffe wurden durch die deutschsprachige Forschung gepragt: Bildwort (Bult-
mann) und Gleichnis im engeren Sinn (Jilicher).

5. Vgl Jilicher, Gleichnisreden, I, 114: »Sie vertragen keine Deutung, sie sind so klar und
durchsichtig wie moglich, praktische Anwendung wiinschen sie sich. Wenn man [...]
jemandem einen Spiegel vorhalt, dass er seine Hasslichkeit oder Schmutzflecke, die
ihn entstellen, wahrnehme, so bedarf man dazu keines weiteren erklirenden Wortes;
der Spiegel deutet eben besser, wie es in Wahrheit steht, als man es mit den ldngsten
Beschreibungen zu Stande brichte.«



Die Parabeln Jesu — eine hermeneutische Herausforderung

Schon die markanten Unterschiede im Verstehen dieser Texte innerhalb
der ersten Jahrzehnte der Rezeption, wie sie sich anhand der Paralleltiberliefe-
rungen von Mt, Lk oder EvThom ablesen lassen, dokumentieren eine beacht-
liche Deutungsvielfalt. Die Deutungsbediirftigkeit dieser Texte wird schon im
altesten Evangelium reflektiert (Mk 4,34) und zu zwei Parabeln werden auch
explizit Deutungen als erklirende Jiinger:innenbelehrung gegeben (zum Si-
mann: MKk 4,13-20par.; zum Unkraut im Weizen: Mt 13,36-43).

Was ist der Sinn, was die Intention dieser so ritselhaften Rede? Warum
benutzte Jesus ausgerechnet diese Redeform und warum war sie bei der For-
mung frithchristlicher Uberlieferung und Erinnerung so erfolgreich? Was ga-
rantiert jhren bleibenden Wert trotz dieser Deutungsambivalenz? Ist es ledig-
lich die enge Verbindung zu Jesus als erinnertem Urheber dieser Texte, oder
transportieren sie die Botschaft des Neuen Testaments in einer konzentrierten
Form, die durch keine andere Sprachform zum Ausdruck gebracht werden
kann? Wird religiose Wahrheit durch diese literarische Form in besonderer
Weise geformt?

Oder sind sie vielleicht gerade so formuliert, um nicht verstanden zu wer-
den? Versuchen sie, explizit einen Schleier um Jesus zu hiillen und voreiliges
Verstehen zu verwehren? Sind sie moglicherweise Teil einer Binnensprache von
Eingeweihten, vergleichbar mit den Geheimtexten von Mysterienreligionen?
So zumindest legt es Mk 4,11 nahe, wo davon die Rede ist, dass nur den
Jinger:innen das Geheimnis (t6 pvotrnpiov) anvertraut wird, nicht »denen
drauflen« (totg Z£w). Handelt es sich um eine bewusst verhiillende >esoteri-
sche« Rede fiir einen inneren Zirkel von Jesusnachfolger:innen? Sollen die Au-
Benstehenden, an die die Parabeln auch adressiert sind, bewusst im Unklaren
bleiben oder gar hinters Licht gefithrt werden? Wollte das Markusevangelium
sagen, »that imcomprehension was already there in response to Jesus’ message
and Jesus therefore used riddle parables to increase and punish that incompre-
hension«®? Oder muss die in Mk 4,12 angesprochene, so genannte >Ver-
stockungstheorie« auf erzahlpragmatischer Ebene bereits als theologische Ver-
arbeitung der Deutungsambivalenz der Parabeln verstanden werden?” Bedurfte
es nicht nur eines eigenen Appells zu héren (Mk 4,9), sondern schon bald einer
eigenen Erkldrung dafiir, warum ein Teil der Horer:innen Jesu offenbar >taub«
war fiir die Botschaft und Bedeutung der Parabelrede?

6. Crossan, Power, 21. Nach Crossan interpretiert Markus Jesu Parabeln als »punitive
riddle parables for his opponents« (ebd.), aber dieses Vorgehen war »not appropriate
or adequate to the intention of Jesus [...] because it is contradicted by the very context
of Mark 4, with, for example, its parable of the lamp. Parables are no more meant for
noncomprehension than a lamp is intended for nonlight« (a.a. O., 26-27).

7. Vgl. dazu den Beitrag von Popkes, Mysterion; dhnlich auch Wenham, Parables, 244:
»Jesus’ parabolic ministry therefore comes as God’s gift to some and as his judgement
to others.«



Sinnwelten der Parabeln entdecken

Man mag die Ritselhaftigkeit der Gleichnisse relativieren, beklagen, weg-
diskutieren oder verfluchen wollen. Es ist und bleibt gerade auch dieses Cha-
rakteristikum, das den Parabeln Jesu ihr ganz unverwechselbares Geprige und
ihre ansprechende Wirkung verleiht. Unverstandlichkeit ist konstitutiver Teil
der Parabelrede.

Doch diese Ritselhaftigkeit wird nicht zum Spiel oder gar zum Argernis
der Leser:innen entwickelt. Parabeln stehen in Kommunikationszusammen-
héngen, die nach Sinn und zum Teil sogar nach eindeutigen Handlungsorien-
tierungen verlangen: Sie sollen zum Beispiel ein Streitgesprach iiber die Tora
weiterbringen, sie sollen Probleme des familidren Rollenspiels entlarven oder
gesellschaftliche Missstdnde anprangern. Sie sollen zum Innehalten bewegen,
zur Erkenntnis fithren oder gar zum Handeln ermutigen. Parabeln wollen Ver-
stehensprozesse auslosen, sie wollen bedeutsam werden in konkreten Situatio-
nen, wollen zur Entdeckung von Lebenssinn fithren.® Doch wie kann dies mit
der genannten Unverstdndlichkeit und Rétselhaftigkeit zusammengebracht
werden?

Die paradox anmutende innere Logik dieser widerspriichlichen Pragmatik
besteht gerade darin, dass Parabeln durch ihre Ritselhaftigkeit Verstehenspro-
zesse erwirken sollen. Durch das primére Unverstdndnis wird ein Prozess des
Fragens, Staunens und Suchens ausgeldst, der letztlich zu einem vertieften Ver-
stehen fithren kann. Parabeln sind unverstandlich, um zum Verstehen zu fiih-
ren.’ Genau diese hermeneutische Strategie ist beabsichtigt.! Dabei darf der
Prozess des Verstehens nicht auf eine individuelle Sinnfindung begrenzt wer-
den. Obwohl Verstehen das Hauptziel des hermeneutischen Prozesses ist, ist es
nicht moglich, eine Losung wie beim Losen von Mathematikaufgaben zu fin-
den. Parabeln sind keine Gleichungen. Es kann mehrere Bedeutungen geben,
die sich im Extremfall sogar widersprechen. Die Bedeutung einer Parabel wird
sich je nach Zeit und Kontext immer wieder dndern. Diese Realitit zeigt sich

8. Anders hierzu Hedrick, Many Things, 103: »They raise questions and issues but pro-
vide no answers.«

9. Ganz dhnlich kann auch die Pragmatik der johanneischen Missverstindnisse beschrie-
ben werden (vgl. dazu Rahner, Mifverstehen, um zu verstehen). Diese Strategie zeigt
sich auch in den Wundergeschichten, weil sie bewusst das Absurde prisentieren. Sie
versuchen, zu irritieren und Unverstindnis hervorzurufen, weil sie iiber das Reale hi-
nausgehen, um einen neuen Erkenntnisweg aufzuzeigen. Vgl. dazu meinen Artikel:
Zimmermann, Wut des Wunderverstehens.

10. Vgl. auch Lohmeyer, Sinn der Gleichnisse, 156-157: »Parabelrede ist absichtliche Dun-
kelrede. [...] Jede Parabel ist alsdann der Deutung fihig und bediirftig; sie mag im
einzelnen leichter oder schwerer zu begreifen sein - selbst das bekannte Wort: >Nur
was aus des Menschen Herz kommt, macht ihn unrein« (Mt 15,11), ist eine Parabel und
bedarf der Deutung -, solche Deutung braucht auch nicht immer ausgesprochen oder
hinzugesetzt zu werden, wenn das Verstindnis auch so gesichert ist (vgl. Mt 13,51), aber
ohne Deutung ist grundsitzlich jede Parabel dunkel und undurchsichtig.«



Drei Perspektiven des Bibelverstehens. Eine hermeneutische Grundorientierung

zweifellos anhand der Interpretationsgeschichte der Gleichnisse. Unterschied-
liche Interpretationen derselben Parabel sind ebenso zu unterschiedlichen Zei-
ten der eigenen Lebensgeschichte denkbar.!! Dies bedeutet jedoch nicht, dass
eine dieser Interpretationen falsch sein muss. Dariiber hinaus muss die Be-
deutung nicht auf einen individuellen Entdeckungsprozess beschriankt bleiben:
Parabeln fordern nicht nur den einzelnen Leser oder die einzelne Horerin he-
raus. Sie regen in ihrer Deutungsaktivitit auch zu gemeinsamen Verstehens-
bemiihungen an. Durch die vielfach divergierenden Interpretationen rufen sie
kontroverse Debatten hervor.!? Gerade so werden sie zu einem Lockmittel der
Kommunikation und zum Anreiz einer kollektiven Sinnsuche ihrer Rezipie-
renden.

Was fiir eine erste Adressierten- oder eine spétere Leser:innengemeinde
gilt, bleibt ebenfalls fiir den wissenschaftlichen Diskurs giiltig. Tolbert kam be-
reits in den 1970er-Jahren zu einer bemerkenswerten Erkenntnis: Es finden sich
nicht nur vielféltige Interpretationen, sondern auch »scholars who share the
same assumptions concerning how one must hear the parables often present
radically different interpretations of the same parable stories«!3. Diese
Verstehensambivalenz der Parabeln Jesu fordert in besonderem Maf3e die her-
meneutische Reflexion heraus, was das Vorwort zu diesem Buch erklirt und
zugleich begriindet. Gerade weil das Verstehen der Parabeln strittig ist, stellt
sich die Frage nach der Begriindung der Verstehensvoraussetzungen und
-moglichkeiten. Mit anderen Worten: Das primére Unverstindnis erfordert
die Diskussion einer »Hermeneutik der Parabeln«!'4. Dabei konnen die Para-
beln zu einem Lernfeld des Bibelverstehens iiberhaupt werden.

1.2. Drei Perspektiven des Bibelverstehens
Eine hermeneutische Grundorientierung

Die Frage nach dem Verstehen der Parabeln fithrt zu der Grundfrage, wie sich
»Verstehen biblischer Texte« oder noch allgemeiner das »Verstehen von Texten«
iiberhaupt vollzieht. Die Hermeneutik der Parabeln Jesu bleibt insofern einge-
bunden in Grundfragen einer biblischen Hermeneutik, die ihrerseits eng mit
dem hermeneutischen Diskurs von Nachbardisziplinen wie z.B. der Philo-
sophie, Geschichtswissenschaft oder Literaturwissenschaft verschrankt ist.!s

1. Crossan spricht regelrecht von einem Prozess der »self-education«. »Parables were the
special pedagogy of Jesus’ kingdom of God.« Crossan, Parables of Jesus, 253.

12.  Crossan, Parables of Jesus, 253.

13. Tolbert, Perspectives, 15.

14. Hier werden Gedanken aus dem Sammelband Zimmermann, Hermeneutik der
Gleichnisse Jesu, aufgenommen und fortgefiihrt.

15.  Vgl. hier etwa den luziden Uberblick iiber die Hermeneutik-Definitionen der einzel-



Sinnwelten der Parabeln entdecken

Es versteht sich von selbst, dass ich diese breite Diskussion hier weder hinsicht-
lich der Genese biblischer Hermeneutik!® noch hinsichtlich der Systematik und
Einzelfragen fithren kann,'” stattdessen mdchte ich im heuristischen Sinn einige
Aspekte benennen, die fiir das Verstehen von Parabeln in der hier vertretenen
Weise weiterfiihrend sind.

Zunichst ist hierbei der Begriff des Verstehens zu kliren, der neuerdings
z.B. in radikal konstruktivistischen (Luhmann), dekonstruktivistischen (Derri-
da) oder postmodernen (Mersch) Ansitzen in Frage gestellt wurde.!® Ist Ver-
stehen tiberhaupt moglich, und was bedeutet es, wenn wir glauben, einen Text
»verstanden« zu haben?! Mit Kortner konnen wir zwar zunéchst konstatieren,
dass beim Verstehen immer die Sinnfrage gestellt wird. »Verstehen heif3t, den
Sinn von etwas zu erfassen. Sinn und Bedeutung sind grundlegende Kategorien
jeder Hermeneutik.«*

Doch sogleich stellt sich die Frage, auf welcher Ebene sich dieser Sinn ma-
nifestiert. Was soll konkret verstanden werden, wo werden Sinn und Bedeu-
tung sichtbar? Soll die Intention des Autors bzw. der Autorin einer Schrift re-
konstruiert werden, oder geht es darum, die in der Textstruktur inhédrente
Bedeutung zu decodieren? Oder aber sollen Lesende in der produktiven Aus-
einandersetzung mit einem Text Sinn entdecken?

Diese Fragen offenbaren drei Dimensionen bzw. Sinnwelten, die durch
die Jahrhunderte hindurch den (bibel-)hermeneutischen Diskurs bestimmt
haben, auch wenn sie jeweils in unterschiedlicher Weise fokussiert wurden.
Konkret geht es hierbei um die (historischen) Autor:innen, den Text und die
Lesenden.

nen Disziplinen in: Wischmeyer, Lexikon der Bibelhermeneutik; ferner in Luther/
Zimmermann, Studienbuch Hermeneutik, 13-71; sowie Zimmermann, Hermeneutik
(WiReLex).

16.  Vgl. dazu den Uberblick in dem vierbindigen Werk von Reventlow, Epochen der Bi-
belauslegung; ferner Wischmeyer, Handbuch der Bibelhermeneutiken.

17.  Vgl. dazu etwa Kortner, Einfithrung; auch Luther/Zimmermann, Studienbuch Herme-
neutik.

18. Dazu mein Uberblick iiber die sogenannte >Antihermeneutik« und >Posthermeneutik«
in Zimmermann, Wut des Wunderverstehens, 37-41. Zur Gadamer-Derrida-Debatte,
vgl. Michelfelder/Palmer, Dialogue and Deconstruction; aktueller dazu Gumbrecht,
Production of Presence; Albert, Kritik der reinen Hermeneutik; Mersch, Postherme-
neutik.

19. Ich konzentriere mich hier auf das Textverstindnis, d.h. die Texthermeneutik, die
jedoch nur einen Aspekt einer iiberspannenden Hermeneutiktheorie darstellt.

20. Vgl. Kortner, Einfilhrung, 1. Entgegen radikal dekonstruktivistischen und inter-
pretationistischen Ansitzen wird auch im philosophischen und literaturwissenschaft-
lichen Diskurs jenseits des Anspruchs von Objektivitit und Einheitlichkeit an der
Sinnfrage festgehalten oder zumindest eine gelingende, bedeutungsgerechte Kom-
munikation als Minimalforderung des Verstehens postuliert; vgl. etwa Schmidt, Rolle
von Selbstorganisation, 293-333; ferner Hermeneutik.



Drei Perspektiven des Bibelverstehens. Eine hermeneutische Grundorientierung

Ausgehend von Dannhauers Definition der allgemeinen Hermeneutik als
Anwendung methodischer Regeln, die der allgemeinen Auslegung von Texten
dienen,?! wurde Hermeneutik lange Zeit als die methodisch geleitete Kunst der
Auslegung eines Schriftwerks betrachtet. Ziel des Verstehensvorgangs war es
folglich, durch die richtige Anwendung bestimmter Auslegungsregeln den im
Text inhdrenten Sinn zu erfassen, der mit der urspriinglichen Intention des/der
Autor:in identisch sein miisse. Verstehen wurde hierbei ganz als rekonstrukti-
ver Vorgang aufgefasst, bei dem das z.B. durch zeitliche Differenz zum Autor
und zu der Textentstehung bestehende Verstehensdefizit ausgeglichen werden
miisse. Im Vordergrund der Sinnsuche standen hier eindeutig der Text und
sein:e Autor:in. Es war dann vor allem Schleiermacher, der die Zweipoligkeit
des Verstehensvorgangs hervorgehoben und neben dem Text und seinem Au-
tor auch die Interpretierenden bei der Sinnkonstitution eigens gewichtet hat.
Hermeneutik sei deshalb sowohl als »grammatisch-historische« wie auch als
»psychologische« Auslegung zu beschreiben.?? Die Interpretierenden treten
nach Schleiermacher in eine Interaktion mit dem Text und seinem/seiner Au-
tor:in, wobei die Auslegungskunst als (nach-)schopferischer Vorgang beschrie-
ben wird. Im Gefolge von Schleiermacher und Dilthey hat dann die phéno-
menologische Hermeneutik des 20. Jh.s das Verstehen als >objektbezogenen
Entschliisselungsvorgang« vollends in Frage gestellt und stattdessen den sub-
jektiven Prozess der Wahrnehmung bzw. Rezeption in den Mittelpunkt ge-
riickt. So formuliert Gadamer: »Eine philosophische Hermeneutik (wird) zu
dem Ergebnis kommen, dafl Verstehen nur so maéglich ist, daf3 der Verstehende
seine eigenen Voraussetzungen ins Spiel bringt. Der produktive Beitrag des In-
terpreten gehort auf eine unauthebbare Weise zum Sinn des Verstehens selber.
[...] Man kann diesen Sachverhalt auch so beschreiben, dafl Interpret und Text
je ihren eigenen >Horizont« besitzen und dafl jegliches Verstehen eine Ver-
schmelzung der Horizonte darstellt.«?

In (post-)strukturalistischen und rezeptionsésthetischen Hermeneutiken
fithrte die Hinwendung zu den Lesenden dann sogar zu einer expliziten Ab-
losung der Texte von ihren Autor:innen und ihren Entstehungssituationen,
was Barthes in das bekannte Diktum vom »>Tod des Autors« gegossen hat.?*
Der Text wurde hierbei als autonomes Kunstwerk betrachtet, das seinen Sinn

21.  Vgl. Sparn/Dannhauer, 189. Vgl. Ausschnitte der Idea boni interpretis (1630) in deut-
scher Ubersetzung in Luther/Zimmermann, Studienbuch Hermeneutik (CD-ROM).

22. Schleiermacher gewinnt diese Einsicht, indem er den Entstehungsprozess einer Rede
retrospektiv zuriickverfolgt; entsprechend sei Verstehen ein Nach-Konstruieren von
Sprache und Denken in der Rede; vgl. Schleiermacher, Hermeneutik und Kritik, 93-
94.

23. Gadamer, Klassische und Philosophische Hermeneutik, 109.

24. Vgl. Barthes, La mort de I'auteur, 491.



Sinnwelten der Parabeln entdecken

erst im produktiven » Akt des Lesens«?® bzw. Interpretierens entfaltet. »Was der
Text bedeutet, fillt nicht mehr mit dem zusammen, was der Autor sagen
wollte.«? Hermeneutik wird hierbei aus der Verengung auf die Textinterpreta-
tion herausgefithrt und zu einer allgemeinen Verstehenslehre bzw. Lebenswelt-
hermeneutik ausgeweitet. Ziel des hermeneutischen Prozesses ist dann nicht
mehr die Dekodierung von Textsinn, sondern die umfassende Deutung von
Selbst und Welt, die durch die Auseinandersetzung mit dem Text initiiert
wird.?”

Das unbestreitbare Verdienst der strukturalistischen und rezeptionsasthe-
tischen Ansitze war es, die Eigenstindigkeit des Textes auf der einen bzw. der
Rezipierenden auf der anderen Seite hervorgehoben zu haben. Gleichwohl stel-
len sich auch hier Riickfragen: So ist gegeniiber iiberzogen strukturalistischen
Ansitzen zu fragen, wie der Sinn eines Textes ausgesagt werden kann, wenn
nicht Lesende ihn zuerst entdecken und beschreiben? Eine autonome Struktur
von Texten ohne Leser:in bleibt ohne Bedeutung. Aber kann umgekehrt die
Sinnkonstitution ganz dem freien Spiel der Lesenden iiberlassen werden? Re-
duziert sich die Bedeutung — oder gar die Wahrheit des Textes somit nicht auf
eine willkiirliche subjektive Konstruktion? Wie bleibt gelingende Kommuni-
zierbarkeit tiber (Text-)Sinn dann noch gewiéhrleistet? In welcher Weise blei-
ben Sinnkonstruktionen noch berechtigt auf den Text bezogen und unterliegen
nicht dem je und je neuen Akt des Sprechens oder der Kognition? Gibt es nicht
wenigstens eine minimale Kontinuitit im Verstehen eines Textes?

So hilfreich die Differenzierung der unterschiedlichen Perspektiven er-
scheint, so falsch wire eine Trennung und Isolierung einzelner Aspekte. Schon
U. Eco hatte gegeniiber dekonstruktivistischen Ansitzen die Balance zwischen
der intentio lectoris, der intentio auctoris und sogar einer intentio operis ange-
mahnt.?® Entsprechend diirfen Sinn und Bedeutung nicht einseitig auf einen
der drei Aspekte begrenzt werden. So ist der vorliegende hermeneutische
Ansatz von der Uberzeugung geprigt, dass historische:r Autor:in, Text und
Rezipierende eng zusammengehdren und gerade in ihrer wechselseitigen Ver-
wiesenheit Sinn konstituieren. Die je verschiedenen Perspektiven bringen je
komplexe Dimensionen mit ein, weshalb ich hier von >Sinnwelten<** sprechen
mochte.

Eine mogliche Vernetzung der drei Komponenten des Textverstehens kann
durch eine Erkldrung des hermeneutischen Prozesses im Modell der Kom-

25.  Vgl. Iser, Akt des Lesens.

26. Ricceur, Philosophische und Theologische Hermeneutik, 28.

27. Vgl. hier etwa Ricceur, Philosophische und Theologische Hermeneutik, 28: Hermeneu-
tik ziele »nicht eigentlich auf eine Hermeneutik des Textes, sondern auf eine Herme-
neutik, die von dem durch den Text gestellten Problem ausgeht«.

28. Vgl. Eco, Die Grenzen der Interpretation, 35-39; Dalferth, Kunst des Verstehens, 293 f.

29. Vgl. zum Begrift der Sinnwelten auch dhnlich Dalferth, Kunst des Verstehens, 39-48.



Drei Perspektiven des Bibelverstehens. Eine hermeneutische Grundorientierung

munikation aufgezeigt werden. Wahrend von Gadamer der Verstehensvorgang
in der Metapher des >Gespréchs« als ein Dialog der beiden Komponenten Text
und Interpret:in in ihren jeweiligen Verstehenshorizonten beschrieben wur-
de,® ist es in der historisch gepréigten Bibelwissenschaft etabliert, die histo-
rischen Autor:inen bzw. allgemeiner den historischen Entstehungshorizont
des Textes eigens in den Blick zu nehmen. In Ankniipfung an die Gesprichs-
Metapher Gadamers kann das Verstehen des biblischen Textes folglich als ein
Trialog oder dreistelliger Kommunikationsvorgang® beschrieben werden, der
gleichermaflen Text, Entstehungssituation und Gegenwartsrezeption mitein-
bezieht. In unterschiedlichen Publikationen habe ich dieses >hermeneutische
Dreieck« zugrunde gelegt und néher expliziert.

Wihrend man in fritheren Ansitzen der Bibelhermeneutik streng zwi-
schen methodischer Exegese und hermeneutischer Applikation unterschied,*
haben neuere Ansitze die enge Verschrinkung zwischen Hermeneutik und
Methodik wahrgenommen.?* Die Hermeneutik darf zwar nicht auf ein Metho-
denproblem reduziert werden, andererseits kann sich die Methodik der Aus-
legung nicht aus dem hermeneutischen Zirkel davonstehlen. Entsprechend ge-
lingt es etwa Oeming oder Wischmeyer, den jeweiligen hermeneutischen
Perspektiven auch einzelne Methoden der Bibelauslegung zuzuordnen.’> So

30. Vgl. Gadamer, Wahrheit und Methode, 391: »Es ist also ganz berechtigt, von einem
hermeneutischen Gesprich zu reden. [...] Auch zwischen den Partnern dieses >Ge-
spriachs«< findet wie zwischen zwei Personen eine Kommunikation statt, die mehr ist
als blofle Anpassung. Der Text bringt eine Sache zur Sprache, aber daf} er das tut, ist
am Ende die Leistung des Interpreten. Beide sind daran beteiligt.«

31.  Zur deskriptiven Erschlieffung dieses Sinngeschehens habe ich an anderer Stelle das
von K. Bithler entwickelte so genannte »Organon-Modell« (vgl. Bithler, Sprachtheorie,
24-33) herangezogen und das Verstehen eines historischen Textes als verzogerten
Kommunikationsvorgang beschrieben. Vgl. Zimmermann, Spielraum, 10-11.

32. Vgl. etwa die Struktur der »Hermeneutik der Gleichnisse Jesu«, der »Hermeneutik der
frithchristlichen Wundererzdhlungen« oder in Luther/Zimmermann, Studienbuch
Hermeneutik, 59-64; Zimmermann/Luther/Roth, Kunst der Auslegung.

33. Vgl etwa Weder, Neutestamentliche Hermeneutik, 5; Berger, Hermeneutik des Neuen
Testaments, 108-124.

34. So mit Nachdruck O. Wischmeyer, die »programmatisch davon aus(geht), dass die
Exegese, d.h. die methodengeleitete Auslegung der neutestamentlichen Texte, auch
das sachgemafle Instrument des Verstehens dieser Texte sei. Ein Verstehen der neutes-
tamentlichen Texte an jhrer methodischen Auslegung vorbei ist ein nonsense.« Wisch-
meyer, Hermeneutik, IX-X. Ahnlich Luz, Theologische Hermeneutik, 21f., 88-93 (mit
Verweis auf Oeming und Pokorny).

35. Vgl bei Oeming das zusammenfassende Schaubild mit der Zuordnung von 14 Aus-
legungsmethoden zu den vier Polen des Verstehensprozesses; vgl. Oeming, Biblische
Hermeneutik, 176; auch O. Wischmeyer integriert die Methoden der Bibelauslegung in
die Hermeneutik, die dhnlich wie bei Oeming als »A Historisches Verstehen« (21-59),
»B Rezeptionsgeschichtliches Verstehen« (61-125), »C Sachliches Verstehen« (127-171)
und »D Textuelles Verstehen« (173-209) strukturiert wird: Wischmeyer, Hermeneutik;

1



Sinnwelten der Parabeln entdecken

lasst sich das hermeneutische Dreieck um die jeweiligen Methoden der Er-
schliefung einer bestimmten Seite erweitern (Abb. 1). Um den Text sachgemaf3
interpretieren zu konnen, bedarf es sprachwissenschaftlicher Methoden. Um
die Autor:innen in ihren historischen Kontext zu verstehen, kdnnen Methoden
der Geschichtswissenschaft herangezogen werden, wihrend die Rezipienten-
seite durch leser:innenorientierte Methoden zu erhellen ist. Entsprechend spie-
len drei Dimensionen bei der Entdeckung und ErschliefSung textlicher Sinn-
welten eine Rolle:

Sprach- bzw. literaturwissenschaft-
liche Methoden — Sprachliche
Gestalt des Textes als kohérenter
Sinnzusammenhang

Verstehen des
biblischen Textes

Geschichtswissenschaftliche Rezeptionsisthetische
Methoden — Textentstehung Methoden — Sinnent-

als historischer Sinnzusam- deckung im gegenwirtigen
menhang Akt des Lesens

Abb. 1: Hermeneutisches Dreieck des Bibelverstehens

Verstehen darf also weder einseitig als autor:innenfixierter Mitteilungsvorgang,
noch als textbezogene Wirkungsgeschichte oder als leser:innengeleiteter Kon-
struktionsprozess missverstanden werden. Im Prozess der Sinnstiftung beein-
flussen sich Entstehungssituation, Textgestalt und Akt der Rezeption wechsel-
seitig. Der Sinngehalt wird zwar durch eine sprachliche Gestalt entscheidend
vorgepragt. Allerdings wird man ein historisches Textzeugnis kaum erschlie-
en konnen, wenn man nicht auch den geschichtlichen Entstehungsrahmen
kennt. SchliefSlich bringen auch gegenwirtige Leser:innen Vorverstindnisse
und Fragen in den Lesevorgang mit ein, die die Sinnstiftung zu einem produk-
tiven und nicht nur rekonstruktiven Geschehen werden lassen.?® Jede Dimen-
sion hat ihren Eigenwert, steht aber zugleich in einer Wechselbeziehung zu den

ferner spricht Backhaus von der »rekonstruktiven« bzw. »applikativen Hermeneutike,
vgl. Backhaus, Die géttlichen Worte, 153-160.

36. Dieser Ansatz wurde in der neueren Literaturwissenschaft vor allem durch die Rezep-
tionsasthetik etabliert und in verschiedenen Arbeiten fiir das Verstehen biblischer
Texte fruchtbar gemacht. Vgl. dazu Warning, Rezeptionsasthetik; Iser, Akt des Lesens;
Nisslmiiller, Rezeptionsasthetik; Kortner, Der inspirierte Leser; Parris, Reception
Theory and Biblical Hermeneutics. Weitere Einzelheiten dazu siehe Kapitel s.



Auf der Suche nach einer integrativen Parabelhermeneutik

anderen Dimensionen, die sich in einem zirkuldren bzw. spiralférmigen Pro-
zess beeinflussen. Verstehen ereignet sich insofern erst im reziproken Zusam-
menwirken aller drei Komponenten.

Betrachten wir die Bibelhermeneutik im Modell eines Kommunikations-
vorgangs, gelingt es folglich, die unterschiedlichen Perspektiven und Annahe-
rungen, wie sie sich innerhalb der Geschichte der Textauslegung zeigen, in ein
Gesamtmodell zu integrieren.”’” So konnen die historischen Hermeneutiken,
wie sie von Semler bis zur >historisch-kritischen< Methode oder gegenwirtig
in kulturgeschichtlichen Fragestellungen ihre Auspridgung finden, als Hin-
wendung zur Entstehungssituation des Textes betrachtet werden. Die im Zuge
des linguistic turn entwickelten sprach- bzw. literaturwissenschaftlichen Aus-
legungsmethoden stellen den Text selbst in den Mittelpunkt, wihrend leser:in-
nenorientierte Annaherungen an den Text, wie sie in feministischen oder ak-
tuell 6ko-hermeneutischen Ansitzen besonders deutlich und reflektiert zutage
getreten sind, die Rezipierendenseite in den Blick nehmen. Die einzelnen As-
pekte miissen aber nicht gegeneinander ausgespielt und abgegrenzt werden. Sie
haben ihre je eigene Berechtigung, gelingt es doch mittels spezifischer Metho-
den, einzelne Aspekte in dem durch den Bibeltext evozierten Sinngeschehen
besonders in den Vordergrund zu riicken. Jede einzelne Perspektive hat jedoch
zugleich ihre Begrenzung, indem die Fokussierung auf einen Aspekt andere
ebenso mafgebliche Aspekte in den Hintergrund treten oder gar unberiick-
sichtigt lasst. Nur im Zusammenspiel der unterschiedlichen Perspektiven und
Methoden ist somit ein sachgemafles Verstehen des Bibeltextes moglich.

1.3. Auf der Suche nach einer integrativen Parabelhermeneutik

Die im Vorhergehenden dargestellten Zugiange des Bibelverstehens, die ideal-
typisch als historisch, literarisch und rezeptionsasthetisch betrachtet werden
konnen, lassen sich in besonderer Weise beim Verstehen von Parabeln im Laufe
der Interpretationsgeschichte nachweisen. Dass sich eine Parabelhermeneutik
in dieser dreifachen Weise entwickeln konnte, wurde durch die Texte selbst
evoziert. Die Parabeln lassen sich unter historischer Perspektive ebenso verste-
hen wie unter einer textbezogenen literarischen. Sie sind aber in hohem Mafle
auch leser:innenorientierte Texte, so dass den Rezipierenden gebiihrender Platz
eingerdumt werden muss.

37. Vgl auch Oeming, Biblische Hermeneutik, 175: »Es zeigte sich einerseits, dass jede der
Methoden bestimmte Facetten des Bibeltextes besonders klar erhellen kann und somit
ein relatives Recht hat, dass aber andererseits jede ihre blinden Flecken hat und somit
der kritischen Erganzung bedarf.«



Sinnwelten der Parabeln entdecken

Auch der im Folgenden vorgestellte integrativ-hermeneutische Ansatz
lasst sich hier anfiigen: So geht es mir in historischer Perspektive nicht um die
Rekonstruktion der authentischen Jesusworte und eines postulierten Uberlie-
ferungsweges. Gleichwohl werden historische Fragen gestellt, wenn sozial-
geschichtlich nach dem >bildspendenden Bereich« gefragt wird, wenn die Uber-
tragungsvorgéinge diachron in >Bildfeldtraditionen« eingeordnet werden oder
wenn mit der Paralleliiberlieferung der Texte eine frithe Wirkungs- und Rezep-
tionsgeschichte wahrgenommen wird.

Die literarische Fragestellung spielt insofern eine wichtige Rolle, als eine
genaue, >sprachlich-narratologische Analyse« der Texte gefordert wird. Hierbei
spielt die Untersuchung der Erzdhlweise des Textes ebenso eine Rolle wie die
Ermittlung von Transfer-Signalen und Interaktionsweisen, die seine Meta-
phorizitat anzeigen. Daher miissen wir uns fragen, wie eine Metapher entdeckt
wird und wie sie funktioniert. Man halt nach Signalen im Text bzw. nahen
Paratexten Ausschau, die eine Bedeutungstransfer anzeigen (z.B. Das Ko6nig-
reich Gottes ist wie ...) und die Art und Weise, inwiefern zwei semantische
Felder innerhalb eines metaphorischen Textes zusammengebracht werden.
Um den Text vor ideologischen Eintragungen und vorschnellen Aneignungen
zu schiitzen, soll er moglichst genau erst einmal in seiner sprachlichen Gestal-
tung und asthetischen Struktur untersucht und dargestellt werden. Gleichwohl
werden die Parabeln dabei nicht als poetische »autonome Kunstwerke« betrach-
tet, die isoliert verstanden werden konnen. Die Einordnung in den literarischen
Kontext ist ebenfalls ein wesentlicher Aspekt der sprachlichen Analyse, die be-
sonders als Zuordnung zum jeweiligen Quellenbereich verstanden wird.

Historische und literarische Aspekte sollen nicht zum Selbstzweck ermit-
telt werden, sondern dienen letztlich einem gegenwirtigen Verstehen. Im Akt
des Rezipierens werden Deutungshorizonte eréffnet und Sinnzusammenhénge
entdeckt. Die Analyse der historischen Entstehungszusammenhénge und der
sprachlichen Gestalt der Parabel geben die Verstehensrichtung vor, so dass
nicht beliebig in den Text hineininterpretiert werden kann. Sie bewahren den
rezeptionsisthetischen Zugang vor einer einseitigen oder vorschnellen Verein-
nahmung des Textes und machen sein Eigengewicht, seine Fremdheit deutlich.
So wird der Auslegungsvorgang vorstrukturiert, muss aber letztlich von jedem
Leser und jeder Leserin je neu vollzogen werden.

Die Kommunikationsstruktur von Parabeln ist komplexer als bei anderen
Bibeltexten: Die Parabeln sind erzihlte Erzdhlungen mit einem erzihlten Er-
zahler und erzahlten Adressaten. Mit Blick auf die Adressierten kann man drei
Ebenen unterscheiden: 1) die Horer:innen der Parabel in der erzihlten Welt,
2) die Erstadressierten des Evangeliums sowie 3) die gegenwirtig Lesenden.
Letztere sind bei einer rezeptionsasthetischen Sinnsuche primér fokussiert, al-
lerdings konnen die anderen Adressierten- bzw. Rezipierenden eben Einfluss
auf den aktuellen Prozess der Sinnkonstruktion nehmen. Die Wahrnehmung

14



Auf der Suche nach einer integrativen Parabelhermeneutik

dieser komplexen Kommunikationsstruktur ist insbesondere relevant, wenn
man nach Verstehensbedingungen und Verstehensschwierigkeiten von Gleich-
nissen fragt.

So hilfreich es im heuristischen Sinn ist, einzelne Positionen moglichst
scharf gegen andere Zugédnge abzugrenzen, so einseitig und unsachgemaf sind
dann oft die Ergebnisse, sei es, dass sie andere Positionen in einer verzerrenden
Weise karikieren, sei es, dass sie etablierte Methoden in vereinnahmender Wei-
se der eigenen Position subsumieren. Verschiedene Zugdnge im Verstehen der
Parabeln Jesu miissen aber nicht gegeneinander ausgespielt werden.

Unterschiedliche Perspektiven koénnen in einer integrativen Hermeneutik
vereint werden. Nicht die einzelnen Auslegungsschritte, die in den Kapiteln 7
bis 12 Anwendung finden, sind folglich Neuland des hier vorgestellten An-
satzes, vielmehr ist es eher die integrative Kombination unterschiedlicher As-
pekte, die tiber frithere Interpretationen hinausgeht und zu einer multiperspek-
tivischen, offenen — und damit postmodernen Hermeneutik fithrt. Bevor diese
néher entfaltet wird, soll aber ein Uberblick iiber den gegenwirtigen Stand der
Forschung gegeben werden.

15



2. Kapitel:
Verstehen von Parabeln im Licht der Forschung

Parabeln provozieren Auslegungen. In ihrer Rétselhaftigkeit und Deutungs-
offenheit verweigern sie sich enggefiihrten Interpretationen. Vielmehr fordern
sie in unterschiedlichen Kontexten und Zeiten immer wieder neu zur Aus-
legung heraus, lassen mit neuen Methoden auch neue Facetten ihrer Sinn-
welten zum Vorschein kommen. Parabeln verstehen zu wollen heifit im Licht
der hermeneutischen Horizontverschmelzung Gadamers! deshalb auch im-
mer, sie im Horizont ihrer Auslegungsgeschichte wahrzunehmen. Dies recht-
fertigt eine etwas ausfiihrlichere Darlegung der Forschung. Allerdings mochte
ich hier keine umfassende Auslegungsgeschichte durch die Jahrhunderte? pra-
sentieren, vielmehr geht es um die Interpretationsansitze in der neueren For-
schung seit Jiilicher, der einen Meilenstein innerhalb der modernen Gleichnis-
bzw. Parabelforschung gesetzt hat. Dabei sollen die in Kapitel 1 dargelegten
drei Perspektiven leitend fiir eine systematische Darstellung sein.* Auch wenn
einzelne Autor:innen zum Teil mehrere Aspekte erfassen,* zeigen sich doch in

1. Siehe Kapitel 1 sowie Gadamer, Klassische und Philosophische Hermeneutik, 109.

2. Vgl etwa die Auslegungsgeschichte durch die Jahrhunderte bei Gowler, The Parables
after Jesus. Fiir Hedrick gibt es insgesamt nur fiinf markant unterschiedliche Phasen
des Parabelverstehens in den letzten 2000 Jahren: 1) authentische Auslegung der Erst-
horer Jesu; 2) anti-historische, allegorische Auslegung der frithen und spiteren Kirche
(ca. 50 n.Chr. - 19. Jh.); 3) historisierend-moralische Auslegung seit Jiilicher; 4) sym-
bolisch-metaphorische Auslegung seit Dodd (mit dem Reich Gottes als Referenten);
5) asthetisch-existenziale Auslegung seit Via; vgl. Hedrick, Poetic Fictions, 7-10. Diese
Einteilung zeigt vor allem hinsichtlich des zweiten Zeitraums eine zu grofle Verein-
fachung, denn die Gleichnisauslegung durch mehrere Jahrhunderte kann kaum samt
und sonders unter der Kategorie des »Allegorischen« subsumiert werden.

3. Dabei greife ich auf meine fritheren Darstellungen der Forschungen zuriick, wie
Zimmermann, Gleichnishermeneutik (2008), Kap. 2 in Puzzling the Parables (2015)
und Hans Weder und die neueste Gleichnisforschung (2018). Neuere chronologische
Forschungsiiberblicke finden sich bei Blomberg, Interpreting the Parables (2012), 33—
194; Mell, Gleichnisforschung 1 (2011) und Gleichnisforschung 2 (2013); Wright, Jesus
The Storyteller (2014), 20-42; Thurén, Parables Unplugged (2014), 3-50; Snodgrass,
Stories with Intent (2018), 812-857; Ottenheijm/Poorthuis, Parables in Changing
Contexts (2020), 1-11; Erlemann, Gleichnisse (2020), 57-131, Strong, Fables of Jesus
(2021), 8-23.

4.  Man denke z.B. an H. Weder, dessen Arbeit sich im Untertitel zur seinerzeit vorherr-
schenden »Traditions- und Redaktionsgeschichtlichen Analyse« bekennt (siche We-
der, Gleichnisse Jesu), er aber zugleich einen der profiliertesten theologisch-herme-
neutischen Entwiirfe bietet; oder an L. Schottroff, die der sozialgeschichtlichen
Auslegung verpflichtet ist, aber ebenso auch eine explizit theologische Zielsetzung
verfolgt (Schottroff, Gleichnisse Jesu). Schwierig ist, auch J. D. Crossan zuzuordnen,



Historische Zugénge

der Regel klare Positionierungen in der Auslegung, so dass das Werk verein-
fachend einem bestimmten Typus zugeordnet werden kann; teilweise werden
verschiedene Werke eines Autors/einer Autorin an unterschiedlichen Stellen
genannt.

Der Forschungsiiberblick versucht zugleich, eine Briicke zwischen der oft
nebeneinander bestehenden englischsprachigen und deutschsprachigen Para-
belforschung zu schlagen. Neuere Werke werden mit einer gréleren Ausfiihr-
lichkeit dargestellt.

2.1. Historische Zuginge

Die Dominanz historisch-kritischer Fragestellungen in der Exegese des letzten
Jahrhunderts hat auch im Parabelverstehen die historische Annaherung lange
Zeit in den Vordergrund riicken lassen. Dabei war die Parabelforschung eng
mit der Frage nach dem historischen Jesus verbunden.® Durch alle Phasen der
historischen Jesusforschung hindurch wurde immer an dem Grundbekenntnis
festgehalten, dass die Parabeln zum »Urgestein« der Jesusiiberlieferung zéhlen.
Mit den Parabeln glaubte man besonders nah an den so genannten >histori-
schen Jesus< und seine Verkiindigung heranzukommen. Die einzelnen histori-
schen Annaherungen konnen dabei durchaus unterschiedliche Akzente setzen.

2.1.1.  Die Parabeln des >historischen Jesus<

Im Zuge der Forschungsperspektive des >historischen Jesus< versuchen Para-
belforscher:innen immer wieder, den urspriinglichen Bestand der Parabeln
Jesu in den Blick zu nehmen und Umfang und Form bis hin zu Wortlaut-
fassungen der Parabeln zu rekonstruieren. Ziel der Auslegung war es hierbei,
zur Parabelrede Jesu vorzudringen, die in den biblischen Texten nur noch
mittelbar erhalten sei. Diese Form historischen Arbeitens reicht von Adolf
Jiilichers Opus Magnum® {iber Joachim Jeremias’ Suche nach der »ipsissima

der in seinen drei Parabelbiichern einen Weg vom streng historischen (In Parables),

zum literarischen (Cliffs of Fall) bis hin zu einer rezeptionsgeschichtlichen Auswei-

tung des Parabelbegriffs (Power) zuriicklegt. Im Deutschsprachigen ist Kurt Erle-
manns (Euvre mit insgesamt fiinf Parabelbiichern zwischen 1988 und 2020 viel-
schichtig und zeigt neben Konstanten auch markante Veranderungen, vgl. zuletzt

Erlemann, Gleichnisse.

Vgl. zu diesem Punkt vor allem Kapitel 3 in diesem Buch.

6. Vgl. A. Jilicher, Die Gleichnisreden Jesu, Tiibingen 1910 (im Folgenden sollen - ab-
weichend zum sonstigen Buch - zur leichteren Orientierung die vollstindigen Titel
genannt werden). Der Titel von Jilichers opus magnum ist selbsterkldrend, denn er
suchte nach dem Sinn der miindlichen Gleichnisdarbietung des geschichtlichen Jesus.

v

17



Verstehen von Parabeln im Licht der Forschung

vox«” und der »Originalbedeutung«® oder nach der »authentic voice«® bei
Jonathan Breech und den frithen Arbeiten von John D. Crossan'® bis hin zu
dem von Robert W. Funk gegriindeten »Jesus Seminar« am Westar Institute,
das sich noch zum Ende des 20. Jh.s zum Ziel gesetzt hatte, die authentischen
Jesusworte — und dabei besonders auch die authentischen Parabeln - zu
bestimmen.!! Bernard Brandon Scott,'? selbst Griindungsmitglied des Jesus
Seminars, konzentrierte sich in seiner Monographie entsprechend auf die
vom Seminar als authentisch befundenen Parabeln.’* Gleichzeitig versuchte
er, unter Einbeziehung der Oralititsforschung in einem methodischen Drei-
schritt die »ipsissima structura«'* der Jesusparabeln herauszuarbeiten.'®
Weniger die Rede Jesu als vielmehr die Ursprungssituation wurde von dem
britischen Parabelforscher Charles H. Dodd in den Mittelpunkt geriickt: In wel-
cher geschichtlichen Situation (»setting in life«!¢) wurden diese Texte gespro-
chen, wie ist der historische Kontext zu bestimmen? Dodd - und ihm folgend
auch Jeremias - unterschied hier deutlich zwischen der Situation im Leben Jesu

Eine umfangreiche Wiirdigung Jiilichers bei U. Mell (Hg.), Die Gleichnisreden Jesu
(1899-1999). Beitrdge zum Dialog mit Adolf Jilicher, BZNW 103, Berlin/New York
1999.

7. Jeremias beschreibt zehn Stufen, wie dieser Weg »von der Urkirche zu Jesus zuriick!«
(S. 19) vollzogen werden konne; J. Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, Gottingen 111998, 19—
114.

8. Jeremias, Gleichnisse Jesu, 18.

9. J. Breech, The Silence of Jesus: The Authentic Voice of the Historical Man, Phila-
delphia 1983.

10. J.D. Crossan, In Parables: The Challenge of the Historical Jesus, New York 1973, der
von »original sayings« spricht und zur Rekonstruktion das doppelte Unableitbarkeits-
kriterium anwendet (a.a.O., 5).

1. Vgl dazu R. W. Funk u.a., The Five Gospels: What Did Jesus Really Say?, San Francis-
co 1997; zu den Gleichnissen besonders jetzt E. F. Beutner (Hg.), Listening to the Par-
ables of Jesus. Jesus Seminar Guide, Santa Rosa 2007; fiir einen Uberblick iiber die
Westar-Liste der authentischen Parabeln Jesu siehe Kapitel 3.

12. Vgl. B. B. Scott, Hear Then the Parables. A Commentary on the Parables of Jesus,
Minneapolis 1989.

13. In seinem zweiten Buch beschiftigt sich Scott mit 9 Gleichnissen, die fiir ihn die
Grundlage fiir Jesus Botschaft vom Konigreich Gottes darstellen. Vgl. B. B. Scott, Re-
Imagine the World: An Introduction to the Parables of Jesus, Santa Rosa 2001. Folgen-
de Gleichnisse behandelt er: 1. Vom Sauerteig; 2. Vom Senfkorn; 3. Vom leeren Glas
(EvThom 97); 4. Vom verborgenen Schatz; 5. Vom barmherzigen Samariter; 6. Vom
verlorenen Sohn; 7. Vom unehrlichen Verwalter; 8. Vom Schalksknecht; 9. Vom gro-
en Abendmabhl.

14. Dieser Begriff zuerst bei J. D. Crossan, Cliffs of Fall: Paradox and Polyvalence in the
Parables of Jesus, New York 1980, 27.

15. Vgl. Scott, Parables, 74-76.

16. Vgl. Ch. H. Dodd, The Parables of the Kingdom, London 1935 (zit. Paperback Repr. der
rev. Aufl,, Glasgow 1978), Chap. IV, 84-114.



Historische Zugénge

und der des frithen Christentums, wobei das Ziel der Auslegung gerade darin
bestehe, zum urspriinglichen Kontext zuriickzugelangen. »We shall sometimes
have to remove a parable from its setting in the life and thought of the Church,
as represented by the Gospel, and make an attempt to reconstruct its original
setting in the life of Jesus.«!”

Auch in der neueren Parabelforschung begegnet noch dieser klassisch re-
konstruktive Ansatz, ja, wird zum Teil sogar in extremer Weise umgesetzt. So
hat John P. Meier in Band 5 seiner umfangreichen Studie zum historischen
Jesus (The Marginal Jew) einen Paukenschlag in der Parabelforschung ge-
setzt.’® In Anwendung seiner seit Band 1 grundgelegten Echtheitskriterien'
kam er zu dem Ergebnis, dass nur vier Parabeln den Test der Authentizitit
bestehen.?’ Damit legte er Dynamit an ein Grundbekenntnis der Jesus- und
Parabelforschung. Man kénne nach Meier deshalb nicht mehr einfach behaup-
ten, dass der historische Jesus bevorzugt in Parabeln gesprochen habe, selbst
wirkméchtige Texte wie die Parabel vom Barmherzigen Samariter scheitern
z.B. am Kriterium der Mehrfachbezeugung.?!

Nach Amy-Jill Levine sei es notwendig, die »original provocation« und den
»initial context« der Stimme des jiidischen Rabbi Jesus wiederzugewinnen,? da
die Evangelisten die Parabeln Jesu >domestiziert« hiatten. Der originale Kontext
sei vor allem ein jidischer, so dass das Ziel der Auslegung sei, die Botschaft zu
horen, die »a first-century Jewish audience would have heard«?.

Einen kreativen Versuch, diachrone historische Riickfragen mit narrato-
logischen Methoden zu verkniipfen, wurde von Stephen I. Wright vorgelegt.
Er arbeitet sich in den groflen Teilen des Buches von der Evangelientiberliefe-

17. Dodd, Parables, 84.

18. J. P. Meier, Probing the Authenticity of the Parables. Volume 5 of: A Marginal Jew:
Rethinking the Historical Jesus (ABRL), New Haven/London 2016.

19. Vgl. die Wiederholung der Kriterien in Meier, Probing the Authenticity, 12-17. 1) Cri-
terion of Embarrassment; 2) Criterion of Discontinuity; 3) Criterion of Multiple Attes-
tation; 4) Criterion of Coherence; 5) Criterion of Jesus’ Rejection and Execution.

20. Nach Meier sind diese »the happy few« (Probing the Authenticity, 230), wie er sie
nennt: 1) Das Senfkorn-Parabel (Mk 4,30-32par.), 2) die Bosen Winzer (Mk 12,1-
12par.), 3) Das Gastmahl-Parabel (Mt 22,2-14par.) und 4) die anvertrauten Pfunde
(Mt 25,14-30).

21.  Vgl. zur kritischen Auseinandersetzung mit Meier Zimmermann, Ruben, Memory and
Jesus’ Parables: J. P. Meier’s Explosion and the Restoration of the >Bedrock« of Jesus’
Speech, in: Journal for the Study of the Historical Jesus 16 (2018), 156-172; ferner wei-
tere Einzelheiten zu diesem Ansatz unten in Kapitel 3.

22. Vgl. A.-J. Levine, Short Stories by Jesus: The Enigmatic Parables of A Controversal
Rabbi, New York 2014, of. Zur »domestication« durch die Evangelisten z.B. a.a.O.,
14.278.

23. Levine, Short Stories, 14.

19



Verstehen von Parabeln im Licht der Forschung

rung (»Part 2: Hearing the Stories through the Gospels«?*) zur Rezeption der
Parabeln von potenziellen Horer:innen in Galilda, auf dem Weg (»on the way«)
und in Jerusalem (»Part 3: Hearing the Stories with the First Listeners«?*) vo-
ran, um erst im Schlusskapitel zu »Jesus the Storyteller«? (Part 4) zu gelangen.
Jeweils werden die narratologischen Kategorien »setting, point of view, charac-
ter and plot«?” zur Analyse herangezogen, denn - ob nun miindlich oder
schriftlich - die Parabeln blieben in erster Linie Erzdhlungen, die durch narra-
tive Elemente ihre Wirkung entfalten. Gegeniiber einer exegetischen oder dog-
matischen Vereinnahmung sei die Praxis des »Storytelling« selbst das wesentli-
che »datum of his way of operating«?.

2.1.2. Sozial- und kulturgeschichtliche Arbeiten zu den Parabeln

Die sozio-kulturellen Bedingungen und Kontexte sind seit Lingerem auch im
Fokus der Parabelforschung. Wiahrend einige Autor:innen wie Kenneth Bailey
und Richard Rohrbaugh primér den galildisch-bauerlichen Hintergrund be-
schrieben,? verbanden andere die Analyse des sozio-kulturellen Settings mit
der Zuschreibung einer politischen Funktion der Parabeltexte.®® Fir Wil-
liam R. Herzog II*' konnen die Parabeln Jesu nur vor dem Hintergrund einer

24. S. 1. Wright, Jesus the Storyteller, London 2014, 61-86.

25.  Wright, Storyteller, 89-172.

26. Wright, Storyteller, 175-188.

27. Im Anschluss an den Sprachgebrauch von J. L. Resseguie, eingefithrt in Wright, Story-
teller, 53-57.

28. Wright, Storyteller, 181. »On the one hand, the stories tell us less about Jesus’ >theology«
or »message« [...]. On the other hand, the stories actually tell us more about Jesus’
»praxis< than has usually been supposed.« (a.a.O., 180f.).

29. So etwa K. Bailey, Poet and Peasant: A Literary Cultural Approach to the Parables in
Luke, Grand Rapids 1976; ders., Through Peasant Eyes: More Lucan Parables: Their
Culture and Style, Trand Rapids 1980; Ders., Finding the Lost: Cultural Keys to Luke
15, St. Louis 1992. Ferner etwa R. Rohrbaugh, A Peasant Reading of the Parable of the
Talents/Pounds: A Text of Terror?, BTB 23 (1993), 32-39; W. Bosen, Die Figurenwelt
der Gleichnisse, WUB 24 (2002), 60-66.

30. Markante Pioniere in dieser Richtung waren L. Ragaz, Die Gleichnisse Jesu: Seine so-
ziale Botschaft, GTBS 450, Giitersloh *1985 (1943). Nach Ragaz liegt ein Missverstind-
nis der Gleichnisse darin, dass man »ihren ungeheuer revolutionéren Sinn verkanntg,
oder ihnen einen »nur individualistischen oder besser gesagt privaten Sinn unterlegt«
habe. »In Wirklichkeit ist ihr Sinn in erster Linie sozial, d.h.: auf die Gemeinschaft
gerichtet. Ganz im Geist der Propheten Israels« (7f.). Ahnlich auch D. Wenham, The
Parables of Jesus: Pictures of Revolution, London u.a. 1989, 25: »In proclaiming the
kingdom of God, Jesus was announcing the coming of God’s revolution and of God’s
new world, as promised in the Old Testament.«

31.  W.R. Herzog II, Parables as Subversive Speech: Jesus as Pedagogue of the Oppressed,
Louisville 1994.

20



Historische Zugénge

genauen sozialgeschichtlichen und soziologischen Analyse ihres Kontextes an-
gemessen verstanden werden. Gerade weil Parabeln vom téglichen realen
Leben erzdhlen, miisse der gesellschaftliche Kontext ausgeleuchtet werden,
und zwar der Mikrokontext etwa der galildischen Kleinbauern ebenso wie der
Makrokontext der antiken mediterranen Gesellschaft. Herzog fragte: »How do
the social scenes and social scripts of the parables disclose and explore the lar-
ger social, political, economic, and ideological systems of Palestine during the
time of Jesus?«*? Die Parabeln erfiillen nach Herzog geradezu eine befreiungs-
padagogische® Funktion fiir die Ersthorer:innen, indem sie zum Spiegelbild
und Analyseinstrumentarium der gesellschaftlichen Wirklichkeit werden. Im
Gewahrwerden und Entlarven sozialer Unterdriickungssituationen verhelfen
diese Texte ihren Leser:innen zu einer alternativen sozialen Konstruktion und
werden dabei zur subversiven Rede (»subversive speech«), die die gingigen
Weltbilder in Frage stellt.>*

Auch fir Luise Schottroff** ist ein Verstindnis der Gleichnisse nur iiber
eine genaue Situierung der Texte bzw. ihrer Ersthorer:innen in einer sozio-kul-
turell bestimmten Gesellschaftssituation moglich. Die soziale Wirklichkeit wird
aber durch die Gleichniserzdhlung zugleich theologisch gedeutet.’ Schottroff
mochte dabei den »theologischen Dualismus«* {iberwinden, den sie in der
»Opposition von Reich Gottes und Diesseits«, in der »Trennung von Himmel
und Erde«, von »Heil und Geschichte«, von »Seele und Koérper«, von »Ewigkeit
und Verginglichkeit« erkennt. Nach Schottroff fithrt dieser Dualismus im Ex-
trem zu zwei Fehldeutungen: einerseits einer Ent-theologisierung der Wirk-
lichkeit, andererseits einer falschen Identifizierung von Gott und Wirklichkeit.
Mit Bezug auf konkrete Gleichnisse heifit das: Zum einen habe zum Beispiel

32. Vgl. Herzog, Subversive Speech, 7.

33. Herzog verweist auch explizit auf den Befreiungspadagogen Paulo Freire; vgl. Herzog,
Subversive Speech, 7.25-29.

34. Vgl. Herzog, Subversive Speech, 29: »The interpreter must pay attention to the scenes
they encode and attempt to understand how they could generate conversations that
enhanced the hearer’s ability to decode their oppressive reality, or how they encode
limit situations depicting limit acts that are intended to challenge the boundaries of
their closed world.«

35. Luise Schottroff, Die Gleichnisse Jesu, Giitersloh 2005 (3. Nachdruck 2010).

36. Als zwei zusammenhingende Leitfragen formuliert Schottroff: »Wie wird das Verhalt-
nis der Gleichniserzahlung zur sozialen Wirklichkeit eingeschitzt?« und »Wie wird
das Verhiltnis der im Gleichnis erzahlten Lebenswelt zu Gott eingeschitzt?« Vgl.
Schottroff, Gleichnisse Jesu, 120.

37. Vgl. L. Schottroff, Sozialgeschichtliche Gleichnisauslegung: Uberlegungen zu einer
nichtdualistischen Gleichnistheorie, in: Hermeneutik der Gleichnisse Jesu: Metho-
dische Neuansitze zum Verstehen urchristlicher Parabeltexte, hg. v. R. Zimmermann.
WUNT 231. 2. Aufl,, Tiibingen 2011, 138-149, hier: 140, wie auch die folgenden Opposi-
tionspaare.

21



Verstehen von Parabeln im Licht der Forschung

das Gleichnis von den Arbeitern im Weinberg dann nichts mehr mit der realen
Arbeitswelt zu tun. Es gehe hier nur noch um theologische Rede. Zum anderen
kann der Weinbergbesitzer bei den bésen Winzern vorschnell mit Gott identi-
fiziert werden. Wenn sich die Gleichnisfigur im Laufe der Erzédhlung als duflerst
brutaler Despot erweist, der den Weinberg (nach Mk 12) oder die Stadt (nach
Mt 22) verwiisten kann, werde damit Gewalt religios tiberhoht. Schottroff
schreibt: »Horrorgeschichten von Gewaltherrschern (werden) als Bildmaterial
fiir Gott, Christus und Gottesreich genommen.«* Doch »Gott ist nicht sol«*
Und folgerichtig trigt die Freund:innen-Festschrift aus dem Jahr 2014 den
Titel: »Gott ist anders. Gleichnisse neu gelesen auf der Basis der Auslegung
von Luise Schottroff.«* Gott 14dt ein, Gott ruft und sucht - wie menschliche
Herren; aber der weitere Verlauf der Gleichniserzdhlungen fiihrt oft auch die
uniiberwindlichen Unterschiede zwischen Gott und menschlichen Herrschern
vor Augen. »Gott und Gottes Handeln (basileia) sind unvergleichbar mit den
Menschen«,*! schreibt Schottroft — und das gilt im Positiven wie im Negativen.
Entsprechend versteht sie einen Grofdteil der Gleichnisse als »antithetisch«*?
oder sogar als regelrechte » Anti-Gleichnisse«: So geht es nicht im Reich Gottes
zu, und so soll es nicht unter euch zugehen.

Der Realitatsnidhe der Parabel auch durch die Materialitat der Quellenbasis
Rechnung zu tragen, ist eines der Verdienste von John Kloppenborg fiir die Pa-
rabelforschung. Er wertet insbesondere die reichlichen Papyrusfunde fiir die
Parabelexegese aus, die in Gestalt von Vertragen, Rechnungen, Rechtsurteilen
etc. einen vertieften Einblick in die realen Lebensabldufe bieten. Exemplarisch
hat er diesen Ansatz durch die monographische Auslegung der Parabel von den
bdsen Winzern (Mk 12) vorgefiihrt,* aber dariiber hinaus auch fiir viele weitere
Einzelstudien nutzbar gemacht.*

Der siidafrikanische Exeget Ernest van Eck*® sieht sich explizit dem Ansatz
von Kloppenborg wie auch der fritheren soziologisch-sozialgeschichtlichen

38. Schottroft, Gleichnisauslegung, 142.

39. Schottroft, Gleichnisauslegung, 144.

40. M. Criisemann, C. Janssen und U. Metternich (Hg.), Gott ist anders: Gleichnisse neu
gelesen auf der Basis der Auslegung von Luise Schottroff, Giitersloh 2014.

41.  Schottroff, Gleichnisauslegung, 147.

42. Schottroff, Gleichnisse Jesu, 130; Dies., Gleichnisauslegung, 147.

43. J. S. Kloppenborg, The Tenants in the Vineyard: Ideology, Economics, and Agrarian
Conflict in Jewish Palestine. WUNT 195. Tiibingen 2006 (Paperback 2010).

44. J.S.Kloppenborg und C. Callon, The Parable of the Shepherd and the Transformation
of Pastoral Discourse. Early Christianity 1 (2010), 240-256; John Kloppenborg, The
Parable of the Burglar in Q. Insights from Papyrology, in: D. T. Roth/R. Zimmer-
mann/M. Labahn (Hg.), Metaphor, Narrative, and Parables in Q. WUNT 315, Tiibin-
gen 2014, 287-306; ferner seine Schiilerin Erin K. Vearncombe, Searching for a Lost
Coin: Papyrological Backgrounds for Q 15,810, in: a.a. O., 307-337.

45. E.van Eck, The Parables of Jesus the Galilean: Stories of Social Prophet, Eugene 2016.

22



Historische Zugénge

Forschungen von Malina und Rohrbaugh*® verpflichtet. Um die Parabeln Jesu
zu verstehen, miissen sie im Kontext der sozialen Gegebenheiten der mediter-
ranen Kultur gelesen werden, wie sie mittels der sozial- und realgeschichtlichen
Forschung rekonstruiert werden kann. Van Eck mochte moglichst viel Material
zusammentragen, das die Alltagswelt der Parabeln besser verstehen ldsst. Dies
fihrt zu drei methodischen Konsequenzen: van Eck méchte die Parabeln »with-
in the political, economic, religious, and sociocultural context of the historical
Jesus (27-30 CE) (...) not the literary context in which the parables have been
transmitted«*” analysieren. Als angemessene Methode nennt er den »Socio-
scientific Criticism«*$, wobei den Uberrestquellen wie Archiologie, Kleinmate-
rial und besonders den Papyri zentrale Bedeutung fiir die Auslegung zukom-
me.* Auf der Basis einer soziologischen Analyse paléstinischer Gesellschaft im
1. Jh. kommt er z.B. bei der Parabel von den anvertrauten Pfunden (Lk 19,12-
27) zu dem Schluss, dass die Parabel Ausbeutungsverhaltnisse anprangert und
gerade die Kluft zwischen iiberschiissigem Reichtum und Abhéngigkeit unter-
wandern will. Der reiche und hartherzige Geldbesitzer kann unmdglich mit
Gott identifiziert werden. Der dritte Sklave ist kein Versager, sondern in seiner
subversiven Haltung der eigentliche Held der Erzdhlung. Van Eck resiimiert
wie folgt: »(Jesus) criticizes the use of honor to enhance power and privilege,
class, status and wealth. He also criticizes the economic exploitation of the pea-
santry by the ruling elite.«® Fiir van Eck ist die Sozial- und Gesellschaftskritik
die eigentliche Botschaft der Parabeln Jesu. Entsprechend schreibt er im
Schlusswort: »(Jesus) parables were political stories about God’s Kingdom, >not
earthly stories with heavenly meanings, but earthly stories with heavy mean-
ings,«’!, exploring how human beings could respond to an exploitative and op-
pressive society created by the power and privilege of the elite.«*? »Kingdomc«
wird dann von van Eck auch ohne »of God« erldutert als »a society that posed a
real threat to Rome’s and the temple’s rule«*3.

Einen durchaus vergleichbaren Versuch hat Charles W. Hedrick unternom-
men, der mit seinem neuesten Sammelband »Parabolic Figures or Narrative

46. B.]J. Malina und R. L. Rohrbaugh, Social-Science Commentary on the Gospel of John,
2. Aufl., Minneapolis, 2003. Van Eck ldsst von John Kloppenborg ein Vorwort zu sei-
nem Buch schreiben.

47. Van Eck, Parables, xx.

48. Van Eck, Parables, xx.

49. Van Eck, Parables, xx: »Available documented papyri are used to identify the possible
social realities and pracitices (social scripts) evoked by each parable.«

50. Van Eck, Parables, 298.

51. Van Eck, Parables, 314, der dabei auf Herzog, Subversive Speech, 3 zuriickgreift.

52. Van Eck, Parables, 314.

53. Van Eck, Parables, 314.

23



Verstehen von Parabeln im Licht der Forschung

Fictions?« (2016) ein aktuelles Reslimee seiner fritheren Arbeiten prisentiert.>
Auch fiir Hedrick ist die Parabeliiberlieferung, wie sie uns in den kanonischen
Schriften begegnet, eine ungebiihrliche Einengung der urspriinglichen Para-
beln Jesu. Durch die Einbettung in eine Makro-Erzahlung, durch die Glaubens-
tiberzeugung der Evangelisten und des frithen Christentums werden die ein-
fachen fiktionalen Erzahlungen Jesu erst zu metaphorischen oder allegorischen
Texten mit theologischer oder ethischer Bedeutung. Er mdchte die Texte hin-
gegen wieder einfach (»simply«) als »first-century Palestinian fictional narrati-
ves«*® verstehen. »The proper way to read them is not to ask about their mea-
ning but rather to ask, what is going on in the narrative.«*® Fiir Hedrick ist jede
Form von theologischer Deutung, ja, sogar die Einbettung tragender Meta-
phern wie Weinberg oder Hirte in eine gepragte religiose Bildfeldtradition eine
spatere Re-interpretation, die die urspriingliche Bedeutung verstellt.” Er
spricht stattdessen von einer »secularity of the stories«*®, der konfessionelle
oder gar christologische Deutungsmuster untergeordnet werden miissten. Pa-
rabeln seien eben nicht mehr und nicht weniger als narrative Fiktionen, die
fragmentarisch Jesu Sicht auf die Wirklichkeit widerspiegeln,® aber keine
transzendenten Beziige oder moralische Lehren ausdriicken wollten.®
Obgleich ebenso einer historischen Hermeneutik verpflichtet, kommt Ger-
hard Lohfink mit seinem im Jahr 2020 publizierten Gleichnisbuch, das inzwi-
schen schon in die 6. Auflage gelangt ist,®! zu ganz anderen Ergebnissen. Er
schldgt einen Bogen zu Jillicher und Jeremias: »Es geht (in diesem Buch) um
den Ursprung. Es geht um die alteste Form der Jesusgleichnisse und um ihre
urspriingliche Aussage.«®> Wihrend die frithere Parabelforschung diese Frage-
richtung mit einer Abwertung der so genannten kirchlichen Uberlieferung ver-

54. Vgl. Charles W. Hedrick, Parabolic Figures or Narrative Fictions? Seminal Essays on
the Stories of Jesus, Eugene 2016; wie frither Charles W. Hedrick, Parables as Poetic
Fictions: The Creative Voice of Jesus, Peabody 1994 (Reprint Eugene 2005); Charles W.
Hedrick, Many Things in Parables: Jesus and His Modern Critics, Louisville 2004.

55. Hedrick, Parabolic Figures, xiv.

56. Hedrick, Parabolic Figures, xv.

57. Vgl. Hedrick, Poetic Fictions, 4: »We should begin reading the parables on their own
terms, as ordinary stories, rather than for what we imagine they might >reveal< about
the kingdom of God, morality, human existence, or some other value.«

58. Hedrick, Parabolic Figures, xv. Ahnlich bereits Hedrick, Many Things, 35: »The par-
ables are thoroughly secular, and realistic slices of first-century Palestinian life.«

59. Hedrick, Parabolic Figures, xiv: »The horizon of the parable extends only to the social
world of Palestinian village life.«

60. Hedrick, Parablolic Figures, xv: »The stories do not teach, reference a transcendent
symbol, or push Christian morals.« Ahnlich auch Hedrick, Many Things, 103.

61. G. Lohfink, Die vierzig Gleichnisse Jesu, Freiburg i. Br. 6. Aufl. 2022 (1. Aufl. 2020).

62. Lohfink, Gleichnisse Jesu, 12 (Lohfink verweist auch explizit mit diesem Programm auf
Jeremias, a.a. 0., 292).

24



