
gtvh 08542 / p. 1 / 4.11.2022



gtvh 08542 / p. 2 / 4.11.2022



gtvh 08542 / p. 3 / 4.11.2022

Ruben Zimmermann

Parabeln in der Bibel
Die Sinnwelten der

Gleichnisse Jesu entdecken

Gütersloher Verlagshaus



gtvh 08542 / p. 4 / 4.11.2022

Sollte diese Publikation Links auf Webseiten Dritter enthalten,
so übernehmen wir für deren Inhalte keine Haftung, da wir uns diese

nicht zu eigen machen, sondern lediglich auf deren Stand zum Zeitpunkt
der Erstveröffentlichung verweisen.

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967.

1. Auflage
Copyright © 2023 Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh,
in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,

Neumarkter Str. 28, 81673 München

Umschlagmotiv: © Olaf Wandruschka – Adobe Stock.com
Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg

Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck
Printed in Germany

ISBN 978-3-579-08542-5
www.gtvh.de



gtvh 08542 / p. 5 / 4.11.2022

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . XIII

Teil I:
Hermeneutik der Parabelauslegung

1. Kapitel:
Die Sinnwelten der Parabeln entdecken

Eine hermeneutische Hinführung
1.1. Die Parabeln Jesu – eine hermeneutische Herausforderung . . . . . . 4

1.2. Drei Perspektiven des Bibelverstehens
Eine hermeneutische Grundorientierung . . . . . . . . . . . . . . . 7

1.3. Auf der Suche nach einer integrativen Parabelhermeneutik . . . . . . 13

2. Kapitel:
Verstehen von Parabeln im Licht der Forschung

2.1. Historische Zugänge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17
2.1.1. Die Parabeln des ›historischen Jesus‹ . . . . . . . . . . . . . 17
2.1.2. Sozial- und kulturgeschichtliche Arbeiten zu den Parabeln . . 20

2.2. Literarische Zugänge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26
2.2.1. Narrativität und Metaphorizität der Parabeln sowie Wieder-

entdeckung der Allegorie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26
2.2.2. Parabeln in einzelnen Makrotexten – Redaktionskritische

Studien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32
2.2.3. Die Gattung der Parabel im literaturgeschichtlichen Horizont 35

2.3. Rezeptionsästhetische und theologisch-hermeneutische Zugänge . . 40
2.3.1. Hermeneutisch-rezeptionsästhetische Parabelinterpretation . 41
2.3.2. (Praktisch-)Theologische Parabelinterpretationen . . . . . . 44
2.3.3. Polyvalente Deutungen und spezifische Rezeptionskontexte . 47

3. Kapitel:
Historische Sinnwelten

Parabeln als Medien der Jesuserinnerung
3.1. Parabeln in der Suche nach dem historischen Jesus . . . . . . . . . . 54

3.2. Die Parabeln Jesu im Licht der literarischen Gedächtnisforschung . . 62
3.2.1. Der Jesus-Memory-Approach . . . . . . . . . . . . . . . . . 62

V



gtvh 08542 / p. 6 / 4.11.2022

3.2.2. Gattungen als Medien der Erinnerung . . . . . . . . . . . . 66
a) Die traditionsstiftende Funktion der Gattungen:

Wiedergebrauchsformen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67
b) Die gemeinschaftsstiftende Funktion der Gattungen:

Kommunikationsformen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68
c) Die sinnstiftende Funktion der Gattungen: Lebensformen . 69

3.3. Die Funktionen der Parabeln als Medien der Jesuserinnerung . . . . 71
3.3.1. Die traditionsstiftende Funktion der Parabeln . . . . . . . . 72
3.3.2. Die gemeinschaftsstiftende Funktion der Parabeln . . . . . . 75
3.3.3. Die sinnstiftende Funktion der Parabel . . . . . . . . . . . . 80

4. Kapitel:
Literarische Sinnwelten

Die Gattung Parabel im literaturgeschichtlichen und
gattungstheoretischen Kontext

4.1. Die klassische Gattungsdifferenzierung und deren Kritik . . . . . . . 85
4.1.1. Die formgeschichtliche Differenzierung nach Adolf Jülicher

und Rudolf Bultmann . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85
4.1.2. Die Untergattung ›Bildwort‹ und ihre Kritik . . . . . . . . . 85
4.1.3. Die Untergattung ›Beispielerzählung‹ und ihre Kritik . . . . 87
4.1.4. Die Unterscheidung von ›Gleichnis i. e. S.‹ und ›Parabel‹ als

Untergattungen und ihre Kritik . . . . . . . . . . . . . . . . 91

4.2. Mashal, Fabel, Parabel – eine Spurensuche im Diskurs verwandter
Gattungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 102
4.2.1. Parabel und jüdischer Mashal . . . . . . . . . . . . . . . . . 103
4.2.2. Parabel und griechisch-römische Fabel . . . . . . . . . . . . 110
4.2.3. Parabel im Horizont antiker Rhetorik . . . . . . . . . . . . . 115
4.2.4 Fazit zum literaturgeschichtlichen Vergleich . . . . . . . . . 119

4.3. Die Gattung Parabel – ein Definitionsvorschlag . . . . . . . . . . . . 121
4.3.1. Gattungstheoretische Grundlagen . . . . . . . . . . . . . . . 121
4.3.2. Ein Definitionsvorschlag zur Gattung ›Parabel‹ . . . . . . . . 124

Ad 1) Die Narrativität der Parabel . . . . . . . . . . . . . . . 126
Ad 2) Die Fiktionalität der Parabel . . . . . . . . . . . . . . 128
Ad 3) Der Realitätsbezug der Parabel . . . . . . . . . . . . . 130
Ad 4) Die Metaphorizität der Parabel . . . . . . . . . . . . . 131
Ad 5) Die deutungsaktive Appellstruktur der Parabel . . . . . 133
Ad 6) Der Kontextbezug der Parabel . . . . . . . . . . . . . . 135

VI

Inhalt



gtvh 08542 / p. 7 / 4.11.2022

5. Kapitel:
Rezeptionsästhetische Sinnwelten

Polyvalente Deutungshorizonte, konkrete Theologie und
narrative Ethik der Parabeln

5.1. Die rezeptionsästhetische Sprache der Parabeln: kognitive, emotive
und kommunikative Funktion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137
5.1.1. Hermeneutische und literaturwissenschaftliche

Rezeptionsästhetik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137
5.1.2. Die Rezeptionsästhetik der Parabeln . . . . . . . . . . . . . 140

5.2. Appellstruktur: Konkrete Theologie und narrative Ethik . . . . . . . 145
5.2.1. Die konkrete Theologie entsteht im Lesen . . . . . . . . . . 145
5.2.2. Vom Verstehen zum Handeln: Die narrative Ethik der

Parabeln . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152

5.3. Öffnung von Horizonten: Polyvalenz der Deutungen . . . . . . . . . 157
5.3.1. Mehrdeutige Interpretationen jenseits der einen Wahrheit . . 157
5.3.2. Auslegungsvielfalt jenseits wilder Allegorisierung und

Relativierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 163
5.3.3. Lesende Gemeinschaft jenseits der solitären

Einzelinterpretation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 165

Teil II:
Die Parabeln Jesu nach Quellenbereichen

6. Kapitel:
Grundorientierungen und Methodik

zur Auslegung der Parabeln
6.1. Erste Orientierung in der komplexen Vielfalt der Parabeln Jesu . . . . 169

6.1.1. Die Anzahl der Parabeln . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169
6.1.2. Systematisierungsvorschläge . . . . . . . . . . . . . . . . . 171
6.1.3. Die Parabeln in ihren entsprechenden Quellen . . . . . . . . 174

6.2. Auslegungswege der Parabeln – ein integrativer Methodenvorschlag . 177
6.2.1. Text: Sprachlich-narratologische Analyse . . . . . . . . . . . 178
6.2.2. Realität: Kulturgeschichtliche Analyse

(Bildspendender Bereich) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181
6.2.3. Tradition: Analyse der Motive, Symbole und Bildfeldtradition 185
6.2.4. Bedeutung: Entdeckung von Deutungshorizonten und

Sinnwelten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 190

VII

Inhalt



gtvh 08542 / p. 8 / 4.11.2022

7. Kapitel:
Parabeln in der Logienquelle Q

und die Parabel vom verlorenen Schaf (Q 15,1–7)
7.1. Parabeln in der Logienquelle Q . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198

7.1.1. Die Problematik der Wortlaut-Rekonstruktion (CEQ) und
Q als ›Intertext‹ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198

7.1.2. Die Anzahl und Anordnung der Q-Parabeln . . . . . . . . . 199
7.1.3. Rhetorische Funktion und Theologie der Q-Parabeln . . . . 203

7.2. Die Parabel vom verlorenen Schaf (Q 15,1–7) . . . . . . . . . . . . . 206
7.2.1. Text: Sprachlich-narratologische Analyse . . . . . . . . . . . 207
7.2.2. Realität: Kulturgeschichtliche Analyse . . . . . . . . . . . . 210
7.2.3. Tradition: Analyse der Motive, Symbole und Bildfeldtradition 214
7.2.4. Bedeutung: Entdeckung von Deutungshorizonten und

Sinnwelten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 217
Theologisch-Christologische Deutung . . . . . . . . . . . . . 218
Soziopsychologische Deutung . . . . . . . . . . . . . . . . . 220
Ethische Deutung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 221

7.3. Tabelle: Die Parabeln in der Logienquelle Q . . . . . . . . . . . . . 223

8. Kapitel:
Parabeln im Markusevangelium und

die Parabel vom Senfkorn (Mk 4,30–32)
8.1. Parabeln im Markusevangelium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 226

8.1.1. Parabelbegriff und Parabelrede (Mk 4) . . . . . . . . . . . . 226
8.2.2. Parabeln in der Komposition des Markusevangeliums und

»Parabeltheorie« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 227

8.2. Die Parabel vom Senfkorn (Mk 4,30–32) . . . . . . . . . . . . . . . 229
8.2.1. Text: Sprachlich-narratologische Analyse . . . . . . . . . . . 230
8.2.2. Realität: Kulturgeschichtliche Analyse . . . . . . . . . . . . 235
8.2.3. Tradition: Analyse der Motive, Symbole und Bildfeldtradition 237
8.2.4. Bedeutung: Entdeckung von Deutungshorizonten und

Sinnwelten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 240
Psychologisch-theologische Deutung . . . . . . . . . . . . . . 240
Eschatologisch-ekklesiologische Deutung . . . . . . . . . . . . 243
Soziologisch-politische Deutung . . . . . . . . . . . . . . . . 245

8.3. Tabelle: Die Parabeln im Markusevangelium . . . . . . . . . . . . . 247

VIII

Inhalt



gtvh 08542 / p. 9 / 4.11.2022

9. Kapitel:
Parabeln im Matthäusevangelium und

die Parabel von den klugen und dummen Jungfrauen (Mt 25,1–13)
9.1. Parabeln im Matthäusevangelium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 249

9.1.1. Die rhetorische Eschatologie der Parabeln . . . . . . . . . . 252
9.1.2. Die implizite Ethik der Parabeln (Ethico-Ästhetik) . . . . . . 253
9.1.3. Die erinnerten Reich-Gottes-Parabeln . . . . . . . . . . . . 254

9.2. Die Parabel von den klugen und dummen Jungfrauen (Mt 25,1–13) . . 255
9.2.1. Text: Sprachlich-narratologische Analyse . . . . . . . . . . . 256
9.2.2. Realität: Kulturgeschichtliche Analyse . . . . . . . . . . . . 260
9.2.3. Tradition: Analyse der Motive, Symbole und Bildfeldtradition 267
9.2.4. Bedeutung: Entdeckung von Deutungshorizonten und

Sinnwelten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 271
Christologisch-eschatologische Deutung . . . . . . . . . . . . 271
Ethische Deutung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 273
Feministische Deutung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 277

9.3. Tabelle: Die Parabeln im Matthäusevangelium . . . . . . . . . . . . 279

10. Kapitel:
Parabeln im Lukasevangelium und

die Parabel vom barmherzigen Samariter (Lk 10,30–35)
10.1. Parabeln im Lukasevangelium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 284

10.1.1. Sprachliche Form und Komposition der Parabeln im Lukas-
evangelium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 284

10.1.2. Theologie und Ethik der Parabeln im Lukasevangelium . . . 287

10.2. Die Parabel vom barmherzigen Samariter (Lk 10,30–35) . . . . . . . 289
10.2.1. Text: Sprachlich-Narratologische Analyse . . . . . . . . . . 290
10.2.2. Realität: Kulturgeschichtliche Analyse . . . . . . . . . . . . 299
10.2.3. Tradition: Analyse von Motiven, Symbolen und

Bildfeldtraditionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 304
10.2.4. Bedeutung: Entdeckung von Deutungshorizonten und

Sinnwelten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 310
Theologische Deutung (Christologisch, eschatologisch) . . . . 310
Ethische Deutung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 312
Ethnologisch-anthropologische Deutung . . . . . . . . . . . 315
Diakonische Deutung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 319

10.3. Tabelle: Die Parabeln im Lukasevangelium . . . . . . . . . . . . . . 322

IX

Inhalt



gtvh 08542 / p. 10 / 4.11.2022

11. Kapitel:
Parabeln im Johannesevangelium und

die Parabel von der gebärenden Frau (Joh 16,21)
11.1. Parabeln im Johannesevangelium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 327

11.1.1. Das JohEv in der Gleichnisforschung . . . . . . . . . . . . 328
11.1.2. Johanneische Parabeln in der Forschung . . . . . . . . . . 331
11.1.3. Komposition und Theologie der Parabeln im JohEv . . . . 335

11.2. Die Parabel von der gebärenden Frau (Joh 16,21) . . . . . . . . . . . 338
11.2.1. Text: Sprachlich-Narratologische Analyse . . . . . . . . . . 339
11.2.2. Realität: Kulturgeschichtliche Analyse . . . . . . . . . . . . 344
11.2.3. Tradition: Analyse von Motiven, Symbolen und

Bildfeldtraditionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 347
11.2.4. Bedeutung: Entdeckung von Deutungshorizonten und

Sinnwelten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 353
Christologische Deutung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 353
Eschatologische Deutung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 357
Feministische und anthropologische Deutung . . . . . . . . 360

11.3. Die Parabeln im Johannesevangelium . . . . . . . . . . . . . . . . 363

12. Kapitel:
Parabeln im Thomasevangelium und

die Parabeln von der Frau mit dem Mehlkrug (EvThom 97)
12.1. Parabeln im Thomasevangelium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 365

12.1.1. Die Überlieferung der Parabeln im Thomasevangelium . . 366
12.1.2. Bestand, Komposition und theologische Leitlinien . . . . . 368

12.2. Die Parabel von der Frau mit dem Mehlkrug (EvThom 97) . . . . . . 370
12.2.1. Text: Sprachliche und Narratologische Analyse . . . . . . . 370
12.2.2. Realität: Kulturgeschichtliche Analyse . . . . . . . . . . . . 373
12.2.3. Tradition: Analyse der Motive, Symbole und

Bildfeldtraditionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 377
12.2.4. Bedeutung: Entdeckung von Deutungshorizonten und

Sinnwelten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 381
Ethisch-gnostische Deutung . . . . . . . . . . . . . . . . . 381
Feministisch-mystische Deutung . . . . . . . . . . . . . . . 384
Eschatologisch-symbolische Deutung . . . . . . . . . . . . . 387

12.3. Tabelle: Die Parabeln im Thomasevangelium . . . . . . . . . . . . . 389

Epilog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 393

X

Inhalt



gtvh 08542 / p. 11 / 4.11.2022

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 394

Stellenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 439

Sachregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 460

Abbildungen und Tabellen

Abb. 1: Hermeneutisches Dreieck des Bibelverstehens . . . . . . . . . 12
Abb. 2: Quintilians Systematik der Paradeigmata (Inst. V 11) . . . . . . 118
Abb. 3: Parabeln in der Komposition der Logienquelle . . . . . . . . . 202
Abb. 4: Quellentext (griech.-deutsch) zur Parabel von den zehn

Jungfrauen (Mt 25,1–13) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 256
Abb. 5: Thomasevangelium, NHC II, 49,7–15 . . . . . . . . . . . . . . 370
Abb. 6: Keramion mit einem Henkel . . . . . . . . . . . . . . . . . . 375
Abb. 7: Zweihenkeliger Krug Karele . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 375

Tab. 1: Meshalim (Parabel, Fabel) im Alten Testament
(Hebräische Bibel und LXX) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107

Tab. 2: Quellentext (griech.-deutsch) zur Parabel vom verlorenen Schaf
(Q 15,1–7 durch Synopse Mt/Lk) . . . . . . . . . . . . . . . . . 206

Tab. 3: Quellentext (griech.-deutsch) zur Parabel vom Senfkorn
(Mk 4,30–32) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 230

Tab. 4: Quellentext (griech.-deutsch) zur Parabel von den zehn Jung-
frauen (Mt 25,1-13) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 255

Tab. 5: Gesamtablauf des jüdischen Eheritus . . . . . . . . . . . . . . 261
Tab. 6: Gesamtablauf des griechischen Eheritus . . . . . . . . . . . . . 262
Tab. 7: Quellentext (griech.-deutsch) zur Parabel vom Barmherzigen

Samariter (Lk 10,30–35) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 290
Tab. 8: Parallele Doppelstruktur des Lehrgesprächs, Lk 10,25–37 . . . . 297
Tab. 9: Quellentext (griech.-deutsch) zur Parabel von der gebärenden

Frau (Joh 16,21) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 338
Tab. 10: Quellentext (griech.-deutsch) zum Motiv von den Wehen der

Gebärenden in Jer 6,24 und Jer 27,43 . . . . . . . . . . . . . . 350
Tab. 11: Quellentext (griech.) zum Wechsel von Schmerz zu Freude in

Joh 16,20–22 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 362
Tab. 12: Quellentext (koptisch-deutsch) zur Parabel von der Frau mit

dem Mehlkrug (EvThom 97) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 370

XI

Inhalt



gtvh 08542 / p. 12 / 4.11.2022



gtvh 08542 / p. 13 / 4.11.2022

Vorwort

Parabeln zählen zu den wirkmächtigsten Texten der Bibel. Wer kennt etwa
nicht den ›Barmherzigen Samariter‹ oder den ›Verlorenen Sohn‹ ? Hier handelt
es sich um Texte, die sich tief in das kulturelle Gedächtnis der christlich gepräg-
ten Welt eingeschrieben haben und sogar als sprichwörtlich gewordene Chiff-
ren weit darüber hinaus im Umlauf sind.

Was ist der Reiz dieser Miniaturerzählungen, wie funktionieren sie und
warum sind sie 2000 Jahre nach ihrer Entstehung immer noch Gegenstand
von wissenschaftlicher Beschäftigung, Predigt und Unterricht? Warum wird
man mit ihrer Auslegung nicht fertig, warum provozieren sie unterschiedliche,
zum Teil sogar konträre Deutungen und stimulieren in neuen Kontexten und
mit neuen Methoden immer wieder auch ungeahnte neue Interpretationen?

Das vorliegende Buch hat zwei Ziele, die sich in den zwei Teilen des Buches
abbilden: Teil I gibt Einblicke in die gegenwärtige (auch internationale) Gleich-
nis- bzw. Parabelforschung und zeigt Wege der Entdeckung verschiedener
Sinnwelten der Parabeln auf. Technisch gesprochen, kann man also von einer
Einführung in die Hermeneutik und Methodik der Parabelauslegung sprechen.
Hierbei werden im z.T. kritischen Dialog mit der früheren Forschung Neuland
erschlossen (so wird das Johannesevangelium einbezogen, eine literaturwissen-
schaftliche Gattungsdefinition angeboten oder die Suche nach dem ›echten‹
Jesusgleichnis zugunsten des Jesus-Memory-Approach aufgegeben), aber es
werden auch viele Dimensionen früherer Forschung zu einem integrativen
Auslegungsmodell zusammengeführt, das den Raum für eine polyvalente Deu-
tung der Texte eröffnen möchte.

In Teil II werden dann – geordnet nach Quellenbereichen – Parabelinter-
pretationen vorgeführt, wobei jeweils nach einer knappen Einführung in die
Parabeln einer Schrift (z.B. Parabeln im Matthäusevangelium) die ausführliche
Auslegung eines Parabeltextes erfolgt, mit der die in Teil I erläuterte Methodik
erprobt und vorgeführt wird. Jedes Kapitel schließt mit einer Tabelle aller in
einer Schrift identifizierten Parabeln ab. Teil II bietet, so gesehen, schon einen
Überblick über die frühchristlichen Parabeln, geht aber zugleich elementarisie-
rend vor und beansprucht nicht, alle Parabeln des frühen Christentums zu er-
schließen. Wer diese Art umfassender Einzelauslegung möglichst aller Jesus-
parabeln sucht, sei nach wie vor auf das »Kompendium der Gleichnisse Jesu«
(Gütersloh 22015) verwiesen.

Der Buchtitel »Parabeln in der Bibel« bedarf schon an dieser Stelle in
mehrfacher Hinsicht einer Erklärung. Denn die Bibel als die Heilige Schrift
der Christenheit vereint hebräische und griechische Schriften der jüdischen
Tradition (Altes Testament) wie auch frühchristliche Texte (Neues Testament).
Im Folgenden wird es fast ausschließlich um das Neue Testament gehen und

XIII



gtvh 08542 / p. 14 / 4.11.2022

das mit gutem Recht. Von einigen wenigen Ausnahmen abgesehen (siehe dazu
Kapitel 4.2.), finden sich Parabeln nur im zweiten Teil der Bibel. Die verglei-
chende Miniaturerzählung der biblischen Tradition ist ganz eng mit der Person
Jesu verbunden. Jesus wurde bisweilen sogar als ›Erfinder‹ der Gattung Parabel
angesehen. Diese Einschätzung wird im vorliegenden Buch zwar kritisch re-
flektiert, aber es bleibt doch unbestritten, dass innerhalb der biblischen Bücher
vor allem Jesus als der Sprecher der Parabeln benannt wird. Die »Parabeln in
der Bibel« sind deshalb fast deckungsgleich mit den »Parabeln Jesu im Neuen
Testament«. Da innerhalb der frühchristlichen Überlieferung eine Fülle von
Jesusparabeln im Thomasevangelium überliefert ist, erlaube ich mir, hier den
traditionellen Bibelbegriff zu sprengen und über die ohnehin am Rand offenen
Kanongrenzen hinaus noch die Parabeln des Thomasevangeliums mit einem
eigenen Kapitel vorzustellen.

Wer innerhalb des theologisch-kirchlichen Lagers mit der Materie vertraut
ist, wird sich ferner wundern, warum in dem Buch meist von »Parabeln« und
nicht von den »Gleichnissen« die Rede ist. Die Gattungsbezeichnung »Gleich-
nis« stellt m.E. eine disziplinär und deutschsprachig verengte Begrifflichkeit
dar, die hier aufgegeben werden soll. Diese Entscheidung wird in Kapitel 4
des Buches ausführlich begründet. Der Untertitel deutet zugleich an, dass sol-
che Paradigmenwechsel in lange gepflegten Kulturtraditionen nicht 100%
durchzuhalten sind. So findet sich z.B. im Blick auf frühere Forschungen oder
in synonymen Sammelbezeichnungen immer wieder auch der Begriff »Gleich-
nis«.

Diese und andere Weichenstellungen in diesem Buch sind aus meiner in-
zwischen 15-jährigen Forschung an den Parabeln erwachsen. Dass die von mir
selbst mit Nachdruck vorgetragene Notwendigkeit der Polyvalenz und Un-
abgeschlossenheit der Deutung mich selbst einholen würde, zeigt sich daran,
dass es in dieser Zeit immer wieder neue Perspektiven auf die Texte gegeben
hat, die die Parabelinterpretation zu einem dynamischen Prozess haben wer-
den lassen, der auch mit diesem Buch gewiss nicht zu Ende kommen wird.
Gleichwohl gibt es auch viele Konstanten innerhalb dieser jahrelangen Beschäf-
tigung mit Texten, die hier aufgenommen und monographisch präsentiert wer-
den. Dies betrifft die literarisch-hermeneutische Funktionsweise der Parabeln
einschließlich ihrer Gattungsmerkmale, die mehrperspektivische Annäherung
(historisch, literarisch, rezeptionsästhetisch) oder die notwendige Öffnung für
unterschiedliche Interpretationshorizonte. Diese Einsichten sind in verschiede-
nen früheren Publikationen zum Teil ausführlich diskutiert und begründet
worden. Dabei sind drei Werke besonders zu nennen: Das »Kompendium der
Gleichnisse Jesu« (Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, 2007, 2. Aufl. 2015), der
Sammelband »Hermeneutik der Gleichnisse Jesu. Methodische Neuansätze
zum Verstehen urchristlicher Parabeltexte« (WUNT 231; Tübingen: Mohr Sie-
beck, 2008; Paperback 2011) sowie die englischsprachige Monographie »Puzz-

XIV

Vorwort



gtvh 08542 / p. 15 / 4.11.2022

ling the Parables of Jesus. Methods and Interpretation« (Minneapolis: Fortress,
2015). Das vorliegende Buch schöpft aus Einsichten und Formulierungen dieser
Arbeiten. Es greift die hermeneutisch-methodischen Weichenstellungen für
das Kompendium der Gleichnisse und seinen quellenbasierten Zugriff auf die
Texte auf. Es basiert auf den in fünf eigenen Artikeln in der »Hermeneutik der
Gleichnisse Jesu« vertieften Reflexionen zu historischen, literarischen und re-
zeptionsästhetischen Dimensionen der Texte. Es ist in seiner zweitteiligen
Struktur und Auswahl der Beispieltexte in gewisser Weise die deutsche Fassung
von »Puzzling the Parables«. Gleichwohl geht es auch in vielem darüber hinaus.
In allen Kapiteln ist die neuere Forschung eingearbeitet, besonders der Über-
blick in Kapitel 2 versucht, die Parabelbücher bis 2022 international zu berück-
sichtigen. Die erst begonnene vergleichende Beschäftigung mit antiken Fabeln
(u. a. im DFG-Forschungsprojekt 495720705, vg. https://gepris.dfg.de/gepris/
projekt/495720705) hat ihre Spuren hinterlassen. Die Hinführungen zu den
Quellenbereichen sind ausgeweitet und um Überblickstabellen ergänzt. Im Jo-
hannes-Kapitel wird statt Joh 12,24 (Sterbendes Weizenkorn) nun die Parabel
von der gebärenden Frau (Joh 16,21) beispielhaft interpretiert. Alle Kapitel sind
hinsichtlich neuerer Literatur überarbeitet.

Die Parabelinterpretation war für mich immer ein dialogisches Geschehen.
Parabeln sind »discussion starter« (Herzog), ihre Auslegung braucht das Ge-
spräch mit anderen und die Erprobung in unterschiedlichen Lebenskontexten.
Es war deshalb durchaus konsequent, das »Kompendium der Gleichnisse Jesu«
als Sammelwerk mit ca. 50 Autor:innen und fünf Mitherausgebenden anzule-
gen. Jeder Text in diesem Buch war im gemeinsamen Revisionsprozess gereift
und wurde somit selbst Ausdruck einer ›dialogischen Exegese‹. Auch wenn ich
mit dem vorliegenden Buch nun als einzelner Autor auftrete, so hat sich an
diesem Grundprinzip nichts geändert. Das Ringen um die Sinnwelten der Pa-
rabeln muss ein dialogisches Geschehen bleiben.

Entsprechend ist auch das vorliegende Buch aus vielen Gesprächen mit
Kolleginnen und Kollegen aus aller Welt und über die Grenzen zwischen der
deutschsprachigen und englischsprachigen Parabelexegese, oder der Diszipli-
nen der Theologie, Altphilologie, Judaistik und Literaturwissenschaft hinweg
erwachsen. Konkret möchte ich einige Gesprächspartner:innen auf diesem
Weg benennen: Da ist zunächst das Mainzer Team mit Susanne Luther (jetzt
Göttingen), Dieter T. Roth (jetzt Boston College), Tanja Smailus (geb. Dannen-
mann), Charlotte Haußmann, Julia-Maria Schenck zu Schweinsberg-Berlandi
und Justin David Strong zu nennen. Mit Letzterem wird der Dialog im Rahmen
des genannten DFG-Projektes zur »Antiken Fabeltradition und frühchristli-
chen Literatur« nun in eine neue Phase eintreten. Es gab aber auch viele weitere
Gesprächspartner:innen aus unterschiedlichen Kontexten, wie (chronologisch)
Kurt Erlemann (Wupptertal), Annette Merz (Groningen, NL), Christian
Münch (Ludwigsburg), Detlev Dormeyer (Dortmund), Judith Hartenstein

XV

Vorwort



gtvh 08542 / p. 16 / 4.11.2022

(Landau), Uta Poplutz (Wuppertal), Enno Edzard Popkes (Kiel), Karl-Heinrich
Ostmeyer (Dortmund), Jan van der Watt und Ernest van Eck (Pretoria, ZA),
Klyne Snodgrass (Chicago, US), Lauri Thurén (Joensuu, FI), Eric Ottenheijm,
Jonathan Pater, Albertina Oegema, Martijn Stoutjesdijk und Lieve Teugels (Ut-
recht, NL), Konrad Schwarz und Jens Schröter (Berlin), Jochen Althoff
(Mainz), Reuven Kiperwasser (Jerusalem, IL), Tom Goud (Saint John, New
Brunswick, CA), Judith Gärtner (Graz, AT), Ellen Aasland Reinertsen und Ma-
rianne Bjelland Kartzow (Oslo, NO) und manche mehr. Ihnen allen ganz herz-
lichen Dank für die offenen Ohren und die unterschiedlichen, auf je eigene
Weise stimulierenden Anregungen!

Mein besonderer Dank geht ferner an die Mitarbeitenden bei der redak-
tionellen Überarbeitung der Texte und Hilfe bei der Registererstellung: Michel
Gaffga, Sarah Tietgens, Michaela Mutschmann und besonderes auch Charlotte
Haußmann und Zacharias Shoukry für ihren unermüdlichen Einsatz in der
Endphase dieses Buches.

Nicht zuletzt danke ich sehr herzlich Diedrich Steen vom Gütersloher Ver-
lag (Penguin Randomhouse Verlagsgruppe), der meine gesamte wissenschaft-
liche Beschäftigung mit den Parabeln seit dem Jahr 2005 bis heute begleitet hat.
Er hat mich nicht nur zu diesem Buch ermutigt, sondern sein Erscheinen durch
seine große Geduld und Beharrlichkeit überhaupt erst ermöglicht. Dafür bin
ich ihm zu tiefem Dank verpflichtet.

Mainz, im Juli 2022 Ruben Zimmermann

XVI

Vorwort



gtvh 08542 / p. 17 / 4.11.2022

Teil I:
Hermeneutik der Parabelauslegung



gtvh 08542 / p. 18 / 4.11.2022



gtvh 08542 / p. 19 / 4.11.2022

1. Kapitel:
Sinnwelten der Parabeln entdecken

Eine hermeneutische Hinführung

Die Parabeln Jesu sind rätselhaft. So ist es nicht ungewöhnlich, beim Lesen
dieser Miniaturerzählungen auf Verstehensprobleme zu stoßen, ja, zugespitzt
formuliert scheint Unverständnis geradezu der Normalfall, wenn es um die
Parabeln Jesu geht. Nun könnte man vermuten, dass diese Verstehensprobleme
insbesondere durch die zeitliche Differenz zur Entstehung der Texte zu er-
klären sind. Wenn wir nur umfassendere Einblicke in die Sprachformen der
Antike oder die Lebenskontexte hätten, in denen sie entstanden sind, dann
ließe sich dieses Unverständnis auflösen. Die wissenschaftliche Annäherung
an die Parabeln hat teilweise derartige Einschätzungen vertreten.

So unbestritten es die Aufgabe der historischen und literarischen Bibelwis-
senschaft ist, durch vertiefte Kenntnisse in Sprachform und Lebenswelten
Miss- und Unverständnis zu reduzieren, so wenig gelingt es doch, die Vieldeu-
tigkeit von Parabeln aufzulösen oder zu konsensfähigen Interpretationen vor-
zudringen. Im Gegenteil. Trotz hochdifferenzierter Auslegungsmethodik fin-
den sich auch in der modernen Exegese zum Teil konträre Positionen, so dass
in derselben Parabel von den einen zentrale Aussagen zum Gottesbild erkannt
werden, während andere sie als karikierendes ›Anti-Gleichnis‹ deuten. Einzel-
ne Figuren in der Erzählung werden von der einen Auslegerin als Vorbilder
wahrgenommen, von dem anderen hingegen als abschreckender ›Anti-Held‹.
Wie kann so etwas sein?

Ich bin der Überzeugung, dass Rätselhaftigkeit und Unabgeschlossenheit
wesentliche Bestandteile der Texte sind. Nicht nur Verstehensprobleme durch
den Graben der Geschichte und die begrenzte Kenntnis der altgriechischen
(Bilder-)Sprache sind Grund für das Unverständnis. Die Rätselhaftigkeit ist
den Texten geradezu in ihre Textur eingewoben. Sie sollen nicht einfach und
leicht interpretiert werden können.

Darauf deuten bereits die textimmanenten Äußerungen der ersten Quellen
hin. Schon in den frühchristlichen Evangelienerzählungen lesen wir, dass die
Hörer:innen von Jesu Worten die Parabeln nicht verstanden haben: »Und er
(Jesus) sprach zu ihnen: Versteht ihr diese Parabel nicht, wie wollt ihr dann
die andern alle verstehen?« (Mk 4,13; auch Joh 10,6). Auch die Jünger:innen
müssen Jesus eigens bitten: »Deute uns die Parabel …!« (Mt 13,36; vgl. Mk
4,10), das heißt aber: Auch sie verstehen die Parabeln nicht oder zumindest
nicht auf Anhieb. Die bildhafte Parabelrede ist unverständlich und mysteriös.
Dies bringt auch der im Neuen Testament dominierende Gattungsbegriff

3



gtvh 08542 / p. 20 / 4.11.2022

παραβολή (parabolē) zum Ausdruck, dessen traditionsgeschichtliche Ablei-
tung aus dem hebr. לשָׁמָ (mashal) diesen enigmatischen Charakter einfängt
(z.B. Ez 17,2; Spr 1,6).1

Wenn es im Folgenden dennoch um die Entdeckung oder Erschließung
von Sinnzusammenhängen geht, soll es nicht das Ziel sein, diese Unverständ-
lichkeit in klare Interpretationen oder, sprachwissenschaftlich formuliert, in
eindeutige Aussagesätze (Propositionen) zu überführen. Es geht vielmehr da-
rum, sich durch die Rätselhaftigkeit der Parabeln anregen und zu einem Ringen
um Verstehen herausfordern zu lassen. Parabeln laden zu einem Prozess des
Verstehens ein, lassen sich aber zugleich nicht von den Interpretierenden ver-
einnahmen und einfangen.

1.1. Die Parabeln Jesu – eine hermeneutische Herausforderung

Das Verstehen2 der Gleichnisse ist offenbar nicht einfach, leicht und unstrittig.3
Das gilt für die komplexeren Parabeln ebenso wie für die kurzen Miniatur-Er-
zählungen, die in der Auslegungstradition als ›Bildwort‹ oder ›Gleichnis im
engeren Sinn‹ bezeichnet wurden.4 Jülicher war der Meinung, dass sich bei
Letzteren eine Deutung ohnehin erübrige, weil die Botschaft dieser Gleichnis-
texte sofort und unmittelbar einleuchte.5 Doch spätestens auf den zweiten Blick
erweist es sich als problematisch, warum zum Beispiel der Sauerteig in einer so
großen Menge Teig ›versteckt‹ wird, wie ein Senfkorn ›starke Zweige‹ für Vo-
gelnester ausbilden kann oder wie das ›dumme Salz‹ seine Würze verlieren soll.
Parabeln sind eben nicht klar und eindeutig. Sie folgen ebenso wenig den Ge-
setzen philosophischer oder mathematischer Logik, wie sie auch keine bloßen
Binsenweisheiten formulieren. Nicht erst ein Blick in die Vielfalt späterer Aus-
legungs- und Rezeptionsgeschichte bestätigt diese Einschätzung.

4

Sinnwelten der Parabeln entdecken

1. In der LXX wird der Begriff לשָׁמָ (mashal) gewöhnlich mit παραβολή (parabolē) wie-
dergegeben; vgl. dazu Schöpflin, לשָׁמָ ; Schüle, Mashal.

2. Der folgende Abschnitt ist eine revidierte Fassung von Zimmermann, Spielraum, 3–13.
3. Ähnlich auch Wenham, Parables, 244: »But the parables are not so simple and unam-

biguous that no one could mistake their meaning.« Ferner Söding, Gottes Geheimnis,
60: »Es ist zugleich naiv anzunehmen, die Gleichnisse Jesu seien sonnenklar und kin-
derleicht.«

4. Diese Begriffe wurden durch die deutschsprachige Forschung geprägt: Bildwort (Bult-
mann) und Gleichnis im engeren Sinn (Jülicher).

5. Vgl. Jülicher, Gleichnisreden, I, 114: »Sie vertragen keine Deutung, sie sind so klar und
durchsichtig wie möglich, praktische Anwendung wünschen sie sich. Wenn man […]
jemandem einen Spiegel vorhält, dass er seine Hässlichkeit oder Schmutzflecke, die
ihn entstellen, wahrnehme, so bedarf man dazu keines weiteren erklärenden Wortes;
der Spiegel deutet eben besser, wie es in Wahrheit steht, als man es mit den längsten
Beschreibungen zu Stande brächte.«



gtvh 08542 / p. 21 / 4.11.2022

Schon die markanten Unterschiede im Verstehen dieser Texte innerhalb
der ersten Jahrzehnte der Rezeption, wie sie sich anhand der Parallelüberliefe-
rungen von Mt, Lk oder EvThom ablesen lassen, dokumentieren eine beacht-
liche Deutungsvielfalt. Die Deutungsbedürftigkeit dieser Texte wird schon im
ältesten Evangelium reflektiert (Mk 4,34) und zu zwei Parabeln werden auch
explizit Deutungen als erklärende Jünger:innenbelehrung gegeben (zum Sä-
mann: Mk 4,13–20par.; zum Unkraut im Weizen: Mt 13,36–43).

Was ist der Sinn, was die Intention dieser so rätselhaften Rede? Warum
benutzte Jesus ausgerechnet diese Redeform und warum war sie bei der For-
mung frühchristlicher Überlieferung und Erinnerung so erfolgreich? Was ga-
rantiert ihren bleibenden Wert trotz dieser Deutungsambivalenz? Ist es ledig-
lich die enge Verbindung zu Jesus als erinnertem Urheber dieser Texte, oder
transportieren sie die Botschaft des Neuen Testaments in einer konzentrierten
Form, die durch keine andere Sprachform zum Ausdruck gebracht werden
kann? Wird religiöse Wahrheit durch diese literarische Form in besonderer
Weise geformt?

Oder sind sie vielleicht gerade so formuliert, um nicht verstanden zu wer-
den? Versuchen sie, explizit einen Schleier um Jesus zu hüllen und voreiliges
Verstehen zu verwehren? Sind sie möglicherweise Teil einer Binnensprache von
Eingeweihten, vergleichbar mit den Geheimtexten von Mysterienreligionen?
So zumindest legt es Mk 4,11 nahe, wo davon die Rede ist, dass nur den
Jünger:innen das Geheimnis (τὸ μυστήριον) anvertraut wird, nicht »denen
draußen« (τοῖς ἔξω). Handelt es sich um eine bewusst verhüllende ›esoteri-
sche‹ Rede für einen inneren Zirkel von Jesusnachfolger:innen? Sollen die Au-
ßenstehenden, an die die Parabeln auch adressiert sind, bewusst im Unklaren
bleiben oder gar hinters Licht geführt werden? Wollte das Markusevangelium
sagen, »that imcomprehension was already there in response to Jesus’ message
and Jesus therefore used riddle parables to increase and punish that incompre-
hension«6? Oder muss die in Mk 4,12 angesprochene, so genannte ›Ver-
stockungstheorie‹ auf erzählpragmatischer Ebene bereits als theologische Ver-
arbeitung der Deutungsambivalenz der Parabeln verstanden werden?7 Bedurfte
es nicht nur eines eigenen Appells zu hören (Mk 4,9), sondern schon bald einer
eigenen Erklärung dafür, warum ein Teil der Hörer:innen Jesu offenbar ›taub‹
war für die Botschaft und Bedeutung der Parabelrede?

5

Die Parabeln Jesu – eine hermeneutische Herausforderung

6. Crossan, Power, 21. Nach Crossan interpretiert Markus Jesu Parabeln als »punitive
riddle parables for his opponents« (ebd.), aber dieses Vorgehen war »not appropriate
or adequate to the intention of Jesus […] because it is contradicted by the very context
of Mark 4, with, for example, its parable of the lamp. Parables are no more meant for
noncomprehension than a lamp is intended for nonlight« (a. a.O., 26–27).

7. Vgl. dazu den Beitrag von Popkes, Mysterion; ähnlich auch Wenham, Parables, 244:
»Jesus’ parabolic ministry therefore comes as God’s gift to some and as his judgement
to others.«



gtvh 08542 / p. 22 / 4.11.2022

Man mag die Rätselhaftigkeit der Gleichnisse relativieren, beklagen, weg-
diskutieren oder verfluchen wollen. Es ist und bleibt gerade auch dieses Cha-
rakteristikum, das den Parabeln Jesu ihr ganz unverwechselbares Gepräge und
ihre ansprechende Wirkung verleiht. Unverständlichkeit ist konstitutiver Teil
der Parabelrede.

Doch diese Rätselhaftigkeit wird nicht zum Spiel oder gar zum Ärgernis
der Leser:innen entwickelt. Parabeln stehen in Kommunikationszusammen-
hängen, die nach Sinn und zum Teil sogar nach eindeutigen Handlungsorien-
tierungen verlangen: Sie sollen zum Beispiel ein Streitgespräch über die Tora
weiterbringen, sie sollen Probleme des familiären Rollenspiels entlarven oder
gesellschaftliche Missstände anprangern. Sie sollen zum Innehalten bewegen,
zur Erkenntnis führen oder gar zum Handeln ermutigen. Parabeln wollen Ver-
stehensprozesse auslösen, sie wollen bedeutsam werden in konkreten Situatio-
nen, wollen zur Entdeckung von Lebenssinn führen.8 Doch wie kann dies mit
der genannten Unverständlichkeit und Rätselhaftigkeit zusammengebracht
werden?

Die paradox anmutende innere Logik dieser widersprüchlichen Pragmatik
besteht gerade darin, dass Parabeln durch ihre Rätselhaftigkeit Verstehenspro-
zesse erwirken sollen. Durch das primäre Unverständnis wird ein Prozess des
Fragens, Staunens und Suchens ausgelöst, der letztlich zu einem vertieften Ver-
stehen führen kann. Parabeln sind unverständlich, um zum Verstehen zu füh-
ren.9 Genau diese hermeneutische Strategie ist beabsichtigt.10 Dabei darf der
Prozess des Verstehens nicht auf eine individuelle Sinnfindung begrenzt wer-
den. Obwohl Verstehen das Hauptziel des hermeneutischen Prozesses ist, ist es
nicht möglich, eine Lösung wie beim Lösen von Mathematikaufgaben zu fin-
den. Parabeln sind keine Gleichungen. Es kann mehrere Bedeutungen geben,
die sich im Extremfall sogar widersprechen. Die Bedeutung einer Parabel wird
sich je nach Zeit und Kontext immer wieder ändern. Diese Realität zeigt sich

6

Sinnwelten der Parabeln entdecken

8. Anders hierzu Hedrick, Many Things, 103: »They raise questions and issues but pro-
vide no answers.«

9. Ganz ähnlich kann auch die Pragmatik der johanneischen Missverständnisse beschrie-
ben werden (vgl. dazu Rahner, Mißverstehen, um zu verstehen). Diese Strategie zeigt
sich auch in den Wundergeschichten, weil sie bewusst das Absurde präsentieren. Sie
versuchen, zu irritieren und Unverständnis hervorzurufen, weil sie über das Reale hi-
nausgehen, um einen neuen Erkenntnisweg aufzuzeigen. Vgl. dazu meinen Artikel:
Zimmermann, Wut des Wunderverstehens.

10. Vgl. auch Lohmeyer, Sinn der Gleichnisse, 156–157: »Parabelrede ist absichtliche Dun-
kelrede. […] Jede Parabel ist alsdann der Deutung fähig und bedürftig; sie mag im
einzelnen leichter oder schwerer zu begreifen sein – selbst das bekannte Wort: ›Nur
was aus des Menschen Herz kommt, macht ihn unrein‹ (Mt 15,11), ist eine Parabel und
bedarf der Deutung –, solche Deutung braucht auch nicht immer ausgesprochen oder
hinzugesetzt zu werden, wenn das Verständnis auch so gesichert ist (vgl. Mt 13,51), aber
ohne Deutung ist grundsätzlich jede Parabel dunkel und undurchsichtig.«



gtvh 08542 / p. 23 / 4.11.2022

zweifellos anhand der Interpretationsgeschichte der Gleichnisse. Unterschied-
liche Interpretationen derselben Parabel sind ebenso zu unterschiedlichen Zei-
ten der eigenen Lebensgeschichte denkbar.11 Dies bedeutet jedoch nicht, dass
eine dieser Interpretationen falsch sein muss. Darüber hinaus muss die Be-
deutung nicht auf einen individuellen Entdeckungsprozess beschränkt bleiben:
Parabeln fordern nicht nur den einzelnen Leser oder die einzelne Hörerin he-
raus. Sie regen in ihrer Deutungsaktivität auch zu gemeinsamen Verstehens-
bemühungen an. Durch die vielfach divergierenden Interpretationen rufen sie
kontroverse Debatten hervor.12 Gerade so werden sie zu einem Lockmittel der
Kommunikation und zum Anreiz einer kollektiven Sinnsuche ihrer Rezipie-
renden.

Was für eine erste Adressierten- oder eine spätere Leser:innengemeinde
gilt, bleibt ebenfalls für den wissenschaftlichen Diskurs gültig. Tolbert kam be-
reits in den 1970er-Jahren zu einer bemerkenswerten Erkenntnis: Es finden sich
nicht nur vielfältige Interpretationen, sondern auch »scholars who share the
same assumptions concerning how one must hear the parables often present
radically different interpretations of the same parable stories«13. Diese
Verstehensambivalenz der Parabeln Jesu fordert in besonderem Maße die her-
meneutische Reflexion heraus, was das Vorwort zu diesem Buch erklärt und
zugleich begründet. Gerade weil das Verstehen der Parabeln strittig ist, stellt
sich die Frage nach der Begründung der Verstehensvoraussetzungen und
-möglichkeiten. Mit anderen Worten: Das primäre Unverständnis erfordert
die Diskussion einer »Hermeneutik der Parabeln«14. Dabei können die Para-
beln zu einem Lernfeld des Bibelverstehens überhaupt werden.

1.2. Drei Perspektiven des Bibelverstehens
Eine hermeneutische Grundorientierung

Die Frage nach dem Verstehen der Parabeln führt zu der Grundfrage, wie sich
›Verstehen biblischer Texte‹ oder noch allgemeiner das ›Verstehen von Texten‹
überhaupt vollzieht. Die Hermeneutik der Parabeln Jesu bleibt insofern einge-
bunden in Grundfragen einer biblischen Hermeneutik, die ihrerseits eng mit
dem hermeneutischen Diskurs von Nachbardisziplinen wie z.B. der Philo-
sophie, Geschichtswissenschaft oder Literaturwissenschaft verschränkt ist.15

7

Drei Perspektiven des Bibelverstehens. Eine hermeneutische Grundorientierung

11. Crossan spricht regelrecht von einem Prozess der »self-education«. »Parables were the
special pedagogy of Jesus’ kingdom of God.« Crossan, Parables of Jesus, 253.

12. Crossan, Parables of Jesus, 253.
13. Tolbert, Perspectives, 15.
14. Hier werden Gedanken aus dem Sammelband Zimmermann, Hermeneutik der

Gleichnisse Jesu, aufgenommen und fortgeführt.
15. Vgl. hier etwa den luziden Überblick über die Hermeneutik-Definitionen der einzel-



gtvh 08542 / p. 24 / 4.11.2022

Es versteht sich von selbst, dass ich diese breite Diskussion hier weder hinsicht-
lich der Genese biblischer Hermeneutik16 noch hinsichtlich der Systematik und
Einzelfragen führen kann,17 stattdessen möchte ich im heuristischen Sinn einige
Aspekte benennen, die für das Verstehen von Parabeln in der hier vertretenen
Weise weiterführend sind.

Zunächst ist hierbei der Begriff des Verstehens zu klären, der neuerdings
z.B. in radikal konstruktivistischen (Luhmann), dekonstruktivistischen (Derri-
da) oder postmodernen (Mersch) Ansätzen in Frage gestellt wurde.18 Ist Ver-
stehen überhaupt möglich, und was bedeutet es, wenn wir glauben, einen Text
›verstanden‹ zu haben?19 Mit Körtner können wir zwar zunächst konstatieren,
dass beim Verstehen immer die Sinnfrage gestellt wird. »Verstehen heißt, den
Sinn von etwas zu erfassen. Sinn und Bedeutung sind grundlegende Kategorien
jeder Hermeneutik.«20

Doch sogleich stellt sich die Frage, auf welcher Ebene sich dieser Sinn ma-
nifestiert. Was soll konkret verstanden werden, wo werden Sinn und Bedeu-
tung sichtbar? Soll die Intention des Autors bzw. der Autorin einer Schrift re-
konstruiert werden, oder geht es darum, die in der Textstruktur inhärente
Bedeutung zu decodieren? Oder aber sollen Lesende in der produktiven Aus-
einandersetzung mit einem Text Sinn entdecken?

Diese Fragen offenbaren drei Dimensionen bzw. Sinnwelten, die durch
die Jahrhunderte hindurch den (bibel-)hermeneutischen Diskurs bestimmt
haben, auch wenn sie jeweils in unterschiedlicher Weise fokussiert wurden.
Konkret geht es hierbei um die (historischen) Autor:innen, den Text und die
Lesenden.

8

Sinnwelten der Parabeln entdecken

nen Disziplinen in: Wischmeyer, Lexikon der Bibelhermeneutik; ferner in Luther/
Zimmermann, Studienbuch Hermeneutik, 13–71; sowie Zimmermann, Hermeneutik
(WiReLex).

16. Vgl. dazu den Überblick in dem vierbändigen Werk von Reventlow, Epochen der Bi-
belauslegung; ferner Wischmeyer, Handbuch der Bibelhermeneutiken.

17. Vgl. dazu etwa Körtner, Einführung; auch Luther/Zimmermann, Studienbuch Herme-
neutik.

18. Dazu mein Überblick über die sogenannte ›Antihermeneutik‹ und ›Posthermeneutik‹
in Zimmermann, Wut des Wunderverstehens, 37–41. Zur Gadamer-Derrida-Debatte,
vgl. Michelfelder/Palmer, Dialogue and Deconstruction; aktueller dazu Gumbrecht,
Production of Presence; Albert, Kritik der reinen Hermeneutik; Mersch, Postherme-
neutik.

19. Ich konzentriere mich hier auf das Textverständnis, d.h. die Texthermeneutik, die
jedoch nur einen Aspekt einer überspannenden Hermeneutiktheorie darstellt.

20. Vgl. Körtner, Einführung, 11. Entgegen radikal dekonstruktivistischen und inter-
pretationistischen Ansätzen wird auch im philosophischen und literaturwissenschaft-
lichen Diskurs jenseits des Anspruchs von Objektivität und Einheitlichkeit an der
Sinnfrage festgehalten oder zumindest eine gelingende, bedeutungsgerechte Kom-
munikation als Minimalforderung des Verstehens postuliert; vgl. etwa Schmidt, Rolle
von Selbstorganisation, 293–333; ferner Hermeneutik.



gtvh 08542 / p. 25 / 4.11.2022

Ausgehend von Dannhauers Definition der allgemeinen Hermeneutik als
Anwendung methodischer Regeln, die der allgemeinen Auslegung von Texten
dienen,21 wurde Hermeneutik lange Zeit als die methodisch geleitete Kunst der
Auslegung eines Schriftwerks betrachtet. Ziel des Verstehensvorgangs war es
folglich, durch die richtige Anwendung bestimmter Auslegungsregeln den im
Text inhärenten Sinn zu erfassen, der mit der ursprünglichen Intention des/der
Autor:in identisch sein müsse. Verstehen wurde hierbei ganz als rekonstrukti-
ver Vorgang aufgefasst, bei dem das z.B. durch zeitliche Differenz zum Autor
und zu der Textentstehung bestehende Verstehensdefizit ausgeglichen werden
müsse. Im Vordergrund der Sinnsuche standen hier eindeutig der Text und
sein:e Autor:in. Es war dann vor allem Schleiermacher, der die Zweipoligkeit
des Verstehensvorgangs hervorgehoben und neben dem Text und seinem Au-
tor auch die Interpretierenden bei der Sinnkonstitution eigens gewichtet hat.
Hermeneutik sei deshalb sowohl als ›grammatisch-historische‹ wie auch als
›psychologische‹ Auslegung zu beschreiben.22 Die Interpretierenden treten
nach Schleiermacher in eine Interaktion mit dem Text und seinem/seiner Au-
tor:in, wobei die Auslegungskunst als (nach-)schöpferischer Vorgang beschrie-
ben wird. Im Gefolge von Schleiermacher und Dilthey hat dann die phäno-
menologische Hermeneutik des 20. Jh.s das Verstehen als ›objektbezogenen
Entschlüsselungsvorgang‹ vollends in Frage gestellt und stattdessen den sub-
jektiven Prozess der Wahrnehmung bzw. Rezeption in den Mittelpunkt ge-
rückt. So formuliert Gadamer: »Eine philosophische Hermeneutik (wird) zu
dem Ergebnis kommen, daß Verstehen nur so möglich ist, daß der Verstehende
seine eigenen Voraussetzungen ins Spiel bringt. Der produktive Beitrag des In-
terpreten gehört auf eine unaufhebbare Weise zum Sinn des Verstehens selber.
[…] Man kann diesen Sachverhalt auch so beschreiben, daß Interpret und Text
je ihren eigenen ›Horizont‹ besitzen und daß jegliches Verstehen eine Ver-
schmelzung der Horizonte darstellt.«23

In (post-)strukturalistischen und rezeptionsästhetischen Hermeneutiken
führte die Hinwendung zu den Lesenden dann sogar zu einer expliziten Ab-
lösung der Texte von ihren Autor:innen und ihren Entstehungssituationen,
was Barthes in das bekannte Diktum vom ›Tod des Autors‹ gegossen hat.24
Der Text wurde hierbei als autonomes Kunstwerk betrachtet, das seinen Sinn

9

Drei Perspektiven des Bibelverstehens. Eine hermeneutische Grundorientierung

21. Vgl. Sparn/Dannhauer, 189. Vgl. Ausschnitte der Idea boni interpretis (1630) in deut-
scher Übersetzung in Luther/Zimmermann, Studienbuch Hermeneutik (CD-ROM).

22. Schleiermacher gewinnt diese Einsicht, indem er den Entstehungsprozess einer Rede
retrospektiv zurückverfolgt; entsprechend sei Verstehen ein Nach-Konstruieren von
Sprache und Denken in der Rede; vgl. Schleiermacher, Hermeneutik und Kritik, 93–
94.

23. Gadamer, Klassische und Philosophische Hermeneutik, 109.
24. Vgl. Barthes, La mort de l’auteur, 491.



gtvh 08542 / p. 26 / 4.11.2022

erst im produktiven »Akt des Lesens«25 bzw. Interpretierens entfaltet. »Was der
Text bedeutet, fällt nicht mehr mit dem zusammen, was der Autor sagen
wollte.«26 Hermeneutik wird hierbei aus der Verengung auf die Textinterpreta-
tion herausgeführt und zu einer allgemeinen Verstehenslehre bzw. Lebenswelt-
hermeneutik ausgeweitet. Ziel des hermeneutischen Prozesses ist dann nicht
mehr die Dekodierung von Textsinn, sondern die umfassende Deutung von
Selbst und Welt, die durch die Auseinandersetzung mit dem Text initiiert
wird.27

Das unbestreitbare Verdienst der strukturalistischen und rezeptionsästhe-
tischen Ansätze war es, die Eigenständigkeit des Textes auf der einen bzw. der
Rezipierenden auf der anderen Seite hervorgehoben zu haben. Gleichwohl stel-
len sich auch hier Rückfragen: So ist gegenüber überzogen strukturalistischen
Ansätzen zu fragen, wie der Sinn eines Textes ausgesagt werden kann, wenn
nicht Lesende ihn zuerst entdecken und beschreiben? Eine autonome Struktur
von Texten ohne Leser:in bleibt ohne Bedeutung. Aber kann umgekehrt die
Sinnkonstitution ganz dem freien Spiel der Lesenden überlassen werden? Re-
duziert sich die Bedeutung – oder gar die Wahrheit des Textes somit nicht auf
eine willkürliche subjektive Konstruktion? Wie bleibt gelingende Kommuni-
zierbarkeit über (Text-)Sinn dann noch gewährleistet? In welcher Weise blei-
ben Sinnkonstruktionen noch berechtigt auf den Text bezogen und unterliegen
nicht dem je und je neuen Akt des Sprechens oder der Kognition? Gibt es nicht
wenigstens eine minimale Kontinuität im Verstehen eines Textes?

So hilfreich die Differenzierung der unterschiedlichen Perspektiven er-
scheint, so falsch wäre eine Trennung und Isolierung einzelner Aspekte. Schon
U. Eco hatte gegenüber dekonstruktivistischen Ansätzen die Balance zwischen
der intentio lectoris, der intentio auctoris und sogar einer intentio operis ange-
mahnt.28 Entsprechend dürfen Sinn und Bedeutung nicht einseitig auf einen
der drei Aspekte begrenzt werden. So ist der vorliegende hermeneutische
Ansatz von der Überzeugung geprägt, dass historische:r Autor:in, Text und
Rezipierende eng zusammengehören und gerade in ihrer wechselseitigen Ver-
wiesenheit Sinn konstituieren. Die je verschiedenen Perspektiven bringen je
komplexe Dimensionen mit ein, weshalb ich hier von ›Sinnwelten‹29 sprechen
möchte.

Eine mögliche Vernetzung der drei Komponenten des Textverstehens kann
durch eine Erklärung des hermeneutischen Prozesses im Modell der Kom-

10

Sinnwelten der Parabeln entdecken

25. Vgl. Iser, Akt des Lesens.
26. Ricœur, Philosophische und Theologische Hermeneutik, 28.
27. Vgl. hier etwa Ricœur, Philosophische und Theologische Hermeneutik, 28: Hermeneu-

tik ziele »nicht eigentlich auf eine Hermeneutik des Textes, sondern auf eine Herme-
neutik, die von dem durch den Text gestellten Problem ausgeht«.

28. Vgl. Eco, Die Grenzen der Interpretation, 35–39; Dalferth, Kunst des Verstehens, 293 f.
29. Vgl. zum Begriff der Sinnwelten auch ähnlich Dalferth, Kunst des Verstehens, 39–48.



gtvh 08542 / p. 27 / 4.11.2022

munikation aufgezeigt werden. Während von Gadamer der Verstehensvorgang
in der Metapher des ›Gesprächs‹ als ein Dialog der beiden Komponenten Text
und Interpret:in in ihren jeweiligen Verstehenshorizonten beschrieben wur-
de,30 ist es in der historisch geprägten Bibelwissenschaft etabliert, die histo-
rischen Autor:inen bzw. allgemeiner den historischen Entstehungshorizont
des Textes eigens in den Blick zu nehmen. In Anknüpfung an die Gesprächs-
Metapher Gadamers kann das Verstehen des biblischen Textes folglich als ein
Trialog oder dreistelliger Kommunikationsvorgang31 beschrieben werden, der
gleichermaßen Text, Entstehungssituation und Gegenwartsrezeption mitein-
bezieht. In unterschiedlichen Publikationen habe ich dieses ›hermeneutische
Dreieck‹ zugrunde gelegt und näher expliziert.32

Während man in früheren Ansätzen der Bibelhermeneutik streng zwi-
schen methodischer Exegese und hermeneutischer Applikation unterschied,33
haben neuere Ansätze die enge Verschränkung zwischen Hermeneutik und
Methodik wahrgenommen.34 Die Hermeneutik darf zwar nicht auf ein Metho-
denproblem reduziert werden, andererseits kann sich die Methodik der Aus-
legung nicht aus dem hermeneutischen Zirkel davonstehlen. Entsprechend ge-
lingt es etwa Oeming oder Wischmeyer, den jeweiligen hermeneutischen
Perspektiven auch einzelne Methoden der Bibelauslegung zuzuordnen.35 So

11

Drei Perspektiven des Bibelverstehens. Eine hermeneutische Grundorientierung

30. Vgl. Gadamer, Wahrheit und Methode, 391: »Es ist also ganz berechtigt, von einem
hermeneutischen Gespräch zu reden. […] Auch zwischen den Partnern dieses ›Ge-
sprächs‹ findet wie zwischen zwei Personen eine Kommunikation statt, die mehr ist
als bloße Anpassung. Der Text bringt eine Sache zur Sprache, aber daß er das tut, ist
am Ende die Leistung des Interpreten. Beide sind daran beteiligt.«

31. Zur deskriptiven Erschließung dieses Sinngeschehens habe ich an anderer Stelle das
von K. Bühler entwickelte so genannte ›Organon-Modell‹ (vgl. Bühler, Sprachtheorie,
24–33) herangezogen und das Verstehen eines historischen Textes als verzögerten
Kommunikationsvorgang beschrieben. Vgl. Zimmermann, Spielraum, 10–11.

32. Vgl. etwa die Struktur der »Hermeneutik der Gleichnisse Jesu«, der »Hermeneutik der
frühchristlichen Wundererzählungen« oder in Luther/Zimmermann, Studienbuch
Hermeneutik, 59–64; Zimmermann/Luther/Roth, Kunst der Auslegung.

33. Vgl. etwa Weder, Neutestamentliche Hermeneutik, 5; Berger, Hermeneutik des Neuen
Testaments, 108–124.

34. So mit Nachdruck O. Wischmeyer, die »programmatisch davon aus(geht), dass die
Exegese, d.h. die methodengeleitete Auslegung der neutestamentlichen Texte, auch
das sachgemäße Instrument des Verstehens dieser Texte sei. Ein Verstehen der neutes-
tamentlichen Texte an ihrer methodischen Auslegung vorbei ist ein nonsense.« Wisch-
meyer, Hermeneutik, IX-X. Ähnlich Luz, Theologische Hermeneutik, 21f., 88–93 (mit
Verweis auf Oeming und Pokorný).

35. Vgl. bei Oeming das zusammenfassende Schaubild mit der Zuordnung von 14 Aus-
legungsmethoden zu den vier Polen des Verstehensprozesses; vgl. Oeming, Biblische
Hermeneutik, 176; auch O. Wischmeyer integriert die Methoden der Bibelauslegung in
die Hermeneutik, die ähnlich wie bei Oeming als »A Historisches Verstehen« (21–59),
»B Rezeptionsgeschichtliches Verstehen« (61–125), »C Sachliches Verstehen« (127–171)
und »D Textuelles Verstehen« (173–209) strukturiert wird: Wischmeyer, Hermeneutik;



gtvh 08542 / p. 28 / 4.11.2022

lässt sich das hermeneutische Dreieck um die jeweiligen Methoden der Er-
schließung einer bestimmten Seite erweitern (Abb. 1). Um den Text sachgemäß
interpretieren zu können, bedarf es sprachwissenschaftlicher Methoden. Um
die Autor:innen in ihren historischen Kontext zu verstehen, können Methoden
der Geschichtswissenschaft herangezogen werden, während die Rezipienten-
seite durch leser:innenorientierte Methoden zu erhellen ist. Entsprechend spie-
len drei Dimensionen bei der Entdeckung und Erschließung textlicher Sinn-
welten eine Rolle:

Sprach- bzw. literaturwissenschaft-
liche Methoden → Sprachliche
Gestalt des Textes als kohärenter
Sinnzusammenhang

Verstehen des
biblischen Textes

Geschichtswissenschaftliche
Methoden → Textentstehung
als historischer Sinnzusam-
menhang

Rezeptionsästhetische
Methoden → Sinnent-
deckung im gegenwärtigen
Akt des Lesens

Abb. 1: Hermeneutisches Dreieck des Bibelverstehens

Verstehen darf also weder einseitig als autor:innenfixierter Mitteilungsvorgang,
noch als textbezogene Wirkungsgeschichte oder als leser:innengeleiteter Kon-
struktionsprozess missverstanden werden. Im Prozess der Sinnstiftung beein-
flussen sich Entstehungssituation, Textgestalt und Akt der Rezeption wechsel-
seitig. Der Sinngehalt wird zwar durch eine sprachliche Gestalt entscheidend
vorgeprägt. Allerdings wird man ein historisches Textzeugnis kaum erschlie-
ßen können, wenn man nicht auch den geschichtlichen Entstehungsrahmen
kennt. Schließlich bringen auch gegenwärtige Leser:innen Vorverständnisse
und Fragen in den Lesevorgang mit ein, die die Sinnstiftung zu einem produk-
tiven und nicht nur rekonstruktiven Geschehen werden lassen.36 Jede Dimen-
sion hat ihren Eigenwert, steht aber zugleich in einer Wechselbeziehung zu den

12

Sinnwelten der Parabeln entdecken

ferner spricht Backhaus von der »rekonstruktiven« bzw. »applikativen Hermeneutik«,
vgl. Backhaus, Die göttlichen Worte, 153–160.

36. Dieser Ansatz wurde in der neueren Literaturwissenschaft vor allem durch die Rezep-
tionsästhetik etabliert und in verschiedenen Arbeiten für das Verstehen biblischer
Texte fruchtbar gemacht. Vgl. dazu Warning, Rezeptionsästhetik; Iser, Akt des Lesens;
Nisslmüller, Rezeptionsästhetik; Körtner, Der inspirierte Leser; Parris, Reception
Theory and Biblical Hermeneutics. Weitere Einzelheiten dazu siehe Kapitel 5.



gtvh 08542 / p. 29 / 4.11.2022

anderen Dimensionen, die sich in einem zirkulären bzw. spiralförmigen Pro-
zess beeinflussen. Verstehen ereignet sich insofern erst im reziproken Zusam-
menwirken aller drei Komponenten.

Betrachten wir die Bibelhermeneutik im Modell eines Kommunikations-
vorgangs, gelingt es folglich, die unterschiedlichen Perspektiven und Annähe-
rungen, wie sie sich innerhalb der Geschichte der Textauslegung zeigen, in ein
Gesamtmodell zu integrieren.37 So können die historischen Hermeneutiken,
wie sie von Semler bis zur ›historisch-kritischen‹ Methode oder gegenwärtig
in kulturgeschichtlichen Fragestellungen ihre Ausprägung finden, als Hin-
wendung zur Entstehungssituation des Textes betrachtet werden. Die im Zuge
des linguistic turn entwickelten sprach- bzw. literaturwissenschaftlichen Aus-
legungsmethoden stellen den Text selbst in den Mittelpunkt, während leser:in-
nenorientierte Annäherungen an den Text, wie sie in feministischen oder ak-
tuell öko-hermeneutischen Ansätzen besonders deutlich und reflektiert zutage
getreten sind, die Rezipierendenseite in den Blick nehmen. Die einzelnen As-
pekte müssen aber nicht gegeneinander ausgespielt und abgegrenzt werden. Sie
haben ihre je eigene Berechtigung, gelingt es doch mittels spezifischer Metho-
den, einzelne Aspekte in dem durch den Bibeltext evozierten Sinngeschehen
besonders in den Vordergrund zu rücken. Jede einzelne Perspektive hat jedoch
zugleich ihre Begrenzung, indem die Fokussierung auf einen Aspekt andere
ebenso maßgebliche Aspekte in den Hintergrund treten oder gar unberück-
sichtigt lässt. Nur im Zusammenspiel der unterschiedlichen Perspektiven und
Methoden ist somit ein sachgemäßes Verstehen des Bibeltextes möglich.

1.3. Auf der Suche nach einer integrativen Parabelhermeneutik

Die im Vorhergehenden dargestellten Zugänge des Bibelverstehens, die ideal-
typisch als historisch, literarisch und rezeptionsästhetisch betrachtet werden
können, lassen sich in besonderer Weise beim Verstehen von Parabeln im Laufe
der Interpretationsgeschichte nachweisen. Dass sich eine Parabelhermeneutik
in dieser dreifachen Weise entwickeln konnte, wurde durch die Texte selbst
evoziert. Die Parabeln lassen sich unter historischer Perspektive ebenso verste-
hen wie unter einer textbezogenen literarischen. Sie sind aber in hohem Maße
auch leser:innenorientierte Texte, so dass den Rezipierenden gebührender Platz
eingeräumt werden muss.

13

Auf der Suche nach einer integrativen Parabelhermeneutik

37. Vgl. auch Oeming, Biblische Hermeneutik, 175: »Es zeigte sich einerseits, dass jede der
Methoden bestimmte Facetten des Bibeltextes besonders klar erhellen kann und somit
ein relatives Recht hat, dass aber andererseits jede ihre blinden Flecken hat und somit
der kritischen Ergänzung bedarf.«



gtvh 08542 / p. 30 / 4.11.2022

Auch der im Folgenden vorgestellte integrativ-hermeneutische Ansatz
lässt sich hier anfügen: So geht es mir in historischer Perspektive nicht um die
Rekonstruktion der authentischen Jesusworte und eines postulierten Überlie-
ferungsweges. Gleichwohl werden historische Fragen gestellt, wenn sozial-
geschichtlich nach dem ›bildspendenden Bereich‹ gefragt wird, wenn die Über-
tragungsvorgänge diachron in ›Bildfeldtraditionen‹ eingeordnet werden oder
wenn mit der Parallelüberlieferung der Texte eine frühe Wirkungs- und Rezep-
tionsgeschichte wahrgenommen wird.

Die literarische Fragestellung spielt insofern eine wichtige Rolle, als eine
genaue, ›sprachlich-narratologische Analyse‹ der Texte gefordert wird. Hierbei
spielt die Untersuchung der Erzählweise des Textes ebenso eine Rolle wie die
Ermittlung von Transfer-Signalen und Interaktionsweisen, die seine Meta-
phorizität anzeigen. Daher müssen wir uns fragen, wie eine Metapher entdeckt
wird und wie sie funktioniert. Man hält nach Signalen im Text bzw. nahen
Paratexten Ausschau, die eine Bedeutungstransfer anzeigen (z.B. Das König-
reich Gottes ist wie …) und die Art und Weise, inwiefern zwei semantische
Felder innerhalb eines metaphorischen Textes zusammengebracht werden.
Um den Text vor ideologischen Eintragungen und vorschnellen Aneignungen
zu schützen, soll er möglichst genau erst einmal in seiner sprachlichen Gestal-
tung und ästhetischen Struktur untersucht und dargestellt werden. Gleichwohl
werden die Parabeln dabei nicht als poetische ›autonome Kunstwerke‹ betrach-
tet, die isoliert verstanden werden können. Die Einordnung in den literarischen
Kontext ist ebenfalls ein wesentlicher Aspekt der sprachlichen Analyse, die be-
sonders als Zuordnung zum jeweiligen Quellenbereich verstanden wird.

Historische und literarische Aspekte sollen nicht zum Selbstzweck ermit-
telt werden, sondern dienen letztlich einem gegenwärtigen Verstehen. Im Akt
des Rezipierens werden Deutungshorizonte eröffnet und Sinnzusammenhänge
entdeckt. Die Analyse der historischen Entstehungszusammenhänge und der
sprachlichen Gestalt der Parabel geben die Verstehensrichtung vor, so dass
nicht beliebig in den Text hineininterpretiert werden kann. Sie bewahren den
rezeptionsästhetischen Zugang vor einer einseitigen oder vorschnellen Verein-
nahmung des Textes und machen sein Eigengewicht, seine Fremdheit deutlich.
So wird der Auslegungsvorgang vorstrukturiert, muss aber letztlich von jedem
Leser und jeder Leserin je neu vollzogen werden.

Die Kommunikationsstruktur von Parabeln ist komplexer als bei anderen
Bibeltexten: Die Parabeln sind erzählte Erzählungen mit einem erzählten Er-
zähler und erzählten Adressaten. Mit Blick auf die Adressierten kann man drei
Ebenen unterscheiden: 1) die Hörer:innen der Parabel in der erzählten Welt,
2) die Erstadressierten des Evangeliums sowie 3) die gegenwärtig Lesenden.
Letztere sind bei einer rezeptionsästhetischen Sinnsuche primär fokussiert, al-
lerdings können die anderen Adressierten- bzw. Rezipierenden eben Einfluss
auf den aktuellen Prozess der Sinnkonstruktion nehmen. Die Wahrnehmung

14

Sinnwelten der Parabeln entdecken



gtvh 08542 / p. 31 / 4.11.2022

dieser komplexen Kommunikationsstruktur ist insbesondere relevant, wenn
man nach Verstehensbedingungen und Verstehensschwierigkeiten von Gleich-
nissen fragt.

So hilfreich es im heuristischen Sinn ist, einzelne Positionen möglichst
scharf gegen andere Zugänge abzugrenzen, so einseitig und unsachgemäß sind
dann oft die Ergebnisse, sei es, dass sie andere Positionen in einer verzerrenden
Weise karikieren, sei es, dass sie etablierte Methoden in vereinnahmender Wei-
se der eigenen Position subsumieren. Verschiedene Zugänge im Verstehen der
Parabeln Jesu müssen aber nicht gegeneinander ausgespielt werden.

Unterschiedliche Perspektiven können in einer integrativen Hermeneutik
vereint werden. Nicht die einzelnen Auslegungsschritte, die in den Kapiteln 7
bis 12 Anwendung finden, sind folglich Neuland des hier vorgestellten An-
satzes, vielmehr ist es eher die integrative Kombination unterschiedlicher As-
pekte, die über frühere Interpretationen hinausgeht und zu einer multiperspek-
tivischen, offenen – und damit postmodernen Hermeneutik führt. Bevor diese
näher entfaltet wird, soll aber ein Überblick über den gegenwärtigen Stand der
Forschung gegeben werden.

15

Auf der Suche nach einer integrativen Parabelhermeneutik



gtvh 08542 / p. 32 / 4.11.2022

2. Kapitel:
Verstehen von Parabeln im Licht der Forschung

Parabeln provozieren Auslegungen. In ihrer Rätselhaftigkeit und Deutungs-
offenheit verweigern sie sich enggeführten Interpretationen. Vielmehr fordern
sie in unterschiedlichen Kontexten und Zeiten immer wieder neu zur Aus-
legung heraus, lassen mit neuen Methoden auch neue Facetten ihrer Sinn-
welten zum Vorschein kommen. Parabeln verstehen zu wollen heißt im Licht
der hermeneutischen Horizontverschmelzung Gadamers1 deshalb auch im-
mer, sie im Horizont ihrer Auslegungsgeschichte wahrzunehmen. Dies recht-
fertigt eine etwas ausführlichere Darlegung der Forschung. Allerdings möchte
ich hier keine umfassende Auslegungsgeschichte durch die Jahrhunderte2 prä-
sentieren, vielmehr geht es um die Interpretationsansätze in der neueren For-
schung seit Jülicher, der einen Meilenstein innerhalb der modernen Gleichnis-
bzw. Parabelforschung gesetzt hat. Dabei sollen die in Kapitel 1 dargelegten
drei Perspektiven leitend für eine systematische Darstellung sein.3 Auch wenn
einzelne Autor:innen zum Teil mehrere Aspekte erfassen,4 zeigen sich doch in

16

1. Siehe Kapitel 1 sowie Gadamer, Klassische und Philosophische Hermeneutik, 109.
2. Vgl. etwa die Auslegungsgeschichte durch die Jahrhunderte bei Gowler, The Parables

after Jesus. Für Hedrick gibt es insgesamt nur fünf markant unterschiedliche Phasen
des Parabelverstehens in den letzten 2000 Jahren: 1) authentische Auslegung der Erst-
hörer Jesu; 2) anti-historische, allegorische Auslegung der frühen und späteren Kirche
(ca. 50 n.Chr. – 19. Jh.); 3) historisierend-moralische Auslegung seit Jülicher; 4) sym-
bolisch-metaphorische Auslegung seit Dodd (mit dem Reich Gottes als Referenten);
5) ästhetisch-existenziale Auslegung seit Via; vgl. Hedrick, Poetic Fictions, 7–10. Diese
Einteilung zeigt vor allem hinsichtlich des zweiten Zeitraums eine zu große Verein-
fachung, denn die Gleichnisauslegung durch mehrere Jahrhunderte kann kaum samt
und sonders unter der Kategorie des »Allegorischen« subsumiert werden.

3. Dabei greife ich auf meine früheren Darstellungen der Forschungen zurück, wie
Zimmermann, Gleichnishermeneutik (2008), Kap. 2 in Puzzling the Parables (2015)
und Hans Weder und die neueste Gleichnisforschung (2018). Neuere chronologische
Forschungsüberblicke finden sich bei Blomberg, Interpreting the Parables (2012), 33–
194; Mell, Gleichnisforschung 1 (2011) und Gleichnisforschung 2 (2013); Wright, Jesus
The Storyteller (2014), 20–42; Thurén, Parables Unplugged (2014), 3–50; Snodgrass,
Stories with Intent (2018), 812–857; Ottenheijm/Poorthuis, Parables in Changing
Contexts (2020), 1–11; Erlemann, Gleichnisse (2020), 57–131, Strong, Fables of Jesus
(2021), 8–23.

4. Man denke z.B. an H. Weder, dessen Arbeit sich im Untertitel zur seinerzeit vorherr-
schenden »Traditions- und Redaktionsgeschichtlichen Analyse« bekennt (siehe We-
der, Gleichnisse Jesu), er aber zugleich einen der profiliertesten theologisch-herme-
neutischen Entwürfe bietet; oder an L. Schottroff, die der sozialgeschichtlichen
Auslegung verpflichtet ist, aber ebenso auch eine explizit theologische Zielsetzung
verfolgt (Schottroff, Gleichnisse Jesu). Schwierig ist, auch J. D. Crossan zuzuordnen,



gtvh 08542 / p. 33 / 4.11.2022

der Regel klare Positionierungen in der Auslegung, so dass das Werk verein-
fachend einem bestimmten Typus zugeordnet werden kann; teilweise werden
verschiedene Werke eines Autors/einer Autorin an unterschiedlichen Stellen
genannt.

Der Forschungsüberblick versucht zugleich, eine Brücke zwischen der oft
nebeneinander bestehenden englischsprachigen und deutschsprachigen Para-
belforschung zu schlagen. Neuere Werke werden mit einer größeren Ausführ-
lichkeit dargestellt.

2.1. Historische Zugänge

Die Dominanz historisch-kritischer Fragestellungen in der Exegese des letzten
Jahrhunderts hat auch im Parabelverstehen die historische Annäherung lange
Zeit in den Vordergrund rücken lassen. Dabei war die Parabelforschung eng
mit der Frage nach dem historischen Jesus verbunden.5 Durch alle Phasen der
historischen Jesusforschung hindurch wurde immer an dem Grundbekenntnis
festgehalten, dass die Parabeln zum »Urgestein« der Jesusüberlieferung zählen.
Mit den Parabeln glaubte man besonders nah an den so genannten ›histori-
schen Jesus‹ und seine Verkündigung heranzukommen. Die einzelnen histori-
schen Annäherungen können dabei durchaus unterschiedliche Akzente setzen.

2.1.1. Die Parabeln des ›historischen Jesus‹

Im Zuge der Forschungsperspektive des ›historischen Jesus‹ versuchen Para-
belforscher:innen immer wieder, den ursprünglichen Bestand der Parabeln
Jesu in den Blick zu nehmen und Umfang und Form bis hin zu Wortlaut-
fassungen der Parabeln zu rekonstruieren. Ziel der Auslegung war es hierbei,
zur Parabelrede Jesu vorzudringen, die in den biblischen Texten nur noch
mittelbar erhalten sei. Diese Form historischen Arbeitens reicht von Adolf
Jülichers Opus Magnum6 über Joachim Jeremias’ Suche nach der »ipsissima

17

Historische Zugänge

der in seinen drei Parabelbüchern einen Weg vom streng historischen (In Parables),
zum literarischen (Cliffs of Fall) bis hin zu einer rezeptionsgeschichtlichen Auswei-
tung des Parabelbegriffs (Power) zurücklegt. Im Deutschsprachigen ist Kurt Erle-
manns Œuvre mit insgesamt fünf Parabelbüchern zwischen 1988 und 2020 viel-
schichtig und zeigt neben Konstanten auch markante Veränderungen, vgl. zuletzt
Erlemann, Gleichnisse.

5. Vgl. zu diesem Punkt vor allem Kapitel 3 in diesem Buch.
6. Vgl. A. Jülicher, Die Gleichnisreden Jesu, Tübingen 21910 (im Folgenden sollen – ab-

weichend zum sonstigen Buch – zur leichteren Orientierung die vollständigen Titel
genannt werden). Der Titel von Jülichers opus magnum ist selbsterklärend, denn er
suchte nach dem Sinn der mündlichen Gleichnisdarbietung des geschichtlichen Jesus.



gtvh 08542 / p. 34 / 4.11.2022

vox«7 und der »Originalbedeutung«8 oder nach der »authentic voice«9 bei
Jonathan Breech und den frühen Arbeiten von John D. Crossan10 bis hin zu
dem von Robert W. Funk gegründeten »Jesus Seminar« am Westar Institute,
das sich noch zum Ende des 20. Jh.s zum Ziel gesetzt hatte, die authentischen
Jesusworte – und dabei besonders auch die authentischen Parabeln – zu
bestimmen.11 Bernard Brandon Scott,12 selbst Gründungsmitglied des Jesus
Seminars, konzentrierte sich in seiner Monographie entsprechend auf die
vom Seminar als authentisch befundenen Parabeln.13 Gleichzeitig versuchte
er, unter Einbeziehung der Oralitätsforschung in einem methodischen Drei-
schritt die »ipsissima structura«14 der Jesusparabeln herauszuarbeiten.15

Weniger die Rede Jesu als vielmehr die Ursprungssituation wurde von dem
britischen Parabelforscher Charles H. Dodd in den Mittelpunkt gerückt: In wel-
cher geschichtlichen Situation (»setting in life«16) wurden diese Texte gespro-
chen, wie ist der historische Kontext zu bestimmen? Dodd – und ihm folgend
auch Jeremias – unterschied hier deutlich zwischen der Situation im Leben Jesu

18

Verstehen von Parabeln im Licht der Forschung

Eine umfangreiche Würdigung Jülichers bei U. Mell (Hg.), Die Gleichnisreden Jesu
(1899–1999). Beiträge zum Dialog mit Adolf Jülicher, BZNW 103, Berlin/New York
1999.

7. Jeremias beschreibt zehn Stufen, wie dieser Weg »von der Urkirche zu Jesus zurück!«
(S. 19) vollzogen werden könne; J. Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, Göttingen 111998, 19–
114.

8. Jeremias, Gleichnisse Jesu, 18.
9. J. Breech, The Silence of Jesus: The Authentic Voice of the Historical Man, Phila-

delphia 1983.
10. J. D. Crossan, In Parables: The Challenge of the Historical Jesus, New York 1973, der

von »original sayings« spricht und zur Rekonstruktion das doppelte Unableitbarkeits-
kriterium anwendet (a. a.O., 5).

11. Vgl. dazu R. W. Funk u.a., The Five Gospels: What Did Jesus Really Say?, San Francis-
co 1997; zu den Gleichnissen besonders jetzt E. F. Beutner (Hg.), Listening to the Par-
ables of Jesus. Jesus Seminar Guide, Santa Rosa 2007; für einen Überblick über die
Westar-Liste der authentischen Parabeln Jesu siehe Kapitel 3.

12. Vgl. B. B. Scott, Hear Then the Parables. A Commentary on the Parables of Jesus,
Minneapolis 1989.

13. In seinem zweiten Buch beschäftigt sich Scott mit 9 Gleichnissen, die für ihn die
Grundlage für Jesus Botschaft vom Königreich Gottes darstellen. Vgl. B. B. Scott, Re-
Imagine the World: An Introduction to the Parables of Jesus, Santa Rosa 2001. Folgen-
de Gleichnisse behandelt er: 1. Vom Sauerteig; 2. Vom Senfkorn; 3. Vom leeren Glas
(EvThom 97); 4. Vom verborgenen Schatz; 5. Vom barmherzigen Samariter; 6. Vom
verlorenen Sohn; 7. Vom unehrlichen Verwalter; 8. Vom Schalksknecht; 9. Vom gro-
ßen Abendmahl.

14. Dieser Begriff zuerst bei J. D. Crossan, Cliffs of Fall: Paradox and Polyvalence in the
Parables of Jesus, New York 1980, 27.

15. Vgl. Scott, Parables, 74–76.
16. Vgl. Ch. H. Dodd, The Parables of the Kingdom, London 1935 (zit. Paperback Repr. der

rev. Aufl., Glasgow 1978), Chap. IV, 84–114.



gtvh 08542 / p. 35 / 4.11.2022

und der des frühen Christentums, wobei das Ziel der Auslegung gerade darin
bestehe, zum ursprünglichen Kontext zurückzugelangen. »We shall sometimes
have to remove a parable from its setting in the life and thought of the Church,
as represented by the Gospel, and make an attempt to reconstruct its original
setting in the life of Jesus.«17

Auch in der neueren Parabelforschung begegnet noch dieser klassisch re-
konstruktive Ansatz, ja, wird zum Teil sogar in extremer Weise umgesetzt. So
hat John P. Meier in Band 5 seiner umfangreichen Studie zum historischen
Jesus (The Marginal Jew) einen Paukenschlag in der Parabelforschung ge-
setzt.18 In Anwendung seiner seit Band 1 grundgelegten Echtheitskriterien19

kam er zu dem Ergebnis, dass nur vier Parabeln den Test der Authentizität
bestehen.20 Damit legte er Dynamit an ein Grundbekenntnis der Jesus- und
Parabelforschung. Man könne nach Meier deshalb nicht mehr einfach behaup-
ten, dass der historische Jesus bevorzugt in Parabeln gesprochen habe, selbst
wirkmächtige Texte wie die Parabel vom Barmherzigen Samariter scheitern
z.B. am Kriterium der Mehrfachbezeugung.21

Nach Amy-Jill Levine sei es notwendig, die »original provocation« und den
»initial context« der Stimme des jüdischen Rabbi Jesus wiederzugewinnen,22 da
die Evangelisten die Parabeln Jesu ›domestiziert‹ hätten. Der originale Kontext
sei vor allem ein jüdischer, so dass das Ziel der Auslegung sei, die Botschaft zu
hören, die »a first-century Jewish audience would have heard«23.

Einen kreativen Versuch, diachrone historische Rückfragen mit narrato-
logischen Methoden zu verknüpfen, wurde von Stephen I. Wright vorgelegt.
Er arbeitet sich in den großen Teilen des Buches von der Evangelienüberliefe-

19

Historische Zugänge

17. Dodd, Parables, 84.
18. J. P. Meier, Probing the Authenticity of the Parables. Volume 5 of: A Marginal Jew:

Rethinking the Historical Jesus (ABRL), New Haven/London 2016.
19. Vgl. die Wiederholung der Kriterien in Meier, Probing the Authenticity, 12–17. 1) Cri-

terion of Embarrassment; 2) Criterion of Discontinuity; 3) Criterion of Multiple Attes-
tation; 4) Criterion of Coherence; 5) Criterion of Jesus’ Rejection and Execution.

20. Nach Meier sind diese »the happy few« (Probing the Authenticity, 230), wie er sie
nennt: 1) Das Senfkorn-Parabel (Mk 4,30–32par.), 2) die Bösen Winzer (Mk 12,1–
12par.), 3) Das Gastmahl-Parabel (Mt 22,2–14par.) und 4) die anvertrauten Pfunde
(Mt 25,14–30).

21. Vgl. zur kritischen Auseinandersetzung mit Meier Zimmermann, Ruben, Memory and
Jesus’ Parables: J. P. Meier’s Explosion and the Restoration of the ›Bedrock‹ of Jesus’
Speech, in: Journal for the Study of the Historical Jesus 16 (2018), 156–172; ferner wei-
tere Einzelheiten zu diesem Ansatz unten in Kapitel 3.

22. Vgl. A.-J. Levine, Short Stories by Jesus: The Enigmatic Parables of A Controversal
Rabbi, New York 2014, 9f. Zur »domestication« durch die Evangelisten z.B. a. a.O.,
14.278.

23. Levine, Short Stories, 14.



gtvh 08542 / p. 36 / 4.11.2022

rung (»Part 2: Hearing the Stories through the Gospels«24) zur Rezeption der
Parabeln von potenziellen Hörer:innen in Galiläa, auf dem Weg (»on the way«)
und in Jerusalem (»Part 3: Hearing the Stories with the First Listeners«25) vo-
ran, um erst im Schlusskapitel zu »Jesus the Storyteller«26 (Part 4) zu gelangen.
Jeweils werden die narratologischen Kategorien »setting, point of view, charac-
ter and plot«27 zur Analyse herangezogen, denn – ob nun mündlich oder
schriftlich – die Parabeln blieben in erster Linie Erzählungen, die durch narra-
tive Elemente ihre Wirkung entfalten. Gegenüber einer exegetischen oder dog-
matischen Vereinnahmung sei die Praxis des »Storytelling« selbst das wesentli-
che »datum of his way of operating«28.

2.1.2. Sozial- und kulturgeschichtliche Arbeiten zu den Parabeln

Die sozio-kulturellen Bedingungen und Kontexte sind seit Längerem auch im
Fokus der Parabelforschung. Während einige Autor:innen wie Kenneth Bailey
und Richard Rohrbaugh primär den galiläisch-bäuerlichen Hintergrund be-
schrieben,29 verbanden andere die Analyse des sozio-kulturellen Settings mit
der Zuschreibung einer politischen Funktion der Parabeltexte.30 Für Wil-
liam R. Herzog II 31 können die Parabeln Jesu nur vor dem Hintergrund einer

20

Verstehen von Parabeln im Licht der Forschung

24. S. I. Wright, Jesus the Storyteller, London 2014, 61–86.
25. Wright, Storyteller, 89–172.
26. Wright, Storyteller, 175–188.
27. Im Anschluss an den Sprachgebrauch von J. L. Resseguie, eingeführt in Wright, Story-

teller, 53–57.
28. Wright, Storyteller, 181. »On the one hand, the stories tell us less about Jesus’ ›theology‹

or ›message‹ […]. On the other hand, the stories actually tell us more about Jesus’
›praxis‹ than has usually been supposed.« (a. a.O., 180f.).

29. So etwa K. Bailey, Poet and Peasant: A Literary Cultural Approach to the Parables in
Luke, Grand Rapids 1976; ders., Through Peasant Eyes: More Lucan Parables: Their
Culture and Style, Trand Rapids 1980; Ders., Finding the Lost: Cultural Keys to Luke
15, St. Louis 1992. Ferner etwa R. Rohrbaugh, A Peasant Reading of the Parable of the
Talents/Pounds: A Text of Terror?, BTB 23 (1993), 32–39; W. Bösen, Die Figurenwelt
der Gleichnisse, WUB 24 (2002), 60–66.

30. Markante Pioniere in dieser Richtung waren L. Ragaz, Die Gleichnisse Jesu: Seine so-
ziale Botschaft, GTBS 450, Gütersloh 31985 (1943). Nach Ragaz liegt ein Missverständ-
nis der Gleichnisse darin, dass man »ihren ungeheuer revolutionären Sinn verkannt«,
oder ihnen einen »nur individualistischen oder besser gesagt privaten Sinn unterlegt«
habe. »In Wirklichkeit ist ihr Sinn in erster Linie sozial, d.h.: auf die Gemeinschaft
gerichtet. Ganz im Geist der Propheten Israels« (7f.). Ähnlich auch D. Wenham, The
Parables of Jesus: Pictures of Revolution, London u. a. 1989, 25: »In proclaiming the
kingdom of God, Jesus was announcing the coming of God’s revolution and of God’s
new world, as promised in the Old Testament.«

31. W. R. Herzog II, Parables as Subversive Speech: Jesus as Pedagogue of the Oppressed,
Louisville 1994.



gtvh 08542 / p. 37 / 4.11.2022

genauen sozialgeschichtlichen und soziologischen Analyse ihres Kontextes an-
gemessen verstanden werden. Gerade weil Parabeln vom täglichen realen
Leben erzählen, müsse der gesellschaftliche Kontext ausgeleuchtet werden,
und zwar der Mikrokontext etwa der galiläischen Kleinbauern ebenso wie der
Makrokontext der antiken mediterranen Gesellschaft. Herzog fragte: »How do
the social scenes and social scripts of the parables disclose and explore the lar-
ger social, political, economic, and ideological systems of Palestine during the
time of Jesus?«32 Die Parabeln erfüllen nach Herzog geradezu eine befreiungs-
pädagogische33 Funktion für die Ersthörer:innen, indem sie zum Spiegelbild
und Analyseinstrumentarium der gesellschaftlichen Wirklichkeit werden. Im
Gewahrwerden und Entlarven sozialer Unterdrückungssituationen verhelfen
diese Texte ihren Leser:innen zu einer alternativen sozialen Konstruktion und
werden dabei zur subversiven Rede (»subversive speech«), die die gängigen
Weltbilder in Frage stellt.34

Auch für Luise Schottroff35 ist ein Verständnis der Gleichnisse nur über
eine genaue Situierung der Texte bzw. ihrer Ersthörer:innen in einer sozio-kul-
turell bestimmten Gesellschaftssituation möglich. Die soziale Wirklichkeit wird
aber durch die Gleichniserzählung zugleich theologisch gedeutet.36 Schottroff
möchte dabei den »theologischen Dualismus«37 überwinden, den sie in der
»Opposition von Reich Gottes und Diesseits«, in der »Trennung von Himmel
und Erde«, von »Heil und Geschichte«, von »Seele und Körper«, von »Ewigkeit
und Vergänglichkeit« erkennt. Nach Schottroff führt dieser Dualismus im Ex-
trem zu zwei Fehldeutungen: einerseits einer Ent-theologisierung der Wirk-
lichkeit, andererseits einer falschen Identifizierung von Gott und Wirklichkeit.
Mit Bezug auf konkrete Gleichnisse heißt das: Zum einen habe zum Beispiel

21

Historische Zugänge

32. Vgl. Herzog, Subversive Speech, 7.
33. Herzog verweist auch explizit auf den Befreiungspädagogen Paulo Freire; vgl. Herzog,

Subversive Speech, 7.25–29.
34. Vgl. Herzog, Subversive Speech, 29: »The interpreter must pay attention to the scenes

they encode and attempt to understand how they could generate conversations that
enhanced the hearer’s ability to decode their oppressive reality, or how they encode
limit situations depicting limit acts that are intended to challenge the boundaries of
their closed world.«

35. Luise Schottroff, Die Gleichnisse Jesu, Gütersloh 2005 (3. Nachdruck 2010).
36. Als zwei zusammenhängende Leitfragen formuliert Schottroff: »Wie wird das Verhält-

nis der Gleichniserzählung zur sozialen Wirklichkeit eingeschätzt?« und »Wie wird
das Verhältnis der im Gleichnis erzählten Lebenswelt zu Gott eingeschätzt?« Vgl.
Schottroff, Gleichnisse Jesu, 120.

37. Vgl. L. Schottroff, Sozialgeschichtliche Gleichnisauslegung: Überlegungen zu einer
nichtdualistischen Gleichnistheorie, in: Hermeneutik der Gleichnisse Jesu: Metho-
dische Neuansätze zum Verstehen urchristlicher Parabeltexte, hg. v. R. Zimmermann.
WUNT 231. 2. Aufl., Tübingen 2011, 138–149, hier: 140, wie auch die folgenden Opposi-
tionspaare.



gtvh 08542 / p. 38 / 4.11.2022

das Gleichnis von den Arbeitern im Weinberg dann nichts mehr mit der realen
Arbeitswelt zu tun. Es gehe hier nur noch um theologische Rede. Zum anderen
kann der Weinbergbesitzer bei den bösen Winzern vorschnell mit Gott identi-
fiziert werden. Wenn sich die Gleichnisfigur im Laufe der Erzählung als äußerst
brutaler Despot erweist, der den Weinberg (nach Mk 12) oder die Stadt (nach
Mt 22) verwüsten kann, werde damit Gewalt religiös überhöht. Schottroff
schreibt: »Horrorgeschichten von Gewaltherrschern (werden) als Bildmaterial
für Gott, Christus und Gottesreich genommen.«38 Doch »Gott ist nicht so!«39

Und folgerichtig trägt die Freund:innen-Festschrift aus dem Jahr 2014 den
Titel: »Gott ist anders. Gleichnisse neu gelesen auf der Basis der Auslegung
von Luise Schottroff.«40 Gott lädt ein, Gott ruft und sucht – wie menschliche
Herren; aber der weitere Verlauf der Gleichniserzählungen führt oft auch die
unüberwindlichen Unterschiede zwischen Gott und menschlichen Herrschern
vor Augen. »Gott und Gottes Handeln (basileia) sind unvergleichbar mit den
Menschen«,41 schreibt Schottroff – und das gilt im Positiven wie im Negativen.
Entsprechend versteht sie einen Großteil der Gleichnisse als »antithetisch«42

oder sogar als regelrechte »Anti-Gleichnisse«: So geht es nicht im Reich Gottes
zu, und so soll es nicht unter euch zugehen.

Der Realitätsnähe der Parabel auch durch die Materialität der Quellenbasis
Rechnung zu tragen, ist eines der Verdienste von John Kloppenborg für die Pa-
rabelforschung. Er wertet insbesondere die reichlichen Papyrusfunde für die
Parabelexegese aus, die in Gestalt von Verträgen, Rechnungen, Rechtsurteilen
etc. einen vertieften Einblick in die realen Lebensabläufe bieten. Exemplarisch
hat er diesen Ansatz durch die monographische Auslegung der Parabel von den
bösen Winzern (Mk 12) vorgeführt,43 aber darüber hinaus auch für viele weitere
Einzelstudien nutzbar gemacht.44

Der südafrikanische Exeget Ernest van Eck45 sieht sich explizit dem Ansatz
von Kloppenborg wie auch der früheren soziologisch-sozialgeschichtlichen

22

Verstehen von Parabeln im Licht der Forschung

38. Schottroff, Gleichnisauslegung, 142.
39. Schottroff, Gleichnisauslegung, 144.
40. M. Crüsemann, C. Janssen und U. Metternich (Hg.), Gott ist anders: Gleichnisse neu

gelesen auf der Basis der Auslegung von Luise Schottroff, Gütersloh 2014.
41. Schottroff, Gleichnisauslegung, 147.
42. Schottroff, Gleichnisse Jesu, 130; Dies., Gleichnisauslegung, 147.
43. J. S. Kloppenborg, The Tenants in the Vineyard: Ideology, Economics, and Agrarian

Conflict in Jewish Palestine. WUNT 195. Tübingen 2006 (Paperback 2010).
44. J. S. Kloppenborg und C. Callon, The Parable of the Shepherd and the Transformation

of Pastoral Discourse. Early Christianity 1 (2010), 240–256; John Kloppenborg, The
Parable of the Burglar in Q. Insights from Papyrology, in: D. T. Roth/R. Zimmer-
mann/M. Labahn (Hg.), Metaphor, Narrative, and Parables in Q. WUNT 315, Tübin-
gen 2014, 287–306; ferner seine Schülerin Erin K. Vearncombe, Searching for a Lost
Coin: Papyrological Backgrounds for Q 15,8–10, in: a. a.O., 307–337.

45. E. van Eck, The Parables of Jesus the Galilean: Stories of Social Prophet, Eugene 2016.



gtvh 08542 / p. 39 / 4.11.2022

Forschungen von Malina und Rohrbaugh46 verpflichtet. Um die Parabeln Jesu
zu verstehen, müssen sie im Kontext der sozialen Gegebenheiten der mediter-
ranen Kultur gelesen werden, wie sie mittels der sozial- und realgeschichtlichen
Forschung rekonstruiert werden kann. Van Eck möchte möglichst viel Material
zusammentragen, das die Alltagswelt der Parabeln besser verstehen lässt. Dies
führt zu drei methodischen Konsequenzen: van Eck möchte die Parabeln »with-
in the political, economic, religious, and sociocultural context of the historical
Jesus (27–30 CE) (…) not the literary context in which the parables have been
transmitted«47 analysieren. Als angemessene Methode nennt er den »Socio-
scientific Criticism«48, wobei den Überrestquellen wie Archäologie, Kleinmate-
rial und besonders den Papyri zentrale Bedeutung für die Auslegung zukom-
me.49 Auf der Basis einer soziologischen Analyse palästinischer Gesellschaft im
1. Jh. kommt er z.B. bei der Parabel von den anvertrauten Pfunden (Lk 19,12–
27) zu dem Schluss, dass die Parabel Ausbeutungsverhältnisse anprangert und
gerade die Kluft zwischen überschüssigem Reichtum und Abhängigkeit unter-
wandern will. Der reiche und hartherzige Geldbesitzer kann unmöglich mit
Gott identifiziert werden. Der dritte Sklave ist kein Versager, sondern in seiner
subversiven Haltung der eigentliche Held der Erzählung. Van Eck resümiert
wie folgt: »(Jesus) criticizes the use of honor to enhance power and privilege,
class, status and wealth. He also criticizes the economic exploitation of the pea-
santry by the ruling elite.«50 Für van Eck ist die Sozial- und Gesellschaftskritik
die eigentliche Botschaft der Parabeln Jesu. Entsprechend schreibt er im
Schlusswort: »(Jesus) parables were political stories about God’s Kingdom, ›not
earthly stories with heavenly meanings, but earthly stories with heavy mean-
ings,‹51, exploring how human beings could respond to an exploitative and op-
pressive society created by the power and privilege of the elite.«52 »Kingdom«
wird dann von van Eck auch ohne »of God« erläutert als »a society that posed a
real threat to Rome’s and the temple’s rule«53.

Einen durchaus vergleichbaren Versuch hat Charles W. Hedrick unternom-
men, der mit seinem neuesten Sammelband »Parabolic Figures or Narrative

23

Historische Zugänge

46. B. J. Malina und R. L. Rohrbaugh, Social-Science Commentary on the Gospel of John,
2. Aufl., Minneapolis, 2003. Van Eck lässt von John Kloppenborg ein Vorwort zu sei-
nem Buch schreiben.

47. Van Eck, Parables, xx.
48. Van Eck, Parables, xx.
49. Van Eck, Parables, xx: »Available documented papyri are used to identify the possible

social realities and pracitices (social scripts) evoked by each parable.«
50. Van Eck, Parables, 298.
51. Van Eck, Parables, 314, der dabei auf Herzog, Subversive Speech, 3 zurückgreift.
52. Van Eck, Parables, 314.
53. Van Eck, Parables, 314.



gtvh 08542 / p. 40 / 4.11.2022

Fictions?« (2016) ein aktuelles Resümee seiner früheren Arbeiten präsentiert.54
Auch für Hedrick ist die Parabelüberlieferung, wie sie uns in den kanonischen
Schriften begegnet, eine ungebührliche Einengung der ursprünglichen Para-
beln Jesu. Durch die Einbettung in eine Makro-Erzählung, durch die Glaubens-
überzeugung der Evangelisten und des frühen Christentums werden die ein-
fachen fiktionalen Erzählungen Jesu erst zu metaphorischen oder allegorischen
Texten mit theologischer oder ethischer Bedeutung. Er möchte die Texte hin-
gegen wieder einfach (»simply«) als »first-century Palestinian fictional narrati-
ves«55 verstehen. »The proper way to read them is not to ask about their mea-
ning but rather to ask, what is going on in the narrative.«56 Für Hedrick ist jede
Form von theologischer Deutung, ja, sogar die Einbettung tragender Meta-
phern wie Weinberg oder Hirte in eine geprägte religiöse Bildfeldtradition eine
spätere Re-interpretation, die die ursprüngliche Bedeutung verstellt.57 Er
spricht stattdessen von einer »secularity of the stories«58, der konfessionelle
oder gar christologische Deutungsmuster untergeordnet werden müssten. Pa-
rabeln seien eben nicht mehr und nicht weniger als narrative Fiktionen, die
fragmentarisch Jesu Sicht auf die Wirklichkeit widerspiegeln,59 aber keine
transzendenten Bezüge oder moralische Lehren ausdrücken wollten.60

Obgleich ebenso einer historischen Hermeneutik verpflichtet, kommt Ger-
hard Lohfink mit seinem im Jahr 2020 publizierten Gleichnisbuch, das inzwi-
schen schon in die 6. Auflage gelangt ist,61 zu ganz anderen Ergebnissen. Er
schlägt einen Bogen zu Jülicher und Jeremias: »Es geht (in diesem Buch) um
den Ursprung. Es geht um die älteste Form der Jesusgleichnisse und um ihre
ursprüngliche Aussage.«62 Während die frühere Parabelforschung diese Frage-
richtung mit einer Abwertung der so genannten kirchlichen Überlieferung ver-

24

Verstehen von Parabeln im Licht der Forschung

54. Vgl. Charles W. Hedrick, Parabolic Figures or Narrative Fictions? Seminal Essays on
the Stories of Jesus, Eugene 2016; wie früher Charles W. Hedrick, Parables as Poetic
Fictions: The Creative Voice of Jesus, Peabody 1994 (Reprint Eugene 2005); Charles W.
Hedrick, Many Things in Parables: Jesus and His Modern Critics, Louisville 2004.

55. Hedrick, Parabolic Figures, xiv.
56. Hedrick, Parabolic Figures, xv.
57. Vgl. Hedrick, Poetic Fictions, 4: »We should begin reading the parables on their own

terms, as ordinary stories, rather than for what we imagine they might ›reveal‹ about
the kingdom of God, morality, human existence, or some other value.«

58. Hedrick, Parabolic Figures, xv. Ähnlich bereits Hedrick, Many Things, 35: »The par-
ables are thoroughly secular, and realistic slices of first-century Palestinian life.«

59. Hedrick, Parabolic Figures, xiv: »The horizon of the parable extends only to the social
world of Palestinian village life.«

60. Hedrick, Parablolic Figures, xv: »The stories do not teach, reference a transcendent
symbol, or push Christian morals.« Ähnlich auch Hedrick, Many Things, 103.

61. G. Lohfink, Die vierzig Gleichnisse Jesu, Freiburg i.Br. 6. Aufl. 2022 (1. Aufl. 2020).
62. Lohfink, Gleichnisse Jesu, 12 (Lohfink verweist auch explizit mit diesem Programm auf

Jeremias, a. a.O., 292).


