











THICH NHAT HANH

Sei liehevoll umarmt






THICH NHAT HANH
Sei liebevoll umarmt

Achtsam leben jeden Tag
Ein Begleiter fUr alle Wochen des Jahres

Kdsel



Die Texte dieses Buches sind Vortrdgen von Thich Nhat Hanh
aus den Jahren 2003 bis 2007 entnommen.

Ausgewahlt und aus dem Vietnamesischen, Franzésischen
und Englischen Ubersetzt von Sr. Song Nghiem (Plum Village)
und Heike Mayer.

Sollte diese Publikation Links auf Webseiten Dritter ent-
halten, so Ubernehmen wir flir deren Inhalte keine Haftung,
da wir uns diese nicht zu eigen machen, sondern lediglich
auf deren Stand zum Zeitpunkt der Erstveroffentlichung
verweisen.

®
MIX
Papier aus verantwor-

tungsvollen Quellen
Ew%cgg FSC® C011124

Verlagsgruppe Random House FSC® N001967

12., neugestaltete Auflage 2019

Copyright © 2007 Késel-Verlag, Miinchen, in der Verlagsgruppe
Random House GmbH, Neumarkter Str. 28, 81673 Munchen
Umschlag: Weiss Werkstatt Minchen

Umschlagmotiv: shutterstock / HelloRF Zcool

Druck und Bindung: Mohn Media GmbH, Gutersloh

Printed in Germany

ISBN 978-3-466-34748-3

www.koesel.de



Damit eine Zukunft mO’\g/ich wird

Wenn wir so weitermachen wie bisher, wird
unsere Zivilisation zerstort werden. Wir mis-
sen unseren eingeschlagenen Kurs, unser
Verhalten &ndern. Eine tiefe innere Verpflich-
tung jedes Einzelnen von uns ist nétig, um
unsere Erde zu retten.

Wir wissen um die globale Erwarmung
unseres Planeten. Wir wissen, wenn wir
den AusstoB3 von CO, nicht verringern, wird
sich die Katastrophe nicht aufhalten lassen.
Wir sehen Menschen, die zu viel von den
Ressourcen unserer Erde verbrauchen, weil
das Geldverdienen fur sie im Vordergrund
steht, sie die Folge fur unseren Planeten
nicht sehen und sich keine Gedanken Uber
den Lebensraum unserer und ihrer eigenen
Kinder machen.

Mit der Praxis der Achtsamkeit mdchten
wir einen Weg aufzeigen, wie wir hier und
jetzt handeln kbnnen, statt uns von unserer
Angst und Verzweiflung 1ahmen zu lassen.
Eine Veranderung unserer Gesellschaft ist
nur moglich durch eine Veranderung un-
seres Bewusstseins. Wir sollten den Men-
schen helfen, sich der momentanen Situ-

ation bewusst zu werden. Im Buddhismus
nennen wir Bewusstheit Achtsamkeit. Acht-
samkeit bedeutet nichts anders, als sich
dessen bewusst zu sein, was im gegen-
wartigen Moment geschieht. Und was im
gegenwartigen Moment geschieht, ist, dass
sich die Erde erwarmt. Viele Menschen eilen
in die Zukunft, statt in der Gegenwart zu
leben, und wissen nicht, wie sie gut fUr sich
selbst, fUr die Umwelt und fur unseren Pla-
neten sorgen konnen. Wie kdnnen wir es
maoglich machen, dass uns Uberhaupt eine
Zukunft bleibt? Indem wir uns bewusst ma-
chen, dass die Zukunft davon abhangt, wie
wir unser Leben heute fihren. Durch unsere
Art und Weise, wie wir unser Leben veran-
dern, zeigen wir anderen, dass eine Zukunft
maglich wird.

Plum Village in Frankreich, die spirituelle Ge-
meinschatft, in der ich lebe, hat entschie-
den, dass all unsere Kloster in Europa und
den USA einen No-Car-Day einflhren: einen
Tag, an dem keine Autos benutzt werden.
Auf unserer Internetseite haben wir unsere
Freunde und Freundinnen weltweit gebeten,

4x20=Tx0<



sich dem anzuschlieBen. Innerhalb von vier
Wochen haben sich 4000 Menschen ge-
meldet, die einmal in der Woche gemein-
sam mit uns ihre Autos stehen lassen wol-
len. Bewusstheit, Einsicht, Erleuchtung
kann ansteckend sein. Doch es ist wichtig,
unsere Erkenntnis zu leben.

Einfach und gllcklich zu leben ist mog-
lich. Die Moénche und Nonnen in Plum Vil-
lage und in anderen Praxiszentren wollen
diese Hoffnung verkérpern. Niemand von
uns hat ein eigenes Auto, ein eigenes Bank-
konto, einen eigenen Computer, ein eige-
nes Handy — und doch Uberleben wir. Wir
lacheln sogar dabei!

Bei meinem letzten UNESCO-Besuch 2006
in Paris habe ich Uber mehrere |deen ge-
sprochen. Die erste ist, einen weltwei-
ten No-Car-Day einzuflihren, um die Be-
wusstheit der ganzen menschlichen Familie
in Bezug auf unsere Situation voranzubrin-
gen.

Die zweite ist die Idee eines Instituts fur Frie-
denspraxis: Wie bringen wir Frieden in un-
sere Korper, in unser Herz und in unseren

Geist? Es ware kein Institut, wie wir be-
reits welche haben: In diesem Institut geht
es nicht darum, Frieden zu studieren — es
geht darum, Frieden zu praktizieren, um
ein Institut fur Friedenspraxis. Wie kénnen
wir in uns selbst Frieden finden? Und wie
kénnen wir Menschen in Konflikten helfen,
diese zu lésen?

Wir haben schon o6fter Palastinenser und
Israelis eingeladen, zu uns nach Plum Vil-
lage zu kommmen und gemeinsam zu prak-
tizieren. Zu Beginn kénnen sich die beiden
Gruppen nicht einmal anschauen, weil sie
so viel Schmerz, Hass und Wut flhlen. Sie
sind voll von Anspannung und Verzweiflung.
In der ersten Woche zeigen wir ihnen, wie
sie die kdrperliche Anspannung I6sen koén-
nen, indem sie Tiefenentspannung Uben
und Gehmeditation praktizieren: achtsam
gehen und dabei jeden Schritt genieBen. Sie
lernen achtsam zu essen: in einer Weise, die
uns mit den Wundern des Lebens in Kon-
takt bringt. Wir schauen ein Stlck Karotte
an und sehen, dass es ein Geschenk des
Himmels und der Erde ist. Wir sehen die



Wolke, den Regen, den Acker, den Bau-
ern darin. Der Kosmos ernahrt uns. Das
Brot, das wir essen, ist der Korper des
ganzen Kosmos. Durch diese Praxis was-
sern wir die Samen der Liebe und Dank-
barkeit in uns.

Nach einer Woche zeigen wir beiden Grup-
pen, wie sie mithilfe von Achtsamkeit all die
Gefuhle von Wut, Verzweiflung, Hass und
Schmerz in sich selbst erkennen und wie sie
die Spannung in inrem Herzen I6sen und Er-
leichterung erfahren kénnen. Wir alle sollten
wissen, wie wir mit solchen Geflihlen umge-
hen kénnen, besonders wenn sie sehr stark
werden. Manche Menschen sehen als ein-
zigen Ausweg aus ihrem Leid, sich umzu-
bringen. Andere wiederum bringen Gewalt
Uber ihre Umwelt. Die Lehren des Buddha
zeigen uns konkrete Praxismethoden, um
unser Leid zu erkennen, es zu umarmen
und gut mit unseren Geflhlen umzugehen.
AnschlieBend bringen wir den beiden Grup-
pen die Praxis des mitfUhlenden Zuho-
rens und der liebevollen Rede nahe: Eine
Seite spricht Uber ihr Leid. Wir ermutigen

sie, Uber alles zu sprechen, was in ihrem
Herzen lebendig ist — doch in einer Spra-
che, die nicht bitter ist, beschuldigt, verur-
teilt oder anklagt. So kann das GegenuUber
mit Mitgefuhl und offenem Herzen zuhéren.
Diese Praxis hilft bei jedem Konflikt. Wir sit-
zen da mit der Absicht, den anderen erzah-
len zu lassen, um sein Herz zu erleichtern.
Das kdénnen wir nur, wenn MitgefUhl in uns
ist, sonst steigt Irritation in uns auf und wir
haben nicht l1&nger die Fahigkeit, tief zuzu-
horen. Selbst wenn die andere Seite verur-
teilende Worte benutzt und ihre Sicht voll
falscher Wahrnehmungen ist, Uben wir noch
immer mitfUhlendes Zuhéren.

Wirden wir den anderen in diesem Moment
unterbrechen, um den falschen Eindruck
richtigzustellen, wirde aus dem Zuhdren
eine Debatte. Beim Zuhoren denken wir
daran: Unsere Praxis ist es, der anderen
Seite zu erlauben, ihr Herz auszuschdtten,
sodass sie weniger leidet. Wir verschen-
ken eine Stunde unseres einfihlsamen Zu-
horens. Wir wissen, dass wir spater die
Maoglichkeit haben werden, die falschen

4x20=Tx0<



Eindrlcke richtigzustellen. Und wir werden
auch Zeit bekommen, von unserem Leiden
zu erzahlen. Wenn wir uns daran erinnern,
behalten wir unser Mitgefuhl.

Auf diese Weise lernen die zwei Grup-
pen, mit liebevoller Guite zu sprechen und
mit Empathie zuzuhoéren. Die Transforma-
tion, die dadurch stattfindet, ist deutlich zu
sehen. Beide Gruppen erkennen: Nicht nur
wir leiden. Die andere Seite hat genauso
gelitten wie wir. Ihre Kinder leiden genauso
wie unsere. Zum ersten Mal erkennen sich
beide Seiten als menschlich. Dadurch be-
trachten sie ihr Gegentiber mit ganz neuen
Augen — nicht mehr mit Hass und Angst,
sondern mit Mitgefuhl. Diese Praxis ist
sehr kraftvoll und effektiv, um Kommuni-
kation wiederaufzubauen. Wir erkennen,
dass wir falschen Wahrnehmungen unterle-
gen sind, und die andere Seite erkennt das
gleiche. Die Praxis hilft, die falschen Wahr-
nehmungen auf beiden Seiten abzubauen.
Auch der Krieg im Irak basiert auf falschen
Wahrnehmungen. Wir bringen uns aufgrund
von falschen Wahrnehmungen, die wir von

uns selbst und der anderen Seite haben,
um. Diese falschen Wahrnehmungen lassen
sich nicht durch Waffen beseitigen — son-
dern durch liebevolle Rede und tiefes, mit-
fuhlendes Zuhoren. Unsere Politiker haben
jedoch leider keine Ubung in dieser Disziplin
und daher brauchen wir ein solches Insti-
tut der Friedenspraxis. Manner und Frauen
aus allen Landern kénnen dorthin kommen,
um zu lernen, Frieden in ihren Kdrper, in inre
Emotionen und in ihren Geist zu bringen,
und um die Kunst der Kommunikation zu
erlernen, die in der Lage ist, falsche Vorstel-
lungen aufzuldsen. Wenn z.B. die UNESCO
ein solches Institut grinden wirde, kénnten
wir dies unterstitzen und Dharma-Lehrer,
Friedenslehrer, dorthin entsenden. Wir or-
ganisieren weltweit Retreats der Achtsam-
keit und haben damit schon so vielen Men-
schen geholfen, sich zu verséhnen — Fami-
lien, Paaren, Vatern und Sdhnen, Muttern
und Téchtern: durch die Praxis, die Anspan-
nung zu I6sen, den eigenen Arger zu umar-
men und die verlorengegangene Kommu-
nikation wiederaufzunehmen.



