








THICH NHAT HANH
Sei liebevoll umarmt





THICH NHAT HANH

Sei liebevoll umarmt
	 Achtsam leben jeden Tag

	 Ein Begleiter für alle Wochen des Jahres

Kösel



Die Texte dieses Buches sind Vorträgen von Thich Nhat Hanh 

aus den Jahren 2003 bis 2007 entnommen.  

Ausgewählt und aus dem Vietnamesischen, Französischen 

und Englischen übersetzt von Sr. Song Nghiem (Plum Village) 

und Heike Mayer.

Sollte diese Publikation Links auf Webseiten Dritter ent- 

halten, so übernehmen wir für deren Inhalte keine Haftung,  

da wir uns diese nicht zu eigen machen, sondern lediglich 

auf deren Stand zum Zeitpunkt der Erstveröffentlichung 

verweisen.

Verlagsgruppe Random House FSC® N001967 

12., neugestaltete Auflage 2019

Copyright © 2007 Kösel-Verlag, München, in der Verlagsgruppe 

Random House GmbH, Neumarkter Str. 28, 81673 München

Umschlag: Weiss Werkstatt München

Umschlagmotiv: shutterstock / HelloRF Zcool

Druck und Bindung: Mohn Media GmbH, Gütersloh

Printed in Germany

ISBN 978-3-466-34748-3

www.koesel.de



Damit eine Zukunf t möglich wird
Wenn wir so weitermachen wie bisher, wird 
unsere Zivilisation zerstört werden. Wir müs-
sen unseren eingeschlagenen Kurs, unser 
Verhalten ändern. Eine tiefe innere Verpflich-
tung jedes Einzelnen von uns ist nötig, um 
unsere Erde zu retten. 
Wir wissen um die globale Erwärmung 
unseres Planeten. Wir wissen, wenn wir 
den Ausstoß von CO2 nicht verringern, wird 
sich die Katastrophe nicht aufhalten lassen. 
Wir sehen Menschen, die zu viel von den 
Ressourcen unserer Erde verbrauchen, weil 
das Geldverdienen für sie im Vordergrund 
steht, sie die Folge für unseren Planeten 
nicht sehen und sich keine Gedanken über 
den Lebensraum unserer und ihrer eigenen 
Kinder machen. 
Mit der Praxis der Achtsamkeit möchten 
wir einen Weg aufzeigen, wie wir hier und 
jetzt handeln können, statt uns von unserer 
Angst und Verzweiflung lähmen zu lassen. 
Eine Veränderung unserer Gesellschaft ist 
nur möglich durch eine Veränderung un-
seres Bewusstseins. Wir sollten den Men-
schen helfen, sich der momentanen Situ-

ation bewusst zu werden. Im Buddhismus 
nennen wir Bewusstheit Achtsamkeit. Acht-
samkeit bedeutet nichts anders, als sich 
dessen bewusst zu sein, was im gegen-
wärtigen Moment geschieht. Und was im 
gegenwärtigen Moment geschieht, ist, dass 
sich die Erde erwärmt. Viele Menschen eilen 
in die Zukunft, statt in der Gegenwart zu 
leben, und wissen nicht, wie sie gut für sich 
selbst, für die Umwelt und für unseren Pla-
neten sorgen können. Wie können wir es 
möglich machen, dass uns überhaupt eine 
Zukunft bleibt? Indem wir uns bewusst ma-
chen, dass die Zukunft davon abhängt, wie 
wir unser Leben heute führen. Durch unsere 
Art und Weise, wie wir unser Leben verän-
dern, zeigen wir anderen, dass eine Zukunft 
möglich wird. 
Plum Village in Frankreich, die spirituelle Ge-
meinschaft, in der ich lebe, hat entschie-
den, dass all unsere Klöster in Europa und 
den USA einen No-Car-Day einführen: einen 
Tag, an dem keine Autos benutzt werden. 
Auf unserer Internetseite haben wir unsere 
Freunde und Freundinnen weltweit gebeten, 

V
O
R
W
O
R
T



sich dem anzuschließen. Innerhalb von vier 
Wochen haben sich 4000 Menschen ge-
meldet, die einmal in der Woche gemein-
sam mit uns ihre Autos stehen lassen wol-
len. Bewusstheit, Einsicht, Erleuchtung 
kann ansteckend sein. Doch es ist wichtig, 
unsere Erkenntnis zu leben. 
Einfach und glücklich zu leben ist mög-
lich. Die Mönche und Nonnen in Plum Vil-
lage und in anderen Praxiszentren wollen 
diese Hoffnung verkörpern. Niemand von 
uns hat ein eigenes Auto, ein eigenes Bank-
konto, einen eigenen Computer, ein eige-
nes Handy – und doch überleben wir. Wir 
lächeln sogar dabei! 
Bei meinem letzten UNESCO-Besuch 2006 
in Paris habe ich über mehrere Ideen ge-
sprochen. Die erste ist, einen weltwei-
ten No-Car-Day einzuführen, um die Be-
wusstheit der ganzen menschlichen Familie 
in Bezug auf unsere Situation voranzubrin-
gen. 
Die zweite ist die Idee eines Instituts für Frie-
denspraxis: Wie bringen wir Frieden in un-
sere Körper, in unser Herz und in unseren 

Geist? Es wäre kein Institut, wie wir be-
reits welche haben: In diesem Institut geht 
es nicht darum, Frieden zu studieren – es 
geht darum, Frieden zu praktizieren, um 
ein Institut für Friedenspraxis. Wie können 
wir in uns selbst Frieden finden? Und wie 
können wir Menschen in Konflikten helfen, 
diese zu lösen? 
Wir haben schon öfter Palästinenser und 
Israelis eingeladen, zu uns nach Plum Vil-
lage zu kommen und gemeinsam zu prak-
tizieren. Zu Beginn können sich die beiden 
Gruppen nicht einmal anschauen, weil sie 
so viel Schmerz, Hass und Wut fühlen. Sie 
sind voll von Anspannung und Verzweiflung. 
In der ersten Woche zeigen wir ihnen, wie 
sie die körperliche Anspannung lösen kön-
nen, indem sie Tiefenentspannung üben 
und Gehmeditation praktizieren: achtsam 
gehen und dabei jeden Schritt genießen. Sie 
lernen achtsam zu essen: in einer Weise, die 
uns mit den Wundern des Lebens in Kon-
takt bringt. Wir schauen ein Stück Karotte 
an und sehen, dass es ein Geschenk des 
Himmels und der Erde ist. Wir sehen die 



Wolke, den Regen, den Acker, den Bau-
ern darin. Der Kosmos ernährt uns. Das 
Brot, das wir essen, ist der Körper des 
ganzen Kosmos. Durch diese Praxis wäs-
sern wir die Samen der Liebe und Dank-
barkeit in uns. 
Nach einer Woche zeigen wir beiden Grup-
pen, wie sie mithilfe von Achtsamkeit all die 
Gefühle von Wut, Verzweiflung, Hass und 
Schmerz in sich selbst erkennen und wie sie 
die Spannung in ihrem Herzen lösen und Er-
leichterung erfahren können. Wir alle sollten 
wissen, wie wir mit solchen Gefühlen umge-
hen können, besonders wenn sie sehr stark 
werden. Manche Menschen sehen als ein-
zigen Ausweg aus ihrem Leid, sich umzu-
bringen. Andere wiederum bringen Gewalt 
über ihre Umwelt. Die Lehren des Buddha 
zeigen uns konkrete Praxismethoden, um 
unser Leid zu erkennen, es zu umarmen 
und gut mit unseren Gefühlen umzugehen.
Anschließend bringen wir den beiden Grup-
pen die Praxis des mitfühlenden Zuhö-
rens und der liebevollen Rede nahe: Eine 
Seite spricht über ihr Leid. Wir ermutigen 

sie, über alles zu sprechen, was in ihrem 
Herzen lebendig ist – doch in einer Spra-
che, die nicht bitter ist, beschuldigt, verur-
teilt oder anklagt. So kann das Gegenüber 
mit Mitgefühl und offenem Herzen zuhören. 
Diese Praxis hilft bei jedem Konflikt. Wir sit-
zen da mit der Absicht, den anderen erzäh-
len zu lassen, um sein Herz zu erleichtern. 
Das können wir nur, wenn Mitgefühl in uns 
ist, sonst steigt Irritation in uns auf und wir 
haben nicht länger die Fähigkeit, tief zuzu-
hören. Selbst wenn die andere Seite verur-
teilende Worte benutzt und ihre Sicht voll 
falscher Wahrnehmungen ist, üben wir noch 
immer mitfühlendes Zuhören. 
Würden wir den anderen in diesem Moment 
unterbrechen, um den falschen Eindruck 
richtigzustellen, würde aus dem Zuhören 
eine Debatte. Beim Zuhören denken wir 
daran: Unsere Praxis ist es, der anderen 
Seite zu erlauben, ihr Herz auszuschütten, 
sodass sie weniger leidet. Wir verschen-
ken eine Stunde unseres einfühlsamen Zu-
hörens. Wir wissen, dass wir später die 
Möglichkeit haben werden, die falschen 

V
O
R
W
O
R
T



Eindrücke richtigzustellen. Und wir werden 
auch Zeit bekommen, von unserem Leiden 
zu erzählen. Wenn wir uns daran erinnern, 
behalten wir unser Mitgefühl.
Auf diese Weise lernen die zwei Grup-
pen, mit liebevoller Güte zu sprechen und 
mit Empathie zuzuhören. Die Transforma-
tion, die dadurch stattfindet, ist deutlich zu 
sehen. Beide Gruppen erkennen: Nicht nur 
wir leiden. Die andere Seite hat genauso 
gelitten wie wir. Ihre Kinder leiden genauso 
wie unsere. Zum ersten Mal erkennen sich 
beide Seiten als menschlich. Dadurch be-
trachten sie ihr Gegenüber mit ganz neuen 
Augen – nicht mehr mit Hass und Angst, 
sondern mit Mitgefühl. Diese Praxis ist 
sehr kraftvoll und effektiv, um Kommuni-
kation wiederaufzubauen. Wir erkennen, 
dass wir falschen Wahrnehmungen unterle-
gen sind, und die andere Seite erkennt das 
gleiche. Die Praxis hilft, die falschen Wahr-
nehmungen auf beiden Seiten abzubauen. 
Auch der Krieg im Irak basiert auf falschen 
Wahrnehmungen. Wir bringen uns aufgrund 
von falschen Wahrnehmungen, die wir von 

uns selbst und der anderen Seite haben, 
um. Diese falschen Wahrnehmungen lassen 
sich nicht durch Waffen beseitigen – son-
dern durch liebevolle Rede und tiefes, mit-
fühlendes Zuhören. Unsere Politiker haben 
jedoch leider keine Übung in dieser Disziplin 
und daher brauchen wir ein solches Insti-
tut der Friedenspraxis. Männer und Frauen 
aus allen Ländern können dorthin kommen, 
um zu lernen, Frieden in ihren Körper, in ihre 
Emotionen und in ihren Geist zu bringen, 
und um die Kunst der Kommunikation zu 
erlernen, die in der Lage ist, falsche Vorstel-
lungen aufzulösen. Wenn z.B. die UNESCO 
ein solches Institut gründen würde, könnten 
wir dies unterstützen und Dharma-Lehrer, 
Friedenslehrer, dorthin entsenden. Wir or-
ganisieren weltweit Retreats der Achtsam-
keit und haben damit schon so vielen Men-
schen geholfen, sich zu versöhnen – Fami-
lien, Paaren, Vätern und Söhnen, Müttern 
und Töchtern: durch die Praxis, die Anspan-
nung zu lösen, den eigenen Ärger zu umar-
men und die verlorengegangene Kommu-
nikation wiederaufzunehmen. 


