
Markus Weißer

Dynamik der
Dogmenhermeneutik

Der biblische Kanon als Paradigma
einer lebendigen Überlieferung



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Umschlagmotiv: © Fajar / Adobe Stock
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-39576-5
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83576-6



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

I.
Der christliche Glaube und seine kirchliche Überlieferung

1. Tradition als an die Schrift gebundener Rezeptionsprozess . . 12
2. Die Fragestellung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21
3. Methodologische Vorbemerkungen und Zielsetzung . . . . . . 25

II.
Die Orientierung der Überlieferung am apostolischen Kanon

1. Ausbildung eines Kanons in Bekenntnis und Schrift . . . . . . . 33
1.1. Das Bekenntnis und der „Kanon des Glaubens“ . . . . . . . . . 33
1.2. Das Verhältnis von Bekenntnis und Schrift . . . . . . . . . . . . . 36
1.3. Schrift (AT), Verschriftung (NT) und biblischer Kanon . . . . 40
1.4. Die spezifisch christliche Problematik Biblischer Theologie . . 54
2. Der theologische Eigenwert des AT und seine bleibende

Bedeutung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70
2.1. Sicherung der theologischen Kontinuität in Ursprung und

Ziel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70
2.2. Zeugnis von Diskontinuität durch Innovation und

Entwicklung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85
2.3. Spiegel kollektiver Identität in Pluralität und Dialog . . . . . . 107
3. Normativität der Schrift und Verschriftung christlicher

Hermeneutik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123
3.1. Theozentrische Bindung und soteriologische Hermeneutik

Jesu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123
3.2. Aktualisierung und universale Offenheit im Dialog . . . . . . . 131
3.3. Christologische Verdichtung in der Person Jesu . . . . . . . . . . 138
3.4. Verbindung von Alt und Neu im christlichen Kanon . . . . . . 151

5



III.
Die inspirierte Einheit von Kanon und Traditionsprozess

1. Pneumatisches Produkt der Rezeption . . . . . . . . . . . . . . . . 163
1.1. Resultat und Paradigma theofinaler Entwicklung . . . . . . . . 163
1.2. Das Potential innerbiblischer Traditionskritik . . . . . . . . . . . 168
1.3. Abseits des Kodex und jenseits des Kanons . . . . . . . . . . . . . 177
1.4. Normierte Fortsetzung der Rezeption mit anderen Mitteln . . 186
1.5. Inspiration als soteriologisch motivierter Prozess . . . . . . . . . 191
2. Pneumatisches Plus der Offenbarung . . . . . . . . . . . . . . . . . 206
2.1. Hermeneutische Differenzierung: Ein Gott der Lebenden und

nicht der Toten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 206
2.2. Offenbarung als Grundlage ihrer Bezeugung und je neuen

Vermittlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 213
2.3. Tradition nach Joseph Ratzingers Relecture des Konzils von

Trient . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 227
2.4. Die Gemeinschaft der Kirche als aktive Trägerin der

Überlieferung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 244
2.5. Die Schrift in kritischer Differenz zur kirchlichen Tradition . . 262
3. Pneumatischer Plural der Auslegungen . . . . . . . . . . . . . . . . 271
3.1. Die Kirche im Dialog mit sich selbst, Gott und der Welt . . . 273
3.2. Gottes Wort in menschlicher Freiheit und Vielfalt . . . . . . . . 287
3.3. Sinnüberschuss und (con-)sensus fidelium . . . . . . . . . . . . . . 297
3.4. Synodalität als gemeinsame Suche nach Einheit und Konsens 318
3.5. Aufgaben und Grenzen des kirchlichen Lehramtes . . . . . . . . 332
3.6. Dissens und christliche Kommunikationskultur . . . . . . . . . . 354
3.7. Gefahr von Verdrängung und Machtmissbrauch im

Rezeptionsprozess . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 369

6 Inhalt



IV.
Unterscheidung und Entscheidung in einer offenen Dogmengeschichte

1. Kleine Exkursion in die Dogmengeschichte . . . . . . . . . . . . . 381
2. Das II. Vatikanische Konzil und seine Hermeneutik der

Erneuerung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 404
2.1. Theofinale Konzentration auf das Mysterium salutis . . . . . . 405
2.2. Lebendige Übersetzungsprozesse durch Ressourcement und

Aggiornamento . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 420
2.3. Dynamischer Kairos des Dialogs als entgrenzte Topologie . . 447
2.4. Kontingenz – Unterscheidung – Entschiedenheit . . . . . . . . . 469
3. Fazit und Ausblick: Ein Paradigmenwechsel hin zum

Kommunikationsprozess . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 488

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 511

Abkürzungsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 565

7Inhalt





Vorwort

60 Jahre nach Eröffnung des II. Vatikanischen Konzils, im Oktober
2022, durfte ich meine Habilitation an der Fakultät für Katholische
Theologie der Universität Regensburg mit der Feststellung der Lehrbefä-
higung für das Fach „Dogmatik und Dogmengeschichte“ erfolgreich ab-
schließen. Die Thematik der vorliegenden Habilitationsschrift zielt auf
die aktuellen Reformdebatten in der Katholischen Kirche, die weltweit
mit einer zunehmenden Polarisierung ringt. Für die einen erscheint „die“
Lehre der Kirche unantastbar, während andere sie gerne komplett über
Bord werfen möchten, um nach zahlreichen Skandalen total neu zu be-
ginnen. Doch inwieweit darf oder muss die Lehre bzw. der Glaube der
Kirche sich weiterentwickeln? Es stellt sich die Frage, nach welchen Kri-
terien bestimmte Elemente beibehalten oder aber aussortiert werden.
Wer darüber entscheiden will oder muss, sollte eine theologisch begrün-
dete Unterscheidung vornehmen können. In einer teils emotional auf-
geladenen Atmosphäre will das vorliegende Buch zu einer heilsamen Ver-
sachlichung der Diskussionen beitragen.

Wer sich auf die Lektüre einlässt, begibt sich mit dem Autor auf die
Suche nach dogmatischen Kriterien, die sich aus der inneren Struktur
und Entwicklungsdynamik des biblischen Kanons ergeben. Denn die
Hl. Schrift aus Altem und Neuem Testament hat theologische Prinzipien
der Verhältnisbestimmung von Alt und Neu in sich konserviert, die spä-
ter, jenseits des Kanons, den Überlieferungsprozess weiter geprägt haben.
Die Bibel kann als verbindliches Paradigma für eine dogmatische Unter-
scheidung und Entscheidung gelten – sie hat in der ihr immanenten
Dynamik und Pluralität also einen einzigartigen Vorbildcharakter für
heutige Rezeptions- und Reformprozesse. Die daraus entfaltete Dogmen-
hermeneutik versucht Dogmatik und biblische Hermeneutik, Hl.
Schrift(en) und Tradition systematisch miteinander zu verbinden. In die-
sem organischen Zusammenhang ist eine besondere Sensibilität für den
jüdisch-christlichen Dialog und die theologische Eigenbedeutung des
„Alten“ Testaments in seiner Relation zum Neuen erforderlich. Die aus
diesem Neuansatz gewonnenen Ergebnisse werden schließlich mit den
aktuellen Fragen nach Reform, Synodalität, der Rolle des Lehramts,
nach Machtmissbrauch und Traditionskritik verbunden. Dass das II. Va-
ticanum in seiner Wertschätzung der Hl. Schrift sich derselben herme-
neutischen Prinzipien bediente wie der biblische Kanon, ist kein Zufall.

9



Es spricht vielmehr für die dogmatische Kompetenz des Konzils, dem
sich diese Arbeit zutiefst verpflichtet weiß.

Eine derart anspruchsvolle und interdisziplinär angelegte Studie kann
nur in vielfältigem Dialog gelingen. Für diesen kritischen und konstruk-
tiven, offenen und freundschaftlichen Dialog möchte ich besonders mei-
nen Mentoren Prof. Dr. Erwin Dirscherl, Prof. Dr. Christoph Dohmen
(beide Universität Regensburg) und Prof. Dr. Bertram Stubenrauch
(LMU München) herzlich danken. Ein von der Universität Regensburg
im Rahmen des „Academic Research Sabbaticals“ bewilligter und finan-
zierter Forschungsaufenthalt in Rom ermöglichte mir zudem einen sehr
ertragreichen internationalen Dialog. Dem Päpstlichen Bibelinstitut, das
mich sehr freundlich und interessiert aufgenommen hat, danke ich für die
dort erfahrene Gastfreundschaft. Prof. Dr. Dominik Markl (Päpstliches
Bibelinstitut, Rom) und Prof. Dr. Roman Siebenrock (Universität Inns-
bruck) danke ich neben Prof. Dr. Erwin Dirscherl für die Erstellung der
Gutachten, das positive Feedback und die konstruktiven Anregungen.
Hannah Kneidl gilt mein Dank für die gründliche und hilfreiche Korrek-
tur des Manuskripts. Dem Verlag Herder und Herrn Clemens Carl
möchte ich für die erneut sehr angenehme und professionelle Zusammen-
arbeit danken.

Meinem bereits erwähnten Mentor und Doktorvater Erwin Dirscherl
danke ich besonders für die langjährige, vertrauensvolle Zusammen-
arbeit, seine menschlich wie fachlich hervorragende Begleitung, seinen
kostbaren Rat und die ebenso spannenden wie unterhaltsamen Gesprä-
che, die für mich von unschätzbarem Wert waren und sind.

Mein innigster und größter Dank gilt meinen lieben Eltern Gabriele
und Georg Weißer, die mich zu jeder Zeit mit ihrer selbstlosen Güte und
Liebe begleitet und unterstützt haben. Ihr bedingungsloser Rückhalt lässt
für mich real erfahrbar werden, was die Theologie „Gnade“ zu nennen
pflegt. Vergelt’s Gott!

Regensburg, am Fest der Darstellung des Herrn 2023

Markus Weißer

Vorwort10



I. Der christliche Glaube und seine kirchliche
Überlieferung

Die Dogmatik hat heute einen schlechten Ruf. Häufig verbindet man mit
dieser theologischen Disziplin nur eine starre, unbewegliche und unver-
änderliche Lehre vermeintlich überzeitlicher Gebote, die aus reinem Tra-
ditionalismus und Konservativismus unerbittlich verteidigt und den nai-
ven Gläubigen autoritativ diktiert werden, um diese in eher fragwürdigen
Wahrheiten zu disziplinieren. Dass solcher Dogmatismus im schlechten
Sinne des Wortes mit der Dogmatik im Sinne einer christlichen Theologie
gänzlich nichts zu tun hat, wird leider nur allzu selten deutlich. Denn
ganz im Gegenteil zu diesem Klischee – das gelegentlich durch Amtsträ-
ger der Kirche selbst genährt wird – ist das Wesen der christlichen Glau-
benslehre ein zutiefst bewegliches, wie ein Blick in die Dogmengeschichte
leicht zu zeigen vermag. Das oft als „Problem“ beschworene Phänomen
der Dogmenentwicklung muss ja keineswegs ein Problem darstellen. Es
entlarvt doch vielmehr ein verengtes, vor allem seit dem 19. Jh. forciertes
Zerrbild dessen, was mit den Begriffen Dogma und Dogmatik intendiert
ist.1 Die Dynamik der Dogmatik liegt hingegen in der personalen Struk-
tur des christlichen Glaubens selbst, in seinem Grund und Ziel: der Dy-
namik des dreifaltigen Gottes, die unter wandelbaren Bedingungen je neu
zum Ausdruck gebracht und aktualisiert wird. Die Dogmatik entsteht
aus der geschichtlichen Verankerung und der universalen Offenheit des
christlichen Evangeliums, dessen soteriologische Bedeutung es glaubhaft
und glaubwürdig zu vermitteln gilt. Eine reflektierte Hermeneutik zielt
dabei auf den Schlüssel zum Verständnis und zur Deutung dessen, was
durch Dogmen artikuliert werden soll. Die vorliegende Untersuchung
will daher das dynamische Wesen katholischer Dogmatik neu ins Ge-
dächtnis rufen, um es für das heutige Glaubensbewusstsein fruchtbar zu
machen und einen theologisch begründeten und wissenschaftlich fundier-
ten Beitrag für kirchliche Reformdebatten zu leisten.

1 Vgl. Seewald, M., Dogma im Wandel. Wie Glaubenslehren sich entwickeln, Freiburg
i. Br. 2018, 22–51.

11



1. Tradition als an die Schrift gebundener Rezeptionsprozess

Die Überlieferung und Vermittlung des christlichen Glaubens durch die
Glaubensgemeinschaft der Kirche darf nicht nur als Weitergabe (tradi-
tio), sondern muss ebenso als aktive Annahme (receptio) verstanden wer-
den, weil nicht nur der objektive Glaubensinhalt (fides quae), sondern
immer auch der subjektive Glaubensakt (fides qua) neu nachzuvollziehen
ist. Die Nachfolge im Zusammenspiel von traditio und receptio ist die
wesentliche Voraussetzung und Grundlage für die diachrone Sendung
(missio) der sich als sakramentales Zeichen und Werkzeug verstehenden
Kirche auf ihrem Weg durch die Zeit. Denn sie ist als Gemeinschaft im
Glauben selbst Zeugin einer Überzeugung, die sich unter sich vielfach
wandelnden Bedingungen jeweils neu formiert und fortentwickelt, inkul-
turiert und aktualisiert (vgl. AG 22). Die sakramentale Selbsttranszen-
denz auf neue Horizonte hin dient dabei im Geiste Jesu Christi dem uni-
versal eröffneten Heil, d. h. der Gottesbeziehung aller Menschen (vgl.
LG 1), und muss so zwangsläufig offen bleiben für neue Herausforderun-
gen und Lerneffekte (vgl. GS 44).

Wolfgang Beinert betont: „Wenn christlicher Glaube mehr ist als eine
rational-intellektuelle Zustimmung zu Sätzen, wenn er als fides qua ein
durch und durch personaler Vorgang ist, dann kann sich das Tradieren
nicht durch das amtliche Personal allein vollziehen, sondern muss Sache
aller Glaubenden sein.“2 Die sich in der Geschichte objektivierende
Selbstmitteilung Gottes wird im Glauben subjektiv angenommen und in
der Glaubensgemeinschaft weitergegeben. Es handelt sich um ein „per-
sonales und dialogisches Geschehen“, da sich die göttliche Offenbarung
in ihrer geschichtlichen Bindung an das Zeugnis der Apostel in einzelnen
menschlichen Traditionen aktualisiert, ohne jedoch in diesen aufzuge-
hen. Diese menschlichen Traditionen müssen in ihrer situativ bedingten
Ausdrucksgestalt kritisch reflektiert werden, um zwischen Gestalt und
Gehalt der Tradition zu differenzieren.3 Dies gilt auch und in besonderer
Weise für die Hl. Schrift als Gottes Wort in menschlichen Worten (vgl.
DV 12). Sie ist das in der Selbstmitteilung Gottes gründende Produkt ei-
nes Traditions- und Rezeptionsprozesses, mit dem sie untrennbar ver-
woben bleibt.

2 Beinert, W., Theologische Erkenntnislehre, in: Ders. (Hg.), Glaubenszugänge. Lehr-
buch der katholischen Dogmatik. Bd. 1, Paderborn 1995, 47–197, 118.
3 Vgl. Beinert, Theologische Erkenntnislehre, 127–130.

Der christliche Glaube und seine kirchliche Überlieferung12



„Die Heilige Schrift ist damit ein Produkt des Traditionsvorganges und somit
Bestandteil der objektiven Tradition. Sie hat eine einzigartige Qualifikation
gegenüber allen nachfolgenden Traditionszeugnissen, da in ihr der Glaube
der Auferstehungszeugen abschließend festgehalten und bezeugt wird. Die
Schrift ist die Gestalt der Apostolischen Verkündigung, hinter die die kom-
menden Generationen nicht mehr zurückkönnen. In diesem Sinne ist sie ma-
terial suffizient zu nennen: Sie enthält alles Material, das für eine heilshafte
Glaubenserkenntnis erforderlich ist. […] Gerade deswegen ergibt sich für die
nachapostolische Kirche die verpflichtende Aufgabe, die Dynamik und das
Verständnis für das in der Schrift niedergelegte Evangelium (Wort Gottes)
wachzuhalten und je neu zu verkünden. Sie wird durch alle jene Vorgänge
geleistet, die gewöhnlich als Tradition (im Gegensatz zur Hl. Schrift) bezeich-
net werden. In Wirklichkeit handelt es sich weder um eine zweite Quelle ne-
ben der ersten noch um ein sekundäres Moment gegenüber dem primären
Moment Schrift, sondern um eine weitere Phase des heilsgeschichtlichen Ver-
mittlungsvorganges: um die Vermittlung für die und in der nachapostoli-
schen Zeit und Kirche. Man findet Christus nur in der Schrift, aber man fin-
det die Schrift nur in der Verkündigung der Kirche von heute.“4

Damit kommt der Kirche als Glaubens- und Interpretationsgemeinschaft
die Aufgabe zu, die für sie verbindliche Schrift in das jeweilige Hier und
Heute zu übersetzen und neu zu deuten. Die „materiale Suffizienz“ der
Schrift, die noch auf dem II. Vatikanischen Konzil Gegenstand theologi-
scher Auseinandersetzungen im ökumenischen Kontext war, bedeutet,
dass die Schrift als irreversibles Zeugnis der eschatologischen Selbst-
offenbarung – des Wortes – Gottes nicht additiv ergänzungsbedürftig
sein kann.5 Sie enthält alles Heilsrelevante. Aber die Schrift allein genügt
nicht, um selber einen fortschreitenden Prozess lebendiger Tradition zu

4 Beinert, Theologische Erkenntnislehre, 128. Einen sehr breit angelegten historischen
Überblick bietet Rohls, J., Schrift, Tradition und Bekenntnis. Ideengeschichte des
Christentums. Bd. II, Tübingen 2013.
5 Zur Debatte im Umfeld des Konzils vgl. Geiselmann, J. R., Die Heilige Schrift und
die Tradition. Zu den neueren Kontroversen über das Verhältnis der Heiligen Schrift
zu den nichtgeschriebenen Traditionen (QD 18), Freiburg i. Br. 1962; Ratzinger, J.,
Rez.: Geiselmann, Die Heilige Schrift und die Tradition, in: ThPQ 111 (1963),
224–227; Rahner, K., Heilige Schrift und Tradition, in: Ders., Schriften zur Theologie
VI, Einsiedeln u. a. 1965, 121–138; Hoping, H., Theologischer Kommentar zur Dog-
matischen Konstitution über die göttliche Offenbarung Dei Verbum, in: HThKVatII,
Bd. 3, Freiburg i. Br. 2009, 695–831, hierzu: 703–716; Kasper, W., Schrift und
Tradition – eine Quaestio disputata, in: Ders., Evangelium und Dogma. Grundlegung
der Dogmatik (WKGS 7), Freiburg i. Br. 2015, 369–385. Zu einem ökumenischen
Konsens vgl. Schneider, T./Pannenberg, W. (eds.), Binding Testimony. Holy Scripture
and Tradition. On behalf of the Ecumenical Study Group of Protestant and Catholic
Theologians in Germany, Frankfurt a. M. 2014, 34 f.; 137; 146 ff.

Tradition als an die Schrift gebundener Rezeptionsprozess 13



gewährleisten.6 Denn die Schrift bedarf ihrer jeweiligen Rezeption – und
damit auch der je neuen Interpretation vor dem sich wandelnden Ver-
ständnishorizont der Hörer/innen des Wortes. Das sich im Umfeld des
II. Vatikanischen Konzils ausbildende und auch in DV verankerte dyna-
mische Verständnis von Tradition7 zielt auf einen kontinuierlichen Pro-
zess der Aneignung und Weitergabe des in der Selbstoffenbarung Gottes
wurzelnden Glaubens – einer Rezeption und Tradition. Dieser Prozess
bleibt primär gebunden an die Schrift, in der sich die lebendige Tradition
der Kirche ihren eigenen Maßstab geschaffen hat. Der Prozess gelangt an
kein Ende, solange die Kirche besteht. Er umfasst prinzipiell „alle Le-
bensäußerungen der Glaubensgemeinschaft“ als Zeugnisse des dyna-
mischen Rezeptionsprozesses, die selbst das „Material der Tradition“
bilden.8

Es dürfte sich zeigen, dass die klassische Lehre9 von den loci theo-
logici dieser vielfältigen Bandbreite dogmatischer Erkenntnisfelder
kaum gerecht wird, insofern es sich nicht einfach nur um einzelne will-
kürlich abgrenzbare Erkenntnis-Orte handelt, sondern um die Rezepti-
onsdynamik der Glaubensgemeinschaft insgesamt, in der sich der sensus

6 Vgl. Die Deutschen Bischöfe, Katholischer Erwachsenenkatechismus. Band I: Das
Glaubensbekenntnis der Kirche, Bonn 1985, 54: „Die Heilige Schrift enthält in der
Substanz den ganzen Glauben, dieser kann aber in seiner Ganzheit und Fülle nur im
Licht der Tradition erfasst werden.“
7 Vgl. Hoping, Theologischer Kommentar, 710; Böttigheimer, C., Tradition, in:
NLKD, 648–652; Wiederkehr, D., Das Prinzip Überlieferung, in: HFTh 4 (22000),
65–83; Kasper, W., Tradition als theologisches Erkenntnisprinzip, in: Ders. Evan-
gelium und Dogma, 508–542; Rahner, K./Ratzinger, J., Offenbarung und Überliefe-
rung (QD 25), Freiburg i. Br. 1965; Ratzinger, J., Tradition. III. Systematisch, in:
LThK2 10, 293–299; Congar, Y., Tradition und Kirche (La tradition et la vie de l’égli-
se), Aschaffenburg 1964; Ders., Die Tradition und die Traditionen, Mainz 1965 (La
tradition et les traditions/1: Essai historique, Paris 1960); Ders., La tradition et les tra-
ditions/2: Essai théologique, Paris 1963.
8 Vgl. Beinert, Theologische Erkenntnislehre, 129. „Auch das Heutige ist morgen Be-
standteil der Tradition und damit des Tradierungsgeschehens. Überlieferung ist, so ver-
standen, ein inneres Element jenes Erkenntnisfortschrittes, der durch das Wirken des
Gottesgeistes als des Führers in die Wahrheit der Glaubensgemeinschaft immanent ist.
[…] Im Lauf der durch das Wirken des Hl. Geistes sich durchsetzenden Offenbarung
vermag die Kirche immer genauer und deutlicher die Einschlüsse zu sehen, die im
Zeugnis der Bibel enthalten sind.“
9 Vgl. Hünermann, P., Dogmatische Prinzipienlehre. Glaube – Überlieferung – Theo-
logie als Sprach- und Wahrheitsgeschehen, Münster 2003, 162–166; 207–251; Böttig-
heimer, C., Lehrbuch der Fundamentaltheologie. Die Rationalität der Gottes-, Offen-
barungs- und Kirchenfrage, Freiburg i. Br. 32016, 137–147.

Der christliche Glaube und seine kirchliche Überlieferung14



fidelium auf verschiedene Weise artikuliert und durch verschiedene
Wechselwirkungen einen Sinnüberschuss der Hl. Schrift zu Tage fördert.
Darin zeigt sich die pneumatologische Verbindung des Traditionsprozes-
ses und biblischer Rezeptionsgeschichte – ein Forschungsfeld, das in der
Exegese aktuell neu erschlossen wird und auch für die Dogmatik frucht-
bar sein kann.10

Die komplexen und vielfältigen Rezeptionsprozesse sind, wie Domi-
nik Markl deutlich macht, gebunden an die Texte selbst, die angewandte
Hermeneutik und soziale Rahmenbedingungen.11 Verschiedene Genres
und Themen der Texte werden in Verbindung mit verschiedenen herme-
neutischen Einstellungen und Vorgehensweisen sowohl individuell als
auch gemeinschaftlich-institutionell rezipiert, wobei die in diesem Pro-
zess liegende Dynamik grundsätzlich unabsehbare Wege gehen und völlig
neue Felder erschließen kann, deren Interdependenz bislang noch kaum
überschaubar sein dürfte.12

Die individuell-persönliche und gemeinschaftlich-institutionalisierte
Rezeption von biblischen Texten bedingen sich gegenseitig. Die offiziell
kirchliche (lehramtliche) Rezeption bestimmter Deutungen ist rückgebun-
den an die Lektüre und Rezeptionswege in der Glaubensgemeinschaft und
ihren geschichtlichen wie sozialen Kontext – an eine lebendige Glaubens-
geschichte, deren Rezeptionsprozesse für die dogmatische Entwicklung re-
levant sind und aufgearbeitet werden müssen.13 Theologie und Kirche sind
dabei selbst Teil dieser Rezeptionsdynamik.14 Die kirchliche Tradition und

10 Vgl. Boxall, I., Reception history of the Bible, in: Riches, J. (ed.), The New Cam-
bridge History of the Bible, Vol. 4, From 1750 to the Present, Cambridge 2015,
172–183; Parris, D. P., Reception Theory and Biblical Hermeneutics (Princeton Theo-
logical Monograph Series 107), Eugene 2009.
11 Vgl. Markl, D., Reception History of the Hebrew Bible/Old Testament, in: Oxford
Research Encyclopedia of Religion, Oxford 2020 (31.03.2020): https://doi.org/
10.1093/acrefore/9780199340378.013.112. Er verweist auf: The Texts (Genres and
Themes); Hermeneutical Attitudes and Procedures; Social Settings.
12 Markl, Reception History, nennt exemplarisch: Textual Transmissions, Translati-
ons, Editions; Literature; Visual Arts; Music; Ritual, Theatre, Opera, Film; Ethics,
Law, Politics.
13 Vgl. Gabriel, K., Die Wahrnehmung der Schrift in der Gesellschaft und ihre soziale
Relevanz, in: Busse, U. (Hg.), Die Bedeutung der Exegese für Theologie und Kirche
(QD 215), Freiburg i. Br. 2005, 199–226. Er verweist aus empirischer Sicht auf die
„Kommunikations- und Austauschprozesse zwischen kultureller, kirchlicher und indi-
vidueller Präsenz der Bibel“ (224), die sich zunehmend auf einen selektiven Gebrauch
hin verlagern.
14 Vgl. Markl, Reception History.

Tradition als an die Schrift gebundener Rezeptionsprozess 15



ihre dogmatische Bindung wurzeln in einer Rezeptionsgeschichte, die
schon im biblischen Kanon und seiner dynamischen Struktur erkennbar
wird, denn der Kanon ist eben keine in sich geschlossene (historisch ver-
schlossene) Größe als bloßes Objekt der Rezeption: „Rather, processes of
reception are visible within the development of the corpus itself.“15 Die
Bibel ist, wie Markl betont, „a product of cultural processes of reception
and transformation, a catalyst of cultural transmission.“16 Die Kirche er-
blickt im biblischen Kanon einen in der Glaubensgeschichte Israels ver-
wurzelten und diese transzendierenden Traditionsprozess, dem sie sich
selbst verdankt, dem sie bleibend unterworfen ist und den sie selbst aktiv
mitgestalten kann bzw. muss. Je bewusster sie dies tut, desto überzeugen-
der kann sie ihren Glauben in neue Denkhorizonte tradieren, sich selbst
und ihre Botschaft „inkulturieren“.17 Christliche Überlieferung bedeutet
in der Nachfolge Jesu und der Apostel nämlich den dynamischen Vollzug
des Glaubens in all seinen Artikulationsformen und in allen Lebensberei-
chen, jedoch keine „satzhafte apostolische Nachricht“, die in sich statisch
transportiert werden könnte.18

Die Aneignung, der Vollzug und die Weitergabe des Glaubens orien-
tieren sich dabei primär am materialen Gehalt der apostolischen Überlie-
ferung, welche die Bezugsnorm des Rezeptions- und Traditionsprozesses
darstellt. So rückt der apostolische Kanon (in Bekenntnis und Schrift) als
Medium kirchlicher Überlieferung in den Blick. Er wird zur primären,
normativen Grundlage kirchlicher Identität im Wandel der Zeit. Wie
steht es aber um die Genese dieser Richtlinie und die Verhältnisbestim-
mung ihrer beiden Elemente: Bekenntnis und Schrift? Wie lässt sich das
Spannungsverhältnis dieses doppelten Kanons (als regula fidei) und der
weiteren kirchlichen Tradition beschreiben? Der pneumatologische Zu-

15 Markl, Reception History.
16 Markl, Reception History. Das AT bzw. die hebräische Bibel sei „a corpus through
which cultural streams from the ancient Near East have been transmitted to modernity.
Framed in this way, reception history does not stand in opposition to historical criti-
cism, but, on the contrary, integrates it into the wider quest for the history of ideas,
traditions, and cultural memory, to which ancient Near Eastern, classical, biblical and
subsequent historical studies contribute.“
17 Vgl. Papst Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii Gaudium. Über die Ver-
kündigung des Evangeliums in der Welt von heute, hg. v. Sekretariat der DBK (VAS
194), Bonn 2013 (= EG), 115; 122; 126; vgl. GS 42; 44; AG 6; 22.
18 Vgl. Ratzinger, J., Dogmatische Konstitution über die göttliche Offenbarung. Kom-
mentar zum Prooemium. I. u. II. Kapitel, in: LThK2 XIII/Vaticanum II/2 (1967),
504–528, 523.

Der christliche Glaube und seine kirchliche Überlieferung16



sammenhang von überliefertem Kanon und aktiv zu gestaltender Über-
lieferung, von abgeschlossener und sich stets neu erschließender Offen-
barung berührt, wie ein Blick auf das Konzil von Trient zeigen wird, die
Frage nach einer lebendigen Überlieferungsgeschichte der Kirche. Dabei
scheint die enge Verbindung von Bekenntnis und Bibel, Dogmenherme-
neutik und Schrifthermeneutik bislang kaum konsequent bedacht. Die
Heilige Schrift gilt dem II. Vaticanum19 gleichsam als Seele der Theo-
logie, insofern sich aus ihrem Studium die lebendige Überlieferung mit
ihrer dogmatischen Analyse entfaltet (vgl. DV 24 und OT 16). Joseph
Ratzinger sah hierin „für die Systemgestalt der katholischen Theologie
eine nahezu revolutionierende Bedeutung“, sodass „die Bibel in Zukunft
zuerst aus sich selbst gesehen, bedacht und befragt werden muss und
dann erst die Entfaltung der Überlieferung und die dogmatische Analyse
einsetzen kann.“20

Alle articuli fidei sind in ihrer Verbundenheit21 und Zugehörigkeit
zum gemeinsamen Corpus der Glaubenswahrheiten auf das in-formieren-
de, wesen- und gestaltgebende Prinzip der Schrift verwiesen, das innig mit
der Tradition (una cum Sacra Traditione) verbunden ist.22 Wie sich die
Seele durch den Leib verwirklicht, so entfaltet sich die Hl. Schrift im Me-
dium der Tradition selbst, sie bringt sich – im theologischen Material ih-
rer Rezeptionsgeschichte als sie je aktuell deutende Tradition – lebendig
als Wort Gottes zum Ausdruck. Die Theologie gründet auf dem Fun-
dament der Hl. Schrift (vgl. DV 24), wird aber durch immer neue Lektüre,
Erforschung und Auslegung dieser Schrift, die als Seele ihr dynamisches

19 Vgl. Söding, T., Theologie mit Seele. Der Stellenwert der Schriftauslegung nach der
Offenbarungskonstitution Dei Verbum, in: Tück, J.-H. (Hg.), Erinnerung an die Zu-
kunft. Das Zweite Vatikanische Konzil, Freiburg i. Br. 22013, 491–516; Dirscherl, E./
Dohmen, C., Die Heilige Schrift als „Anima Sacrae Theologiae …“. Exegetische und
systematische Reflexion zum Verhältnis von Heiliger Schrift, Tradition und Inspirati-
on, in: Hotze, G./Spiegel, E. (Hg.), Verantwortete Exegese. FS für F. G. Untergaßmair,
Münster 2006, 47–68.
20 Ratzinger, J., Dogmatische Konstitution über die göttliche Offenbarung. Kommen-
tar zum VI. Kapitel, in: LThK2 XIII/Vaticanum II/2 (1967), 571–583, 577.
21 Vgl. Beinert, W., Einleitung in die Dogmatik, in: Ders. (Hg.), Glaubenszugänge, Bd.
1, 3–41, 16.
22 Im Hintergrund dieses Leib-Seele-Verhältnisses steht hier die Rede von der anima
als unica forma corporis bei Thomas von Aquin bzw. Aristoteles. Vgl. Dirscherl/Doh-
men, Die Heilige Schrift, 51 ff.; Dohmen, C., Die gespaltene Seele der Theologie. Zum
Verhältnis von Altem und Neuem Testament, in: BiLi 68 (1995), 154–162; zudem das
Konzil von Vienne und seine Konstitution Fidei catholicae (DH 902).

Tradition als an die Schrift gebundener Rezeptionsprozess 17



Prinzip ist, permanent belebt und verjüngt.23 Die „Seele“ sichert Identität
im Wandel, sie steht für die Kontinuität bei permanenter Bewegung und
Entwicklung einer leib-geistigen Einheit.

Die dogmatische Darstellung und Entfaltung kirchlicher Lehre ist im
Rahmen des Traditionsprozesses um die Identität ihres lebendigen und
reifenden Organismus24 bemüht. Sie muss ihrer Seele als dynamischem
Kontinuitätsträger Rechnung tragen und sie zielt darauf, „die neuscho-
lastische Gleichsetzung von Theologie und zeitloser Philosophie aufzulö-
sen, nimmt die Parole ad fontes auf, integriert historisches Denken in die
theologische Reflexion und sucht den Geist im Buchstaben.“25 Thomas
Söding erinnert mit Hans Urs von Balthasar daran, dass die Theologie
aufgrund der Inkarnation des Logos „die Sprache des Fleisches“ lernen
müsse, um das Wort Gottes hören und verstehen zu können.26 Sprache
und Denkwelt der Theologie ändern sich immer wieder mit ihrer Um-
welt. Es bedarf der je neuen Vermittlung von inspirierter bzw. inspirie-
render Seele (Hl. Schrift) und inkarniertem Leib (Tradition) durch je
neue Rezeptionsprozesse. Nur durch das Zusammenwirken beider Ele-
mente bleibt der Logos vernehmbar und kommunizierbar. Er kommt in
der Dynamik des Pneumas kreativ und produktiv, auch kritisch zur
Wirkung – als Wort Gottes in kontingenten menschlichen Worten und

23 Sacra Theologia […] ipsa firmissime roboratur semperque iuvenescit, wie es in DV
24 heißt.
24 Dieses Bild findet sich schon in der Patristik. Vgl. Seewald, Dogma im Wandel,
115 f. Ebenso aktuell bei Papst Franziskus: Vgl. Spadaro, A., Das Interview mit Papst
Franziskus, hg. v. A. Batlogg, Freiburg i. Br. 2013, 72 f. Franziskus erinnert an Vinzenz
von Lérins. Er „vergleicht die biologische Entwicklung des Menschen mit der Weiter-
gabe des Glaubensgutes von einer Epoche an die andere. Es wächst und festigt sich mit
dem Lauf der Zeit. Also: Das Verständnis des Menschen ändert sich mit der Zeit und so
vertieft sich auch das Gewissen des Menschen. Denken wir daran, dass Sklaverei oder
die Todesstrafe fraglos akzeptiert waren. Man wächst im Verständnis der Wahrheit.
Die Exegeten und die Theologen helfen der Kirche, im eigenen Urteil zu wachsen.
Auch die anderen Wissenschaften und ihre Entwicklung helfen der Kirche bei diesem
Wachstum des Verständnisses. […] Die Sicht der Kirche als Monolith, der ohne jeden
Abstrich verteidigt werden muss, ist ein Irrtum.“ Dass ein lebendiger Organismus in
seiner Entwicklung immer auch geprägt ist von seiner Umwelt und äußeren (sozialen)
Einflüssen, denen er unterliegt und die sich ihm einprägen, wäre allerdings zu beach-
ten.
25 Söding, T., Der biblische Kanon. Geschichte und Theologie, in: ZKTh 128 (4/2006),
407–430, 428 f.
26 Vgl. Söding, Der biblische Kanon, 429; Balthasar, H. U. v., Theologik, Bd. 2: Wahr-
heit Gottes, Einsiedeln 1985, 225–255.

Der christliche Glaube und seine kirchliche Überlieferung18



ihrer Rezeptionsdynamik innerhalb einer Gemeinschaft des Glaubens auf
ihrem Weg durch die Zeit.

Die Hl. Schrift als Seele der Theologie ist jedoch ein lebendiges, inspi-
riertes und inspirierendes – atmen müssendes – Produkt der Rezeption im
Heiligen Geist. Sie ist keine anima separata27, sondern entspringt in ihrer
heutigen Textgestalt dynamischen Überlieferungsprozessen, sodass sie
erst relativ spät in stabilen Codices als definierter Kanon mit klar umris-
senen Grenzen und fixer Anordnung kanonischer Schriften vorliegt, um
auf dieser normativen Basis weiter übersetzt und gedeutet zu werden. Sie
ist zugleich ein Spiegel der theologischen Pluralität und eine Einheit in
Vielfalt. Diese „Seele“ scheint also auf den ersten Blick in sich gespalten.
Die christliche Bibel wirkt dabei wie die „erweiterte Neuausgabe“ der
Bibel Israels, das als Erstadressat anzuerkennen ist.28 Es gilt zu beachten,
dass „das Neue Testament niemals als eigenes Buch im Gegenüber zum
Alten Testament, der Bibel Israels, konzipiert worden ist, sondern sich
immer und in allem von diesem her verstanden hat.“29

Immerhin verlangt das II. Vaticanum, dass man „mit nicht geringerer
Sorgfalt auf den Inhalt und die Einheit der ganzen Schrift achtet, unter
Berücksichtigung der lebendigen Überlieferung der Gesamtkirche und
der Analogie des Glaubens.“ (DV12) Die spannungsvolle Beziehung zwi-
schen Altem und Neuem Testament stellt nicht nur eine Herausforderung
für die Biblische Theologie, sondern auch für die Systematische Theo-
logie dar. Dabei richtet sich der Fokus vor allem auf die theologische Be-
deutung des Alten Testaments.30 Neben seiner Vielfalt bereitet auch die
Tatsache, dass es ursprünglich die Hl. Schrift des Volkes Israel war und
auch immer noch die Hl. Schrift des Judentums ist, einer nachträglichen
christlichen Systematisierung doch erhebliche Probleme.31 Sie lassen sich
nur mit Blick auf eine Theologie des Kanons bewältigen. Aus Sicht der

27 Ähnlich wie in der Eschatologie wäre die Vorstellung einer leib-freien Seele auch
hier problematisch.
28 Vgl. Dohmen, C., Die Heilige Schrift der „Anderen“ in der eigenen Religion, in:
Frankemölle, H./Wohlmuth, J. (Hg.), Das Heil der Anderen. Problemfeld „Judenmis-
sion“ (QD 238), Freiburg i. Br. 2010, 360–375; Ders., Die gespaltene Seele, 157 f.
29 Dohmen, Die gespaltene Seele, 158.
30 Vgl. Dohmen, C., „Libri Veteris Testamenti integri in praeconio evangelico assump-
ti“ (Vat II DV 16). Der erste und größte Teil der christlichen Bibel in katholischer Sicht,
in: JBTh 31 (2016): Der Streit um die Schrift, 67–84.
31 Vgl. Dohmen, C., Probleme und Chancen Biblischer Theologie aus alttestamentli-
cher Sicht, in: Dohmen, C./Söding, T. (Hg.), Eine Bibel – zwei Testamente. Positionen
biblischer Theologie, Paderborn 1995, 9–16, 15.

Tradition als an die Schrift gebundener Rezeptionsprozess 19



Systematischen Theologie konstatiert Christoph Böttigheimer: „Das No-
vum des Neuen Testamentes unter gleichzeitiger Betonung des Eigen-
werts des Alten Testamentes zum Ausdruck zu bringen, stellt tatsächlich
eine Herausforderung besonderer Art dar.“32 Wie Karl Lehmann deutlich
gemacht hat, hat der neutestamentliche Rückgriff auf das Alte Testament
„eine eminent theologische Funktion.“33 In welcher Hinsicht ist das AT
bzw. seine Rezeption dann aber in sich selbst eine dogmenhermeneutisch
relevante Größe? Zum Verständnis des Kanons aus Altem und Neuem
Testament und ihrem Verhältnis zueinander hatte schon A. H. J. Gunne-
weg betont: „Ja, es ist keine Übertreibung, wenn man das hermeneuti-
sche Problem des Alten Testaments nicht bloß als ein, sondern als das
Problem christlicher Theologie betrachtet, von dessen Lösung so oder
so alle anderen theologischen Fragen berührt werden.“34

32 Böttigheimer, C., Die eine Bibel und die vielen Kirchen. Die Heilige Schrift im öku-
menischen Verständnis, Freiburg i. Br. 2016, 156.
33 Lehmann, K., Das Alte Testament als Offenbarung der Kirche, in: Hossfeld, F.-L.
(Hg.), Wieviel Systematik erlaubt die Schrift? Auf der Spurensuche nach einer gesamt-
biblischen Theologie (QD 185), Freiburg i. Br. 2001, 279–289, 283. Vgl. auch San-
ders, J. A., The Vitality of the Old Testament: Three Theses, in: Sanders, J. A., Scripture
in Its Historical Contexts. Volume II: Exegesis, Hermeneutics, and Theology, edited by
C. A. Evans (FAT 126), Tübingen 2019, 107–125. Sanders wies schon 1966 auf die
Bedeutung für den jüdisch-christlichen Dialog hin.
34 Gunneweg, A. H. J., Vom Verstehen des Alten Testaments. Eine Hermeneutik, Göt-
tingen 21988, 7.

Der christliche Glaube und seine kirchliche Überlieferung20


