Ludger Schwienhorst-Schonberger

Der eine Gott und die Gétter

Religions- und Theologiegeschichte
Israels — ein Durchblick

Vi
HERDER |

FREIBURG - BASEL - WIEN



Zum Coverbild:

Kerubenthron aus Stein von der Siidkiiste Libanons. Ein von Keruben gebildeter
Thron stand auch im Jerusalemer Tempel. Gewohnlich saf$ auf dem Thron eine Figur,
die eine Gottheit darstellte. Doch der Thron im Jerusalemer Tempel war leer. ,Der
HERR sprach zu euch mitten aus dem Feuer. Eine Stimme habt ihr gehort, eine Gestalt
habt ihr nicht gesehen, nur Donnerstimme war da“ (Dtn 4,12). Auch die christliche
Tradition kennt den leeren Thron in Erwartung der Wiederkunft Christi ((tpacio
t00 Opovov — Etimasia tou thronou), der das Bild des unsichtbaren Gottes ist (Kol
1,15; 2 Kor 4,4): ,Wenn der Menschensohn in seiner Herrlichkeit kommt und alle En-
gel mit ihm, dann wird er sich auf den Thron seiner Herrlichkeit setzen® (Mt 25,31).
,Niemand hat Gott je gesehen; (der) Einziggeborene, (der) Gott (ist), der zur Brust des
Vaters hin Seiende, er hat kundgetan® (Joh 1,18).

MiIX
Papier | Fordert

gute Waldnutzung
gms-cgu FSC® C014496

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: © DiegoFiore / Dreamstime.com
Satz: dtp studio eckart | Jorg Eckart

Herstellung: GGP Media GmbH, P6fneck

Printed in Germany

ISBN Print: 978-3-451-39616-8

ISBN E-Book (PDF): 978-3-451-83246-8



Inhalt

VOorwort. ... n
ILEinleitung. ... 17
Religion in der Moderne. ................................ 17
Transzendenzerfahrungen...................... ... ... ... 19
Sikulare und religiose Deutung . ..., 21
Personale und apersonale Deutung. . ...................... 22
Moderne Bewusstseinsforschung . ..................... ... 30
Transzendenzerfahrungen als Ursprung von Religion. ....... 36
Heilige Bilder. .. ... 38
Heilige Schrift. ... ... .. .. . o 39
Sprachbilder. ....... .. . 41
Viele GOtter .. ...ttt 46
EinGottallein . ... ..o 48
Jesus Christus ... oovvir e 50
Heiliger Geist. . ... 54
Der Erfolg des frithen Christentums ...................... 59
[ Hinflhrung. ... 63
Der Sturzder GOtter . . . ..o oottt 63
Ein Volkim Abseits. . ... 65
1. Religionsgeschichtliche Vorgaben.................... ... 68
Gemeinschaft der Lebenden und der Toten . . ............... 68
Dienackte GOtHN . .....oovii i 70



Heilige Hochzeit........... . oo i 71

Pharaos Streitmacht .......... ... ... ... 73
Ubersetzbarkeit. .. .....vvuuei i 75
Echnaton — eine monotheistische Revolution in Agypten. . . . .. 76
Herrschaft . ... o 78
Umwalzungen. ... 80
IV. Frihgeschichte Israels: Die Herkunft JHWHs . ............. 82
Offenbarung und Geschichte. . ........................... 82
Die Herkunft JHWHS. ... ... .o 84
JuwH —im Sturm und im Sduseln . ........ ... oL 86
JuwH — ein Gott der Abgeschiedenheit..................... 87
Jerusalem — Griindung des Gottes Schalem. ................ 89
V. Fruhstaatliche Zeit (10. Jh.v.Chr). ... oot 92
Jerusalem —die Stadt Davids .............. ... 92
David und der nicht gebaute Tempel. . ............... ... ... 93
Assimilation und Integration. ............. ... ... ... ... 95
Der Kénig —Sohn Gottes .............. ..., 97
Theologische Legitimation des Staates ..................... 99
Der Messias als Sohn Gottes ..., 101
Riickfall in den Polytheismus?. ........................... 103
Palast und Tempel Salomos ..., 105
Juws und der Sonnengott ... ... i 107
Gottheit tief verborgen . ........ ... ... 109
Derleere Thron...... ...t 111
VI. Reichsteilung: Israel und Juda (926 v.Chr.)................ 13
Zwei Staaten —ein Gott. . ...... ... o Lo ool 113
Der Gottdes EXOdUS . ..o 114
Goldene Kdlber?. . ... ... 116



Religioser Pluralismus .......... ... ... ... 118

Staatsreligion und familidre Frommigkeit .................. 120
Hauskulte. . ... ..o 122
Lowen, Stiere, Ddmonen. ............ ... ... ... oL 123
Juws und seine Aschera ....... ... .. i 125
Aschera—eine GOttin? . ... 127
Triigerisches Gottvertrauen. ............................. 129
Baal. ... 131
Elijas Kampf: Juwr oder Baal? .................. ... .. ... 133
Elischa: theologisch, pastoral, politisch. ................. ... 135
JHWH —dein Arzt. . ..ot 136
Gottoderder Arzt? ... 138
Justizmord in Israel. ..... ... ... .. ... . .. 140
Religion und Politik .......... ... ... i 142
Offenbarungsglaube . ....... ... ... ... . 143
Auf dem Weg zum Gottesberg. ..., 145
VII. Untergang des Nordreiches (722 v.Chr)................. 148
Die Zeichen der Zeitdeuten. . ........ ... il 148
Amos: Recht und Gerechtigkeit........................ ... 149
Hosea: Gottes Liebe. . .. ... 151
Aus Liebeerwdhlt . ... 153
Israel als Gottes Geliebte ........ ... .. ... .. oot 155
Der Preis der Gottesliebe ............. ... . ... . ... ... 156
Micha: Jerusalem wird zu einem Triitmmerhaufen........... 158
VIII. Rettung Jerusalems (70T v.Chr) ........... ... ... ..... 161
Jesaja. .o 161
Jesajas Berufung........ ... 163
Jesajas VISION .. ..ot 164
Ruhe bewahren!l. ... ... .. .. .. 166
Immanuel ... ... 168
Triigerische Hoffnungen .............. .. ... .. ... . ... 170



Glaube und Aberglaube .......... ... .. il 171

Fakten und ihre Deutung. ........ ... ..o, 173
Glaube und Vernunft .......... ... .. 175
Religionund Kultur ......... ... ... o . oo 177
IX. Juda unter der Herrschaft Assurs (7. Jh. v.Chr.) ............ 179
Das Bildder Aschera........... ... oo .. 179
Der bestirnte Himmel tibermir .......................... 181
Die Himmelskonigin . ..., 182
AssursUntergang .......... ... ..., 184

X. Das Deuteronomium und die konservative Reform

(622V.CREY . o oo oo 187
Joschija....... ..o 187
Staatsgrundgesetz. .......... ... i 189
Konservative Reform. ............ ... ... ... .. 190
Hore, Israell .. ... ..o 192
Das Hauptgebot. .. ... 194
Monotheismus und Gewalt .......... ... ... ... .. 196
Liturgiereform. . ... ... 198
Der Festkalender........... .. o i 200
Gewaltenteilung ......... ... ... .. 202
Das Konigtum .. ...ttt i 203
Die Prophetie. .. ... 205
Segenund Fluch ......... ... ... ... ... . i oL 207
Herzensbeschneidung . .......... ... .. 209
EinneuesHerz ........ .. ... .. ... . . .. i .. 211
Joschijas Tod .. ...t 213
Widerstand oder Ergebung?. ......... ... . ... L. 215
Rettung. ... ... 217



XI. Untergang des Staates Juda (587 v.Chr.).................. 222

Jeremia. ... 222
Prophet gegen Prophet . ........ ... i 224
Politische Vernunft......... ... .o i 225
Im Feuerverbrannt.......... ... ... i, 227
Eroberung Jerusalems ........... ... .. ... ... 229
Anden Stromenvon Babel........... ... ... ... 231
Wer kann dich heilen? ... ... oo o 233
Gottes Zorn . ...t 235
Ein WegdurchdasLeid ............... .. ... .. ... .. ... 237
Ohne Konig? . ....ooiiii 238
Vidiaquam. ... 240
Bilderverbot .. ... ... ... .. 242
Vom Bild zur Schrift.................. 244
Sichtbar erschienen. ........ ... ... ...l 246
Argumente der Bildergegner ........... .. ... i 248
Argumente der Bilderverehrer.............. ... ... ... ... 250
Menschwerdung des Wortes Gottes ....................... 251
XIl. Heimkehr und Sammlung. .............. ... ... ... .... 254
Heimkehr. ... .. o 254
OPfer. o o 256
Tempel . ... 259
SEEISOIgE . .ottt 263
Sammlung. ... 264
Literaturverzeichnis . .. ... ... oo i 267






Vorwort

Im Frithjahr 2020 fragte mich Johannes Roser, der damalige Chef-
redakteur der Wochenzeitschrift ,Christ in der Gegenwart“ (CiG),
ob ich mir vorstellen kénnte, in der Sparte ,Die Schrift” die Gottes-
frage zu thematisieren. Er war der Ansicht, dass im Hintergrund
vieler kirchenpolitischer Diskussionen und Verwerfungen die Fra-
ge nach Gott steht und dass es kaum noch gelingt, sie im Kontext
einer modernen Lebenswelt so zur Sprache zu bringen, dass sie
ihre Uberzeugungskraft, die sie in fritheren Jahrhunderten einmal
besafl, wiedergewinnt.! Da auch mich diese Frage seit Jahren be-
schiftigt, konnte ich ihm eine Zusage geben. Bei der Entfaltung des
Themas habe mich fiir einen biblisch-historischen Zugang entschie-
den. Das in CiG vorgegebene Format brachte es mit sich, in kurzer
Form jeweils einen Aspekt des Themas pointiert und in allgemein-
verstindlicher Weise so darzustellen, dass es bei einer an der Sache
interessierten Leserschaft eine gute Resonanz hervorruft. Insgesamt
107 Folgen umfasste die Serie, die in CiG 72 (25/2020) — 74 (27/2022)
erschienen ist.

Den Ausgangspunkt meiner Uberlegungen bildet das kultur- und
religionsiibergreifende Phinomen der Transzendenzerfahrungen.
Es gibt Erfahrungen, die das gewshnliche Dasein in der Welt erschiit-
tern und das menschliche Bewusstsein in einen anderen Zustand
versetzen. Derartige Erfahrungen gab es vor dreitausend Jahren,
und es gibt sie auch heute. Sie gehéren zur Natur des menschlichen
Bewusstseins. Aus ihnen entstehen Religionen und zugleich sind
sie der Strom, der Religionen am Leben erhilt. Ist ein solcher Pro-
zess innerhalb einer Gruppe einmal in Gang gesetzt, entfaltet sich
die Geschichte einer Religion. Weil es diese Erfahrungen auch heu-
te gibt, werden Religionen aus der modernen Lebenswelt nicht ver-
schwinden. Transzendenzerfahrungen sind uns jedoch nur in spe-

1 Vgl. Johannes Roser (Hg.), Gott? Die religiose Frage heute, Freiburg i.Br.
2018.

N



zifischen Deutungen zuginglich. Vereinfachend gesprochen lassen
sich religiose und sdgkulare Deutungen und innerhalb der religiosen
Deutung personale und apersonale Deutungen unterscheiden. In der
Einleitung (S. 17-62), die iiber die in ,Christ in der Gegenwart“ er-
schienenen Beitrige hinausgeht, gehe ich auf diese Zusammenhin-
ge niher ein. Wer sich fiir den hermeneutischen Hintergrund mei-
ner Ausfithrungen nicht interessiert, kann gleich mit der Lektiire
des II. Teils , Hinftihrung* beginnen.

Das in der Bibel bezeugte religiose Symbolsystem ist aus persona-
len Deutungen von Transzendenzerfahrungen heraus entstanden.
Theologisch gesprochen hat sich Gott selbst in diesen Erfahrungen
Menschen mitgeteilt. Die Dogmatische Konstitution iiber die gétt-
liche Offenbarung Dei Verbum des Zweiten Vatikanischen Konzils
lasst die Geschichte der Offenbarung als Selbstmitteilung Gottes
mit dem ersten Menschenpaar beginnen, wenn es dort heifét (I, 3):
,Gott, der durch das Wort alles erschafft (vgl. Joh 1,3) und erhilt,
gewihrt den Menschen in den geschaffenen Dingen ein stindiges
Zeugnis von Sich (vgl. Rém 1,19-20) und hat, weil Er den Weg des
gottlichen Heiles zu er6ffnen beabsichtigte, dartiber hinaus den Ur-
eltern von Anfang an Sich selbst kundgetan (Semetipsum manifesta-
vit).“ Die Bibel ist das Zeugnis dieser Selbstmitteilung Gottes. Genau
genommen ist die Bibel also nicht die Offenbarung Gottes, sondern
sie bezeugt sie. Wie dieser Prozess im Zeitraum von etwa 1200 bis
500 v.Chr. (und auch noch dariiber hinaus) abgelaufen ist, wird
in dem hier vorliegenden Buch in Grundziigen beschrieben und
theologisch erschlossen. In dieser Zeit fand der biblisch bezeugte
Glaube seine grundlegende Gestalt. Die Leitidee der Darstellung be-
wegt sich in der Spannung von Polytheismus (Kosmotheismus) und
Monotheismus und versucht die Entwicklung von einem religivsen
Symbolsystem, das mit der Existenz vieler Gotter rechnet, hin zu
einer Religion, die von der Existenz eines einzigen Gottes tiberzeugt
ist, zu beschreiben und zu verstehen. Dabei kommt eine Vielfalt
an Themen zur Sprache. Diese stehen jedoch nicht beziehungslos
nebeneinander, sondern sind Teil einer Geschichte, die sich als eine
in sich zusammenhingende Sinn- und Diskursgeschichte erschlie-
Ren lasst.

12



Unter den Gesichtspunkten von historischer Information, theolo-
gischer Reflexion und spiritueller Entfaltung soll diese Geschichte in
einer ihrer Hauptlinien erzihlt und verstanden werden. Es geht um
einen Durchblick, nicht um eine umfassende Darstellung, die alle
Aspekte des Themas beriicksichtigt. Grundlage sind die historischen
Fakten. Wer sich auch nur ein wenig in der Religionsgeschichte Is-
raels und der Theologiegeschichte des Alten Testaments auskennt,
weif, dass Vieles umstritten ist, besonders was die Frithgeschichte
Israels anbelangt. Auf eine Diskussion der unterschiedlichen in der
Wissenschaft vertretenen Positionen habe ich weitgehend verzichtet.
An wenigen Stellen werden alternative Deutungen vorgestellt. Wer
das gesamte Spektrum an Meinungen kennenlernen und studieren
mochte, sei auf das Literaturverzeichnis verwiesen.

Der Ein-Gott-Glaube war in der alten Welt alles andere als selbst-
verstindlich. Er musste sich durchsetzen. Das war ein langwieriger,
von Konflikten und Auseinandersetzungen geprigter Prozess. Der
Monotheismus sah sich vielfiltiger Kritik ausgesetzt. Das war in der
Antike nicht anders als heute. Die Vertreibung der Gétter aus der
Welt war ein tiefgreifender mentalitits- und kulturgeschichtlicher
Einschnitt. Religionswissenschaftler sprechen von der Revolution
des Monotheismus. Die Welt wurde ihre Gotter los. Wurde sie damit
auch gottlos? Wurde bereits im Alten Testament der Keim zu jener
Entwicklung gelegt, der in der Neuzeit zu einer sikularen Deutung
von Transzendenzerfahrungen fiithrte? Mit dem Ubergang vom Kos-
motheismus zum Monotheismus verinderte sich die Beziehung des
Menschen zur Welt grundlegend. Wie lisst sich im Lichte dieser
Geschichte die Inkarnation verstehen, die Menschwerdung des gott-
lichen Wortes, wie sie vom Neuen Testament bezeugt und als Mitte
des christlichen Glaubens bekannt wird?

Diese und weitere Fragen stehen im Zentrum des Buches. Es
war mir wichtig, den zeitlich gesteckten Rahmen hin und wieder
zu verlassen und einen Blick ins Neue Testament zu werfen, um zu
zeigen, wie Altes und Neues Testament organisch miteinander ver-
bunden sind. Ohne das Alte Testament kann das Neue Testament
nicht verstanden werden, wie das Zweite Vatikanische Konzil mit
der gesamten Tradition in Erinnerung ruft: ,Gott, der Inspirator und
Urheber (inspirator et auctor) der Biicher beider Testamente, hat so

13



weise angeordnet, dass das Neue im Alten verborgen und das Alte
im Neuen erschlossen sei (ut Novum in Vetere lateret et in Novo Ve-
tus pateret)“ (Dei Verbum 1V, 16). In dem hier behandelten Zeitraum
der Geschichte Israels stehen wir am Ursprung aller grundlegenden
biblischen Themen, sei es dem der Rettung und Erlésung, der Got-
tessohnschaft, des Bundes, der Gottesliebe, des Opfers, des Gebetes,
der Ausdifferenzierung von weltlicher und geistlicher Gewalt sowie
des Ubergangs von einer Kult- zu einer Seelsorgereligion und vieler
weiterer mehr. Hin und wieder wurde der Blick iiber das Neue Testa-
ment hinaus auf die weitere Geschichte des Christentums gerichtet,
wie etwa bei der Neuinterpretation des alttestamentlichen Bilderver-
botes infolge eines vertieften Verstindnisses der Menschwerdung
Gottes im groflen Bilderstreit des 7. bis 9. Jahrhunderts n. Chr.

Die zahlreichen Riickmeldungen, die ich auf die in ,Christ in der
Gegenwart“ erschienenen Beitrige erhalten habe, sowie die Rezep-
tion meiner Buicher: ,Ein Weg durch das Leid. Das Buch Ijob“ sowie
,Das Hohelied der Liebe“, die ebenfalls aus CiG-Beitrigen hervorge-
gangen sind, haben mich ermutigt, die essayistische Form der Aus-
fuhrungen beizubehalten und sie leicht itberarbeitet in Buchform
vorzulegen. Offensichtlich besteht in einem sikularen Zeitalter
nach wie vor ein Interesse an einer historisch redlichen, theologisch
plausiblen und spirituell nachvollziehbaren Erschlieffung biblischer
Themen.

Abschlieffend noch ein Hinweis zum Gottesnamen. Der Gott Is-
raels trigt einen Namen. Damit wird er von anderen Géttern unter-
schieden. Eigennamen dienen dazu, eine Person oder Gottheit von
einer anderen zu unterscheiden. In der hebriischen Bibel wird der
Name des Gottes Israels mit den vier Konsonanten JHWH, dem so-
genannten Tetragramm, wiedergegeben. Wie der Name ausgespro-
chen wurde, wissen wir nicht. Etwa ab dem 4. Jahrhundert v. Chr.
wurde er wahrscheinlich nicht mehr ausgesprochen. Die griechi-
sche Bibeliibersetzung, die Septuaginta, ein Projekt, das im 3. Jahr-
hundert v.Chr. in Alexandrien in Angriff genommen wurde, gibt
den Gottesnamen nicht mehr als Namen wieder, sondern iibersetzt
ihn mit Kyrios, das heifét iibersetzt: ,Herr“. Darin spiegelt sich der
Ubergang von einem polytheistischen zu einem monotheistischen
Bezugsrahmen wider. Sobald sich die Einsicht durchgesetzt hatte,

14



dass JuwH nicht nur der Gott Israels, sondern der Gott der ganzen
Welt ist, die anderen Gétter also gar nicht existieren, benétigte dieser
eine Gott keinen Namen mehr, denn er musste von anderen Gétter
gar nicht mehr unterschieden werden, weil es sie nicht gibt. Auch
der erste Mensch hatte keinen Namen; solange er noch allein war,
hief’ er einfach Adam, das heifdt: Mensch. Vor diesem Hintergrund
ist die Ubersetzung des Gottesnamens, genauer: die Ersetzung des
Gottesnamens (nomen proprium) durch eine Gottesbezeichnung (no-
men appellativum) konsequent. Damit geriet das Wissen, dass JHwH
urspriinglich ein Gott unter vielen Géttern war, in Vergessenheit.
Wenn in wissenschaftlichen Zusammenhingen hebriische Bibel-
texte in Ubersetzung wiedergegeben werden, wird heute gewshnlich
fur den Gottesnamen das Tetragramm JuHwH gesetzt. Ob man es
als Adonai, wie heute allgemein iiblich und der jiidischen Tradition
entsprechend, oder als Jahwe, wie vor einigen Jahren in christlichen
Kreisen verbreitet, ausspricht, sei dahingestellt. Die modernen Bi-
beliibersetzungen geben den hebriischen Gottesnamen Juws heu-
te in den meisten Fillen im Gefolge der Septuaginta (Kyrios) und
der Vulgata (Dominus) mit ,der HERR“ (LORD, SIGNORE, SEIGNEUR,
SENOR etc.) wieder. Im hier vorliegenden Buch wird, wenn aus der
hebriischen Bibel zitiert wird, beides praktiziert: sowohl die aus dem
liturgischen Gebrauch vertraute Ubersetzung des Gottesnamens
mit ,der HErRR” — in Kapitilchen geschrieben, um ihn von ,Herrn
Miiller” zu unterscheiden — als auch die in wissenschaftlichen Krei-
sen iibliche Wiedergabe mit Juws, die uns daran erinnert, dass der
Gott Israels urspriinglich einer unter vielen war — das Thema dieses
Buches.

Den Kollegen Prof. Dr. Dieter Bshler S] und Prof. Dr. Jan-Heiner
Tiick gilt mein Dank fiir die kritische Lektiire des Manuskripts und
fur wertvolle Anregungen. Etwaig verbliebene Fehler und Unzu-
linglichkeiten gehen auf das Konto des Autors. Frau Maria Steiger
vom Herder Verlag danke ich fiir die angenehme und reibungslose
Zusammenarbeit. Ich widme das Buch Dr. Cornelia Lindner in der
gemeinsamen Suche nach dem Antlitz des HErrN (vgl. Ps 27,8).

Passau, am Fest des heiligen Liudger 2023
Ludger Schwienhorst-Schonberger

15






. Einleitung

Religion in der Moderne

Bis in die 60er Jahre des vergangenen Jahrhunderts ging die Reli-
gionssoziologie mehrheitlich davon aus, dass Religion im Zuge
einer voranschreitenden Modernisierung der Lebenswelt bis auf
kleine Restbestinde verschwinden wird. Erklirt wurde der schein-
bar unaufhaltsame Prozess mit der These, dass das moderne, auf
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen beruhende Weltbild mit der
traditionellen religivsen Deutung der Wirklichkeit nicht in Uberein-
stimmung zu bringen sei. Was bisher mit Gott und seinem Handeln
in der Welt in Verbindung gebracht und religiés verstanden wurde,
konnte nun mit dem Verweis auf die Erkenntnisse der modernen
Naturwissenschaften als ein Prozess erklirt werden, der nach rein
innerweltlichen Gesetzen abliuft. Mit dieser bereits im 16. Jahrhun-
dert zunichst weitgehend unbemerkt einsetzenden Entwicklung
wandelte sich eine religi6se in eine weitgehend sikulare Lebenswelt.
Der Riickgang religioser Praxis sowie die riickliufige Zahl von Mit-
gliedern der groflen Kirchen in den Lindern Westeuropas scheinen
diese sogenannte Sdkularisierungsthese zu bestitigen.

Inzwischen wird diese Sicht nur noch von einer Minderheit von
Religionssoziologen geteilt, und wenn, dann nur noch in stark modi-
fizierter Form. Der tiber viele Jahre hin weltweit erhobene empiri-
sche Befund deutet in eine andere Richtung. Zum einen scheint der
Zusammenhang zwischen fortschreitender Modernisierung und Si-
kularisierung kontingent zu sein. Es gibt Linder, die einen radikalen
Prozess der Modernisierung durchlaufen haben, ohne dass die reli-
givse Praxis riickliufig wire. Trotz einer weltweit forcierten Moder-
nisierung hat die Zahl derer, die sich als religi6s verstehen, nicht ab-,
sondern zugenommen. Schlieflich lisst sich die mit der Sikularisie-
rungsthese einhergehende Erklirung, dass Religion verschwindet,
wenn ein naturwissenschaftliches Erklirungsmodell die Oberhand

17



gewinnt, nicht verifizieren. ,Blickt man auf die Zahlen der weltwei-
ten Religionsstatistik, wird evident, dass die Annahme der Sikulari-
sierungsthese sich empirisch nicht erhirten lisst. Das Sikularisie-
rungsparadigma, je moderner eine Gesellschaft sei, desto areligitser
sei sie, trifft nicht zu.“? Die Sikularisierungsthese stiitzte sich weit-
gehend auf Entwicklungen in Westeuropa. Weltweit betrachtet sind
diese jedoch ein Sonderfall. Inzwischen spricht selbst Jiirgen Haber-
mas von einer postsikularen Gesellschaft, ,wenn religivsen Uber-
zeugungen auch aus der Sicht des sikularen Wissens ein epistemi-
scher Status zugestanden wird, der nicht schlechthin irrational ist.*

Differenziert man nach den drei groflen Strémungen des Chris-
tentums, der charismatisch-pfingstlichen, der traditionalen und der
liberalen, so scheint sich die skizzierte Deutung zu bestitigen. Der
sich selbst als liberal verstehende evangelische Theologe J6rg Lauster
stellt niichtern fest, dass die Mitgliederzahl der auf intensives religio-
ses Erleben griindenden evangelikalen und charismatischen Rich-
tungen weltweit wichst. Weitgehend stabil ist das traditionale Seg-
ment, zu dem Lauster den Katholizismus rechnet. Ihm gelingt es, so
Lauster, ,trotz enormer innerer Spannungen weltweit als eine Grofe
zu agieren. [...] So ist der Katholizismus der einzige global player des
Christentums. Das Sorgenkind scheint der liberale Weg zu sein. Die
liberalen Religionsformen praktizieren Offenheit gegentiber der Mo-
derne. Dennoch sind sie allesamt konfessionsiibergreifend auf dem
Riickzug.“

Der Befund macht uns auf ein Phinomen aufmerksam, das in li-
beralen Kreisen gerne belichelt wird, religionsgeschichtlich jedoch

2 Daniel Rothe, , Einen Gott, den es gibt, gibt es nicht.“ Metaphorik und religis-
ses Erleben im 21. Jahrhundert (MThS II, 84), Sankt Ottilien 2022, 75. Ebd.,
7-93, findet sich eine umfassende Prisentation und eingehende Diskussion
der jlingeren religionssoziologischen Forschungen.

3 Jurgen Habermas, Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische
Aufsitze, Frankfurt 2005, 118; zitiert nach Rothe, Gott, 3 (s. Anm. 2).

4 Jorg Lauster, Der Heilige Geist. Eine Biographie, Miinchen 22021, 324f. Vgl.
Klaus Vellguth, Geht Kirche heute noch? Pentekostalismus als Herausforde-
rung fiir die christliche Okumene, in: IKaZ 52 (2023) 56-65: , Der Erfolg der
pentekostalen Bewegung stellt ein wesentliches Phinomen der christlichen
Moderne dar, dem sich die Kirche stellen und zu dem sie adiquate Antworten
finden muss“ (ebd. 58).

18



nicht zu leugnen ist und dem in unserer Darstellung besondere Auf-
merksamkeit zuteilwerden soll: dem Zusammenhang von Religion
und Erfahrung.

Transzendenzerfahrungen

Die empirischen Befunde deuten darauf hin, dass Religionen aus
der menschlichen Lebenswelt nicht verschwinden werden. Der
Grund dafiir diirfte darin liegen, dass Menschen aller Kulturen und
Zeiten Transzendenzerfahrungen machen. Religiosen Menschen ist
das nichts Neues. Neu ist jedoch, dass dieses Phinomen inzwischen
auch von einer empirisch arbeitenden Psychologie anerkannt wird.
Dem amerikanischen Psychologen Abraham Harald Maslow fiel in
den 1960er Jahren bei Studien zur seelischen Gesundheit auf, dass
viele seiner Probanden von mystischen Erlebnissen berichteten, von
Momenten intensivsten Gliicks, bei denen das Gefiihl des Getrennt-
seins von der Welt aufgehoben war.’ Derartige Gipfelerfahrungen
(peak experiences) hatten offenbar einen wohltuenden Effekt auf die
Gesundheit. Aus diesen und vielen dhnlichen Untersuchungen erga-
ben sich zwei Schlussfolgerungen: Transzendenzerfahrungen schei-
nen in der Natur des Menschen selbst angelegt zu sein. Sie finden
sich unabhingig von der Zugehorigkeit zu einer Religionsgemein-
schaft oder einer bestimmten Kultur.

Damit hat sich die der Sikularisierungsthese zugrundeliegende
Ausgangslage grundlegend verindert: In Konkurrenz zueinander
stehen nicht mehr ein aufgeklirtes, wissenschaftliches und ein re-
ligivses, vor-wissenschaftliches Weltbild, sondern zwei unterschied-
liche Deutungen eines empirischen Faktums, die beide gleicher-
mafen Plausibilitit fiir sich beanspruchen kénnen. Es dringt sich
der Verdacht auf, dass die Sikularisierungsthese eine sich selbst
erfiillende Prophezeiung war, da sie von der Hintergrundannahme
ausging, dass die Sikularisierung ein mit der Modernisierung nicht
aufzuhaltender Prozess sei. In Wahrheit jedoch, so der kanadische
Philosoph Charles Taylor, erleben wir gegenwirtig in Europa in re-

5 Abraham H. Maslow, Jeder Mensch ist ein Mystiker. Mit einer Einfithrung
von David Steindl-Rast, hg. von Erhard Doubrawa, Wuppertal 2014.

19



ligioser Hinsicht eine Entwicklung von einer nicht-optionalen zu
einer optionalen Gesellschaft.6 Wie konnte es dazu kommen?

Transzendenzerfahrungen scheinen zeit- und kulturiibergreifend
zu sein. Doch wie sie gedeutet werden, ist in hohem Mafle von sozio-
kulturellen Gegebenheiten abhingig. Bis ins 16. Jahrhundert gab es
in Europa im Grunde nur die Moglichkeit, Transzendenzerfahrun-
gen in einem religiosen Sinn zu deuten. Eine sikulare Deutung war
gar nicht méglich, nicht, weil die Kirche sie verboten oder gar verfolgt
hitte, wie einige meinen, sondern weil eine derartige Deutung noch
gar nicht etabliert war. Sie musste erst in einem komplexen, etwa
dreihundert Jahre andauernden geistigen Prozess erarbeitet werden,
bis sie als eine zu wihlende Option einer gréfieren Anzahl von Men-
schen zur Verfiigung stand. Charles Taylor hat diesen Prozess unter
dem Begrift ,ausgrenzender Humanismus*“ (,exclusive humanism®)
beziehungsweise ,selbstgentigsamer Humanismus* (,self-sufficient
humanism*) eingehend beschrieben.” Damit ist eine Bewusstseins-
disposition gemeint, welche die Erfahrung der Fiille nicht mehr mit
einem Bereich auflerhalb des Menschen und der Natur in Verbin-
dung bringt, sondern sie rein immanent versteht. Mit diesem neu
aufgekommenen Verstindnis stand erstmals eine Weltdeutung ohne
Bezugnahme auf eine transzendente Wirklichkeit zur Verfiigung.

Selbst Michael Schmidt-Salomon, der Vorstandssprecher der athe-
istischen Giordano-Bruno-Stiftung, gesteht ein: ,Man kann den
neuen Atheismus durchaus als Fortfithrung der negativen Theolo-
gie begreifen oder als konsequente Variante des jiidischen Bilder-
verbots. Diese Betrachtungsweise steht nicht notwendigerweise
in Widerspruch zum mystischen Gott Spinozas, Meister Eckharts
oder Giordano Brunos. Ein mystisch verborgener Gott ist durchaus
kompatibel mit der naturalistischen Weltauffassung, wonach es im
Universum mit rechten Dingen zugeht, also keine Gétter, Kobolde,
Hexen oder Dimonen in die Naturgesetze eingreifen.“®

6 Charles Taylor, Ein sikulares Zeitalter, Frankfurt 2012, 14f (A Secular Age,
Cambridge — London 2007, 4f).

7 Ebd. 41-48 (Age, 18-22).

8 Zitiert aus einem Interview in: schweizer monat. Dossier: ,Ungliubig*.
Ausgabe 981 — November 2010. Zugriff am 02.03.2023 auf: https://schweizer-
monat.ch / sie-nennen-es-gotteslaesterung-ich-nenne-es-aufklaerung/#

20



