VORSEHUNG UND HANDELN GOTTES



QUAESTIONES DISPUTATAE

Begriindet von
KARL RAHNER UND HEINRICH SCHLIER

Herausgegeben von
JOHANNA RAHNER UND THOMAS SODING

QD 331
VORSEHUNG UND HANDELN GOTTES

Internationaler Marken- und Titelschutz: Editiones Herder, Basel



VORSEHUNG UND HANDELN GOTTES

Analytische und kontinentale
Perspektiven im Dialog

Herausgegeben von
Simon Maria Kopf und Georg Essen

FREIBURG - BASEL - WIEN



& MIX
Papier

FSC Fsc® c016368

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: Elanders GmbH, Waiblingen
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-02331-6
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-84331-0



Inhalt

Einleitung . . . . . ... ... ... 7
Simon Maria Kopf/ Georg Essen

»Lobe den Herren, der alles so herrlich regieret. Vorsehung als
Sorgenkind zeitgenossischer Theologie — Eine Problemskizze . 23
Christoph J. Amor

1. Klugheitsbasiertes Modell

Klugheit und Vorsehung . . . . .. ... ... ... ... ... . 45
Bruno Niederbacher S

Replik

Der Kompromiss des doctor communis. Gnadiges Mysterium
oder kompromittierendes Mirakel? . . .. . ... ... ... 68
Oliver Wintzek

Menschliche Vorsehung als Teil der Tugend der Klugheit.

Eine Analogie fiir die gottliche Vorsehung? . . . . ... .. .. 80
Simon Maria Kopf

Replik
Klugheit als Analogie fur die gottliche Vorsehung? . . . . . .. 117
Reinhold Bernhardt

I1. Analytische Perspektiven

Schopfungsrisiko oder Erlosungsgarantie? Theologische
Herausforderungen analytischer Vorsehungskonzeptionen . . 149
Johannes Grassl

Replik

Kontingente Freiheit. Replik zum Beitrag von Johannes Grossl 167
Barbara Hallensleben



6 Inhalt

Handeln Gottes aus analytischer Perspektive . . . . . . . . .. 189
Georg Gasser

Replik

Jenseits des Bestimmens. Uberlegungen zu einer freiheits-
theoretischen Grundlegung des Handelns Gottes . . . . . . . 216
Sarah Rosenhauer

II1. Kontinentale Perspektiven

Die Personalitit Gottes als Grund seines Weltverhiltnisses.
Dogmatisch-methodische Uberlegungen zum Glauben an die
gottliche Vorsehung . . . . . ... ... .. ... ... ... .. 249
Georg Essen

Replik

Intersubjektivitidt und die Rede vom Handeln Gottes.

Zur kollektiv-intentionalen Transformation des personalen

Modells des gottlichen Geschichtshandelns . . . . . . .. . .. 266
Martin Breul

Kenosis, Inkarnation, Transformation. Theologie des
Handelns Gottes . . . . . . . . .. ... .. ... ... ... . 292
Thomas Schiirtl-Trendel

Replik

Uberlegungen zu einer reziproken Abhingigkeit von Gott und
Welt. Replik auf den Beitrag von Thomas Schartl . . . . . . .. 324
Christine Biichner

Epilog . . . . . ... 335
Simon Maria Kopf/ Georg Essen

Verzeichnis der Autorinnen und Autoren . . . . . . . ... . .. 341



Einleitung
Simon Maria Kopf / Georg Essen

»Wir miissen reden®, konstatierte unlingst ein Sammelband in der
Reihe Quaestiones disputatae mit dem Titel ,,Analytische und Kon-
tinentale Theologie im Dialog“.! Was war passiert? ,Zu lange hat

man nur noch aneinander vorbeigelebt, zu sehr sich in der Verschie-

denheit eingerichtet, zu stark nur die eigenen Pline verfolgt®,

schrieben Hans-Joachim Hohn und Saskia Wendel als Einleitung in
den analytisch-kontinentalen Dialog. Diverse Spannungen zwischen
analytisch und kontinental gesinnten Theolog:innen und Philoso-
ph:innen — wenn man die Unterscheidung so treffen mochte — gibt
es im deutschsprachigen Raum schon linger, aber zahlreiche jiingere
Wortmeldungen und Publikationen haben die Situation latenter
Animositdten sichtlich zugespitzt.’ Wie Benedikt Paul Gocke und

' H.-J. Hohn/S. Wendel/G. Reimann/]. Tappen, Einleitung, in: H.-J. Héhn/S.
Wendel/G. Reimann/J. Tappen (Hrsg.), Analytische und Kontinentale Theologie
im Dialog, Freiburg i. Br. 2021, 9-16, 9.

* Ebd.

* B. P. Gicke, Glaubensreflexion ist kein Glasperlenspiel. Wie wissenschaftlich ist
die katholische Theologie?, in: Herder Korrespondenz 1/2017, 33-36; M. Striet,
Wunderbar, man streitet sich. Katholische Kirche — willkommen in der Moderne,
in: Herder Korrespondenz 2/2017, 13-16; M. SchiifSler, Das Waterloo der Theo-
logie ist das Leben, nicht so sehr das Denken, in: Feinschwarz, 04.05.2017,
https://www.feinschwarz.net/das-waterloo-der-theologie-ist-das-leben-nicht-das-
denken. Siehe in weiterer Folge auch B. P. Gicke, Uber den Begriff der Metaphysik
in der Theologie. Die leere Bibliothek, in: Herder Korrespondenz 3/2021, 25-27;
B. P. Gicke, Zur Debatte um die ,, Theologie der Freiheit“. Keine Freiheitstheorie
ohne Metaphysik, in: Herder Korrespondenz 2/2018, 30-33; C. Bauer, Allianzen
im Widerstreit? Zur Internationalitit deutschsprachiger Theologie zwischen ana-
Iytischen und kontinentalen Diskurswelten, in: Theologische Revue 118 (2022),
1-22 sowie zahlreiche Repliken im Miinsteraner Forum fiir Theologie und Kirche:
https://www.theologie-und-kirche.de/index.html. Des Weiteren sind auch die fol-
genden Streitschriften zum Thema Freiheit und Wahrheit zu nennen: K.-H. Men-
ke, Macht die Wahrheit frei oder die Freiheit wahr. Eine Streitschrift, Regensburg
2017; M. Striet, Ernstfall Freiheit. Arbeiten an der Schleifung einer Bastion, Frei-
burg i. Br. 2018. Parallel zur theologischen Debatte gab es eine philosophische De-
batte in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung (FAZ), ausgelost durch M. Frank,



8 Simon Maria Kopf / Georg Essen

Thomas Schirtl-Trendel kiirzlich festhielten, hat sich in der deutsch-
sprachigen Theologie seit 2017 eine neue, handfeste Debatte entziin-
det, in deren Zentrum sich verschiedene theologische Denkformen —
im Speziellen Denkmodelle analytischer und kontinentaler Prove-
nienz — weitgehend unvermittelt gegentiberstehen.* Ein erster Schritt
in Richtung gemeinsamer Diskurs waren zwei Konferenzen, die dem
oben erwihnten Sammelband vorausgingen. Soll dieser philoso-
phisch-theologische Diskurs weitere Friichte bringen, gilt es, den
Dialog zwischen analytisch und kontinental geprigten Denker:innen
fortzusetzen und auf spezifische Sachthemen auszuweiten. Der Gra-
ben in der deutschen Debatte wird sich nicht tiber Nacht schlieflen —
und dennoch oder gerade deswegen sind Briickenschlidge wichtig.

1. Die Frage nach Gottes Handeln und Vorsehung

Dieser Sammelband beabsichtigt einen solchen Briickenschlag zwi-
schen analytischer und kontinentaler Theologie in Form einer ge-
meinsamen Analyse und Diskussion des systematisch dringenden
und zunehmend unter Druck geratenen Themenbereichs des Han-
delns Gottes und der gottlichen Vorsehung. Kann heute noch ver-
antwortbar von einem Handeln Gottes in der Welt gesprochen wer-
den? Ist die Vorsehung ein dogmatischer Traktat, der unverandert
gelehrt werden kann? Oder sind die Anfragen an Gottes Handeln
und Vorsehung zu grof3 geworden, um in einer naturwissenschaft-
lich gepriagten Welt und nach den Katastrophen des 20. Jahrhun-
derts schlichtweg vom Handeln Gottes und der Vorsehung zu spre-
chen? Vor dem Hintergrund dieser Fragen verwundert es nicht, dass
der Themenkomplex ,,Vorsehung und Handeln Gottes“ in den letz-

Hegel wohnt hier nicht mehr, in: FAZ, 24.09.2015; T. Rosefeldt, Wir sollten mit
eigenen Worten denken, in: FAZ, 14.10.2015; R.-P. Horstmann, Ein Schisma in
der Philosophie?, in: FAZ, 11.11.2015; C. Taylor, Was ohne Deutung bleibt, ist leer,
in: FAZ, 16.01.2016; siehe hierzu auch W. Loffler, Wer hat Angst vor analytischer
Philosophie. Zu einem immer noch getriibten Verhiltnis, in: Stimmen der Zeit
6/2007, 375-388. Fur eine {iberblicksartige Hinfithrung zur Debatte, siehe D.
Stammer, Und sie redeten wirklich ... miteinander!, in: Feinschwarz, 09.06.2018,
https://www.feinschwarz.net/und-sie-redeten-wirklich-miteinander.

* B. P. Gocke/T. Schirtl, Vorwort, in: B. P. Gocke/T. Schirtl (Hrsg.), Freiheit ohne
Wirklichkeit? Anfragen an eine Denkform, Miinster 2020, VII-IX, VII.



Einleitung 9

ten Jahrzehnten in der deutschsprachigen Theologie vermehrt unter
die Lupe genommen worden ist.

Dieser Sammelband ist also von der Uberzeugung getragen, dass
fiir ein interessiertes Miteinander und gegenseitig-wertschitzendes
Verstindnis nicht nur Methoden- und Grundlagenfragen, sondern
auch das gemeinsame Arbeiten, das Abarbeiten an philosophisch-
theologischen Themen, wesentlich ist, wie beispielsweise das er-
wihnte kontrovers theologische Thema der Vorsehung und des
Handelns Gottes. Dass das Handeln Gottes und die Vorsehung ein
kontrovers diskutiertes Feld der Theologie ist, auch und gerade im
deutschsprachigen Raum, diirfte, nicht zuletzt aufgrund der zahlrei-
chen unterschiedlichen Wortmeldungen zum Thema, offensichtlich
sein.” Wir haben diese quaestio disputata zum Anlass genommen, die
Frage nach Gottes Vorsehung und Handeln aus verschiedenen
Perspektiven — insbesondere aus der Perspektive des kontinental-
freiheitstheoretischen Denkens einerseits und der analytischen

* Genannt seien an dieser Stelle stellvertretend einige deutschsprachige Mono-
graphien und Sammelbénde der letzten Jahre: M. Breul, Gottes Geschichte. Eine
theologische Hermeneutik der Rede vom Handeln Gottes, Regensburg 2022; M.
Ruf, ,Handeln Gottes“. Zur Hermeneutik theologischer Rede von Gott, Tiibin-
gen 2022; L. Teuchert, Gottes transformatives Handeln. Eschatologische Perspek-
tivierung der Vorsehungslehre bei Romano Guardini, Christian Link und dem
»Open theism®, Gottingen 2018; B. P. Gocke/R. Schneider (Hrsg.), Gottes Han-
deln in der Welt. Probleme und Moglichkeiten aus Sicht der Theologie und ana-
lytischen Religionsphilosophie, Regensburg 2017; R. Biersack, Bittgebet und Got-
tes Vorsehung. Eine systematisch-theologische Studie zur Sinnhaftigkeit und
Wirksamkeit der Bitte an Gott, Sankt Ottilien 2015; R. Siebenrock/C. Amor
(Hrsg.), Handeln Gottes. Beitrage zur aktuellen Debatte, Freiburg i. Br. 2014; K.
von Stosch/M. Tatari (Hrsg.), Handeln Gottes — Antwort des Menschen, Pader-
born 2014; C. Bottigheimer, Wie handelt Gott in der Welt? Reflexionen im Span-
nungsfeld von Theologie und Naturwissenschaft, Freiburg i. Br. 2013; C. Biichner,
Wie kann Gott in der Welt wirken? Uberlegungen zu einer theologischen Herme-
neutik des Sich-Gebens, Freiburg i. Br. 2010; K. von Stosch, Gott — Macht — Ge-
schichte. Versuch einer theodizeesensiblen Rede vom Handeln Gottes in der
Welt, Freiburg i. Br. 2006; H. C. Schmidbaur, Gottes Handeln in Welt und Ge-
schichte. Eine trinitarische Theologie der Vorsehung, St. Ottilien 2003; A. von
Scheliha, Der Glaube an die gottliche Vorsehung. Eine religionssoziologische, ge-
schichtsphilosophische und theologiegeschichtliche Untersuchung, Stuttgart
1999; R. Bernhardt, Was heifit ,Handeln Gottes“? Eine Rekonstruktion der Lehre
von der Vorsehung, Giitersloh 1999; R. Kocher, Herausgeforderter Vorsehungs-
glaube. Die Lehre von der Vorsehung im Horizont der gegenwirtigen Theologie,
St. Ottilien 1999.



10 Simon Maria Kopf / Georg Essen

Denktradition andererseits, aber auch traditionelles tugendethisches
Erbe wurde gesichtet — zu beleuchten und miteinander ins Gesprich
zu kommen, welche Art des providentiellen Handelns Gottes ver-
niinftigerweise angenommen werden kann.

2. Aufbau des Sammelbandes

Der vorliegende Sammelband besteht aus drei Teilen sowie einer
ausfiithrlichen Einfithrung. Der erste Teil befasst sich mit einem klug-
heitsbasierten Modell, das als mogliche vermittelnde Position in die
deutsche Debatte eingeftihrt wird. Der zweite Teil prasentiert und
diskutiert analytische und der dritte Teil kontinentale Perspektiven
zur Vorsehung und zum Handeln Gottes. Jeder Teil besteht aus vier
Beitragen: ein Beitrag zur Vorsehung aus der jeweiligen Perspektive
mit ausfiihrlicher Replik sowie ein Beitrag zum Handeln Gottes mit
Replik. So wird der dialogische Charakter der diesem Sammelband
zugrunde liegenden Konferenz zum Ausdruck gebracht. Es geht um
das gemeinsame Erarbeiten von Losungsansitzen, bei dem sowohl
Gemeinsamkeiten als auch bleibende Differenzen zum Ausdruck
kommen. Ein abschlieSender Epilog fasst diese bleibenden Differen-
zen sowie die zentralen Themen der Konferenz zusammen.

Um den Leser:innen einen Uberblick zu verschaffen, fithrt Chris-
toph J. Amor im ersten Kapitel ausfiihrlich in die deutsche theologische
Debatte tiber Vorsechung und Handeln Gottes ein. Er geht dabei von
den Grundannahmen und der Sachlage zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts aus und zeichnet die Konturen der Debatte bis ins Heute nach,
um wesentliche Scheidepunkte zu identifizieren, wie etwa das moder-
ne naturwissenschaftliche Weltbild, die neuzeitliche Erkenntniskritik,
die Krise der theologischen Geschichtsinterpretation, die sich ange-
sichts der Grauel des 20. Jahrhunderts neu zuspitzende Theodizeepro-
blematik sowie eine katholische Engftihrung der Vorsehungslehre. Vor
diesem Hintergrund arbeitet Amor theologische Grundentscheidun-
gen heraus, die die Grundlage heutiger Vorsehungslehren bilden, da-
runter den Wandel der Vorsehungslehre von einer theologischen Welt-
erkldrung hin zu einer spirituell-geistlichen Trostlehre, eine gewisse
Asketisierung, vor allem aber die freiheitstheoretische Durchdringung
der Vorsehungslehre sowie die Zurtickstufung der Sicherheit der Vor-
sehung zu einem risikohaften gottlichen Unterfangen.



Einleitung 11

Anschlieffend wird im ersten Teil des Sammelbandes, nicht zu-
letzt aufgrund der zunehmenden Bedeutung der Tugenden (revival
of virtues) in verschiedenen Bereichen, wie etwa in der Ethik (virtue
ethics), der Epistemologie (virtue epistemology) oder auch in den
Rechtswissenschaften (virtue jurisprudence), ein eigenstindiges Mo-
dell als Diskussionsvorschlag prisentiert, das im weitesten Sinne tu-
gendbasiert (virtue-based) oder genauer gesagt klugheitsbasiert (pru-
dential) genannt werden kann. Die These lautet, dass die gottliche
Vorsehung nicht nur ein (transeuntes) Handeln Gottes in der Welt
bezeichnet, sondern in Analogie zur menschlichen Vorsehung und
zur Tugend der Klugheit insbesondere als ein auf ein Ziel hin aus-
richtendes Anordnen der Dinge gedacht und ausgelegt werden kann.

Im zweiten Kapitel erortert Bruno Niederbacher aus analytischer
Perspektive inwieweit (1) das klugheitsbasierte Verstindnis, wonach
Gottes Vorsehung Gottes effizientes Planungswissen hinsichtlich sei-
nes Handelns in der Schopfung ist, zuriickgefithrt werden kann auf
(2) das handlungsbasierte Verstindnis, wonach Gottes Vorsehung
nichts anderes als Gottes Handeln bzw. Wollen in der Schépfung
ist, oder (3) das wissensbasierte Verstindnis, wonach Gottes Vor-
sehung nichts anderes als Gottes Wissen ist. Mit Riickgriff auf die
aristotelische Tradition der Tugendlehre bei Thomas von Aquin pri-
sentiert Niederbacher sieben Thesen zur Klugheit, die er als rechtes
Uberlegen-Konnen in Bezug auf das Handeln versteht: 1. Klugheit
ist eine Tugend im vollen Sinn, das heifdt 2. eine kognitive Fihigkeit,
die 3. den guten Willen voraussetzt. Die Klugheit bezieht sich 4. auf
das Gute des gesamten menschlichen Lebens und befihigt 5. zum
rechten Zu-Rate-Gehen, richtigen Urteilen und effizienten Anord-
nen. Das setzt einerseits 6. die Erkenntnis von Allgemeinem und
Partikuldrem voraus und andererseits, dass in der Klugheit 7. meh-
rere Fihigkeiten zusammenlaufen. Niederbacher kommt zum
Schluss, dass sich (1) das klugheitsbasierte Modell dadurch von den
Modellen (2) und (3) unterscheidet, dass hier mit ,,Vorsehung“
»Gottes partikuldres praktisches Wissen gemeint ist, welches Gott
im Begriff ist zu realisieren und dessen Realisierung auf das gottliche
Gut ausgerichtet ist.“

Oliver Wintzek gibt in seiner Replik auf Niederbacher aus frei-
heitstheoretischer Sicht zu bedenken, dass Gottes Vorsehung als
Plan und Lenkung, als ,kluge“ Hinordnung auf ein Ziel, die Kontin-
genz und menschliche Freiheit verunmogliche und deshalb duf8erst



12 Simon Maria Kopf / Georg Essen

problematisch erscheine. Mit Blick auf Thomas von Aquin versucht
Wintzek zunidchst die Vorstellung der Vorsehung Gottes als univer-
sales Kausalgeschehen (,,Universalverursachung®) zu iiberwinden,
sonst gebe es keine , Eigentitigkeit jenseits der iibergeordneten gott-
lich-vorsehenden Lenkungstitigkeit“. Wintzek argumentiert: Wenn
alles Teil einer so verstandenen Vorsehung Gottes sei, gibe es keine
geschopfliche Eigenstindigkeit; es kann nicht ,,von einer eigenstindi-
gen Ausfithrung der universalen gottlichen Lenkung [...] gesprochen
werden, wo die beanspruchte Eigenursichlichkeit sich offenkundig
nur der Einsetzung seitens der umfassend verursachenden Lenkung
Gottes verdankt“. In einem zweiten Schritt argumentiert Wintzek un-
ter Zuriickweisung der klassischen Erst- und Zweitursachenlehre, He-
teronomie schlieffe Autonomie grundsitzlich aus; es konne — auch
mit Blick auf Gott — keine heteronom bewirkte menschliche Auto-
nomie geben. Wintzek kommt zum Schluss, dass auf ein Ziel hinord-
nen letztlich determinieren hiefle, womit eine freiheitsbasierte Kon-
tingenz durch das klugheitsbasierte Modell verunmaoglicht sei.

Im vierten Kapitel greift Simon Maria Kopf den Begrift der
menschlichen Vorsehung und die von Bruno Niederbacher dargeleg-
te Tugend der Klugheit auf, um deren Anwendbarkeit auf Gott und
seine Vorsehung zu priifen. Nach einer kurzen dogmatischen Ver-
gewisserung geht Kopf auf den weit verbreiteten Einwand ein, dass
alles ,,ordinative“ Denken tberholt sei und, um es im Begriffspaar
von Reinhold Bernhardt zu sagen, ,aktualistisch® ausgelegt werden
misse, und dass daher klassisch-dogmatische Aussagen, wonach
Gott ,,Ursprung und Ziel“ der Dinge ist, keine Teleologie der Schop-
fungs- bzw. Vorsehungsordnung einschlieffen. Kopf hingegen argu-
mentiert, dass Vorsehung ihrem Wesen nach teleologisch ist, dass
aber die Art der Teleologie sehr wohl zur Disposition stehe. An-
schlieffend faltet er aus, dass die Klugheit und insbesondere die
menschliche Vorsehung ein zumindest fiir das ordinative Paradigma
interessantes kreatiirliches Analogat darstelle, auf dessen Basis die
gottliche Vorsehung durch eine dreifache Transformation (via affir-
mativa, via negativa, via eminentiae) modelliert werden kann. Aller-
dings, so Kopf weiter, stelle sich im Zuge dessen die berechtigte Fra-
ge nach der Natur dieser Analogie sowie des der Transformation
zugrunde liegenden Gottesbegriffs. Kopf schligt abschlieffend die
Unterscheidung zwischen ratio und executio der Vorsehung vor, um
in einem Briickenschlag analytische und kontinentale Beitrige zu-



Einleitung 13

sammen denken zu koénnen, zumindest insofern sie intellektuelle
und voluntative Traditionen reprasentieren.

In seiner Replik stellt Reinhold Bernhardt funf Rickfragen. Die
erste betrifft die Analogielehre: ,,Worin besteht der ontische, logische
und erkenntnistheoretische Status dieser Analogie?“ Er fragt also,
um welche Art der Analogie es sich handelt: um eine blofe Explika-
tion, die keinen Erkenntnisgewinn darstellen wiirde, oder um eine
auf der analogia entis fuflende Analogie, die dann aber einen Seins-
zusammenhang zwischen menschlicher und géttlicher Klugheit pos-
tulieren muss. Gerade eine solche analogia entis aber wird in der
protestantischen Theologie im Gefolge von Karl Barth abgelehnt,
womit sich die Frage nach der Erkenntnisquelle und daher — zumin-
dest aus protestantischer Sicht — nach der Bibel stellt. Die zweite
Riickfrage betrifft die bibelexegetische Begriindung des Zuganges.
Die Bibel lege eine aktualistische, keine ordinative Sichtweise nahe,
argumentiert Bernhardt; ein klugheitsbasierter Ansatz liefle sich da-
her ,,biblisch nur mit Miihe begriinden®, womit die Frage der analo-
gia entis wieder ins Zentrum riickt. Nach Karl Barth kann nicht von
Gottes Wesen her nach dem Handeln gefragt werden; vielmehr kann
das Wesen nur aufgrund seines Handelns bestimmt werden; Gottes
Wesen ist mit seinem Wirken ident. Die dritte Riickfrage betrifft die
Denkfigur der konditionalen Notwendigkeit. Bernhardt zeigt, dass
die neccesitas consequentiae einerseits mit Boethius und Thomas
von Aquin logisch und andererseits mit Johannes Duns Scotus kau-
sal ausgelegt werden kann. Daher ist die Notwendigkeit entweder
durch Gottes Wissen bedingt oder das Wissen durch geschopfliche
Tatsachen. Das wirft viertens die Frage nach der Verursachung auf:
»Wenn mit dem Wissen aber kein Wollen verbunden ist, bezieht es
sich lediglich auf die Feststellung dessen, was der Fall ist, nicht aber
auf ein Bewirken des jeweiligen Ereignisses im Sinne der effektiven
Anordnung.“ Wenn aber das Anordnen Teil der Vorsehung ist, stelle
sich die Frage nach der Kompatibilitit von menschlicher Freiheit
und gottlicher Mitwirkung. Bernhardt betont diesbeziiglich: ,Je
mehr eine Handlung Gott zugeschrieben wird, umso weniger kann
sie dem Menschen zugeschrieben werden und umgekehrt.“ Bern-
hardt hingegen legt die Vorsehung im Sinne der Wort-Gottes-Theo-
logie als performatives Wort Gottes aus. Um Wirkung zu entfalten,
muss das Wort gehort und beantwortet werden. Handeln Gottes
setzt somit die Tatigkeit des Menschen voraus. Als fiinften Bereich



14 Simon Maria Kopf / Georg Essen

problematisiert Bernhardt die Forderung nach Objektivitit des
Handelns Gottes (,,Vergegenstindlichung®); demgegeniiber betont
er, dass Handeln Gottes wesentlich an Verstehenszusammenhinge
gekniipft ist. Abschlieffend deutet Bernhardt sein eigenes Verstind-
nis der Vorsehung an, wonach Gottes Vorsehung als Kraftfeld ver-
standen werden kann, ndmlich als ein pneumatologisch gedeutetes
effektives Kraftfeld, das die Wirksamkeit und Prisenz Gottes als
Wortgeschehen darstellt.

Im zweiten Teil des Sammelbandes werden analytische Konzepte
der Vorsehung und des Handelns Gottes prisentiert und diskutiert.

Im sechsten Kapitel stellt Johannes Grissl verschiedene analyti-
sche Modell der Vorsehung vor, wobei er die gottliche Vorsehung
einfithrt als ,eine Vorausplanung oder Lenkung der Geschichte
durch einen intentional handelnden, gottlichen Akteur, die darauf
abzielt, Geschopfe zum Heil zu fithren.“ Erklirtes Ziel ist es, liberta-
rische Willensfreiheit mit der Vorsehungslehre in Einklang zu brin-
gen. Grossls Frage lautet: Kann Gott garantieren, dass seine Schop-
fungsziele erreicht werden, wenn er seine Schopfung in Freiheit
entldsst? Grossl argumentiert fiir eine univoke Gottesrede, um die
notige begriffliche Prizision aufrechtzuerhalten, setzt ein personales
Gottesverstandnis voraus und identifiziert den theologischen Deter-
minismus und den Offenen Theismus (in seiner Hochrisikovarian-
te) als die Extrempositionen in der aktuellen Debatte. Gegeniiber
gingig vertretenen Theorien in der analytischen Debatte, wie etwa
dem Molinismus, dem simple knowledge-Modell in verschiedenen
Varianten, g6ttlichen Kontingenzplinen oder einer statistischen De-
termination, favorisiert Grossl den restriktiven Libertarismus, wo-
nach die Freiheit des Menschen eingeschrinkt ist. Nach einer Erldu-
terung christologischer Implikationen kommt Grossl zum Schluss,
dass analytische Vorsehungskonzepte — entgegen Rahners Axiom
der direkten Proportionalitit — ein disproportionales Verhiltnis
von menschlicher Freiheit und gottlicher Vorsehung annehmen: ,Je
starker der Freiheitsbegriff, desto grofer ist das Risiko, das Gott mit
seiner Schopfung eingeht.

In ihrer Replik bezweifelt Barbara Hallensleben, dass die analyti-
sche Methode, zumindest in der von Johannes Grossl vorgetragenen
Form, in der Theologie — im Gegensatz zur Religionsphilosophie —
angemessen ist, da der Gegenstand der Theologie, Gott, dem Wesen
nach ein Mysterium sei. Daher erscheine fraglich, ob Wesentliches



Einleitung 15

tiber Gott definiert bzw. auf den Begriff gebracht werden kann, wie
das analytische Zuginge oft suggerieren: ,In der Regel muss sich die
Methode am Gegenstand bewahren — hier wird die Methode selbst
zum Priifstein fir das, was gedacht werden kann und darf.“ Der An-
spruch auf Eindeutigkeit gehe damit fehl. Anschlieflend wendet sich
Hallensleben der utilitaristischen Herangehensweise an die Vor-
sehungslehre und dem libertarischen Freiheitsideal zu, das ohne in-
haltliche Vorgaben und Bindung gedacht werde: ,Gottes Willkiir-
freiheit wird nicht ausgeschlossen, sondern nur einem nicht niher
reflektierten Kriterium unterworfen: dem grofitmoglichen Glick
der grofitmoglichen Zahl.“ Hallensleben argumentiert fiir eine Re-
habilitierung des Naturbegriffs und schldgt vor, Natur und Person
in Gott enger zusammenzudenken. Das hat auch Auswirkungen auf
den Freiheitsbegriff in Gott, der dann an seine Natur und moralische
Normen gebunden ist. Auf dieser Grundlage stellt sich Hallensleben
schlie8lich gegen eine Zuriickweisung von Rahners Axiom, wonach
kreatiirlicher Eigenstand und Abhingigkeit von Gott proportional —
und eben nicht, wie in kreatiirlichen Fillen, disproportional — seien.
Eine Symmetrie zwischen Gott und Geschopf, wie sie Grossl offen-
sichtlich annehme, miisse theologisch vermieden werden. Die An-
sicht, dass Geschopfe mehr Eigenstand haben, je mehr sie von Gott
abhingen, wird von Hallensleben schopfungstheologisch begriindet.
Diese Sicht entziehe der von Grossl angestrebten Risikominimierung
und der dazu nétigen Finschrankung der menschlichen Freiheit den
Boden, da Gott und Geschopf nicht im Konkurrenzmodell gedacht
werden — zumal der Vorschlag Grossls paradox ausfalle, da die letzt-
lich entscheidende Kategorie die der Sicherheit (durch Risikomini-
mierung) sei und nicht, wie urspriinglich angekiindigt, die libertari-
sche Freiheit. Hallensleben kommt zum Schluss: ,,Das deklarierte
Freiheitspathos wird in der vorgetragenen Argumentation in we-
sentlichen Punkten nicht eingelost.*

Im folgenden Beitrag legt Georg Gasser ein dispositionales Modell
des besonderen Handelns Gottes vor. In Abgrenzung zum Hu-
me’schen Wunderbegriff kritisiert Gasser das zugrunde liegende
Naturverstindnis, wonach der Begriff der Natur mit notwendigen
Naturgesetzen verbunden sei: ,[D]er Hume’sche Begriff des Natur-
gesetzes [macht] Wunder nicht nur hochst unwahrscheinlich (eine
Annahme, die [...] als plausibel akzeptiert werden kann), sondern
eigentlich begrifflich unmoglich, da ein Wunder ein Naturgesetz ver-



16 Simon Maria Kopf / Georg Essen

letzen wiirde, aber ein solcher Verstof3 per definitionem nicht vor-
kommen kann®, weil die Naturgesetze als ausnahmslose Regulariti-
ten bestimmt worden sind. Gasser hingegen versteht unter einem
Wunder ein von Gott bewirktes Ereignis, das logisch moglich, aber
von Natur aus unméglich ist. Gasser schldgt vor, Naturgesetze nicht
als ausnahmslose Regelmifligkeiten zu verstehen, sondern — gemif3
dem sogenannten ,normativen Ansatz“ von Naturgesetzen — einer
dispositionalen Theorie zu folgen: ,Ein Naturgesetz bezieht sich
[...] auf die Dispositionen des Verhaltens, die typischen Individuen
einer zu spezifizierenden Art zukommen.“ Ein Naturgesetz besage
hingegen nicht, wie ein Individuum einer bestimmten Art sich not-
wendigerweise verhalte, da es eine Norm angebe, von der Abwei-
chungen (in seltenen Fillen) moglich seien. Kausalitit ist zu verste-
hen als die Manifestation von Dispositionen oder Kriften, die dazu
tendieren, sich auf bestimmte Art und Weise zu manifestieren. Ein
Wunder ist dann laut Gasser keine Durchbrechung von Naturgeset-
zen, sondern eine nur Gott mogliche Aktualisierung von geschopf-
lichen Dispositionen, die im natiirlichen Kausalverlauf verborgen
seien. Eine dispositionale Theorie des Wunders besagt also, dass
Gott verborgene Dispositionen von Geschopfen aktivieren kann,
um bestimmte Ereignisse hervorzubringen. Die Naturgesetze bleiben
dabei giiltig, da ihre dispositionale Grundlage bestehen bleibt. Gas-
ser legt abschlieflend vier mogliche Antworten auf den Einwand vor,
dass ein so verstandenes Wunder die geschopfliche Eigenstandigkeit
und Kausalitit unterlaufe, unter anderem jene, dass jedes Geschopf
»die grundlegende Disposition besitz[t], fiir Gottes Heilshandeln of-
fen zu sein.“

In ihrer Replik unterzieht Sarah Rosenhauer das dispositionale
Modell der Wunder einer eingehenden Kritik aus freiheitstheoreti-
scher Sicht, reagiert auf zahlreiche Einwinde gegen den ihren Aus-
fithrungen zugrunde liegenden Freiheitsbegriff und legt schliellich
eine freiheitstheoretische Alternative zur Grundlegung des besonde-
ren Handelns Gottes vor. Rosenhauer wendet zunichst ein, dass ein
dispositionales Modell des besonderen Handelns Gottes die
Theodizeeproblematik verschirft: ,,Wenn Gott in seinem Wirken an
und in der Natur einen derart groflen Spielraum hat, dann fragt
man sich, warum natiirliches Ubel [...] vorkommt und nicht
dadurch von Gott verhindert wird, dass er in die verborgenen Dis-
positionen [...] eingreift, um natiirliches Ubel zu verhindern. Thr



Einleitung 17

zweiter Finwand lautet, dass ein dispositionsontologisches Kausali-
taitsmodell Gottes Handeln und menschliche Freiheit in Konkurrenz
setze und damit menschliche Freiheit einzuschrinken drohe: ,,Gott
muss sein Wirken einschrinken, muss sich zuriicknehmen, damit
geschopflicher Eigenstand mdoglich ist.“ Rosenhauer favorisiert ein
personales Freiheitsdenken, um die Freiheit des Menschen zu be-
griinden, die im dispositionsontologischen Modell nicht hinrei-
chend gewahrt sei: ,obwohl die gottliche Wirkung dabei nicht als
etwas den Menschen duflerlich Zwingendes und Uberwiltigendes
verstanden wird, ist es doch insofern kompetitiv angelegt, als es Got-
tes Wirken ist, das bestimmt, welche Disposition verwirklicht wird,
und nicht der Mensch in seinem freien Willen.“ Auch ein dispositio-
nales Handeln Gottes am Menschen miisse freiheitsvermittelt sein.
Rosenhauer verteidigt das freiheitstheoretische Denken gegen zwei
giangige Finwinde: den Vorwurf des Relativismus und der Herr-
schaftsformigkeit. Im Gegensatz zu diesen Einwinden plidiert sie
fiir eine Radikalisierung statt einer Authebung der Freiheit. Rosen-
hauer kommt zum Schluss, dass Wunder letztlich nur personal als
Gottes liebende Freisetzung von Freiheit aufgefasst werden kénnen:
»Wunder sind nicht Ereignisse kausaler Bestimmung, sondern Ereig-
nisse der Ent-Bestimmung, der Befreiung oder Freisetzung ge-
schopflicher Freiheit.“

Der dritte Teil befasst sich mit der Vorsehung und dem Handeln
Gottes aus kontinentaler Perspektive.

Georg Essen argumentiert, dass angesichts der Tatsache, dass der
Glaube an Gottes Walten als Vorsehung fiir das Christliche grund-
legend ist, die in der theologischen Forschung weithin begegnende
Unsicherheit iiberrasche, worauf dieser sich beziehe und was mit
ihm gemeint sei. Dafiir verantwortlich sei, so Essens Urteil, unter
anderem die Eigentiimlichkeit seiner dogmenbhistorischen Herkunft
in der Spitantike. Einerseits entspringe der Vorsehungsbegriff dem
biblischen Bekenntnis zu Gottes Treue, die sich in der Geschichte
im Selbsterweis ihres Offenbarwerdens zeigt. Andererseits erfahre
der Vorsehungsbegriff im Zuge der theologischen Aufnahme helle-
nistischen Denkens in der Spitantike eine entscheidende Umdeu-
tung, sofern und weil nunmehr Vorsehung auf den Begriff einer
Welt bezogen wird, die in sich selbst teleologisch strukturiert ist.
Erst durch diesbeziigliche Rezeptionsvorginge kollidieren im Begriff
der Vorsehung Gottes Allmacht und menschliche Freiheit, so die



18 Simon Maria Kopf / Georg Essen

Analyse von Essen. All dies habe zu ,erheblichen Schwierigkeiten ge-
fithrt, die ,gottliche Weltregierung* zuriickzubinden an die biblisch
bezeugte schopferische Freiheit Gottes in seinem spontanen und
kontingenten Geschichtshandeln.“ Die kosmologische Ordnung
konne aber keinesfalls dem gottlichen Freiheitshandeln vorgeordnet
sein, so Essen. Die skizzierte Situation der Vorsehungslehre werfe
damit die Frage nach dem Wesen Gottes auf: Welcher Gottesbegriff
liegt der Vorsehungslehre zugrunde? Anhand dreier Beispiele, nim-
lich dem ,,Pantheismusstreit“ von 1785, dem ,,Atheismusstreit von
1798/99 sowie dem ,, Theismusstreit® von 1811/12, thematisiert Es-
sen, wie die Wesenseigenschaften Gottes theologisch zu bestimmen
und zu begriinden sind. Als Minimalbedingung fiir die christliche
Rede von Gott und seiner Vorsehung nennt Essen die Idee Gottes
als vollkommene Freiheit. Er argumentiert, dass das Wesen Gottes
fiir uns aber erst durch die Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Chris-
tus zugidnglich wird, womit alle theologischen Aussagen iiber das
Wesen Gottes offenbarungstheologisch begriindet werden miissen:
»Theologisch verhilt es sich [...] so, dass Aussagen iiber das Wesen
Gottes — unter Einschluss der dem Wesen zugehorigen Eigen-
schaften — aus Gottes Offenbarungshandeln zu erkennen sind.“ Vor
diesem Hintergrund kommt Essen zum Schluss, dass die Vorsehung
als Gottes Geschichtsmichtigkeit zu verstehen sei, als einen Akt der
gottlichen Selbstbegrenzung zugunsten geschaffener Freiheit, und
die Geschichte ,als das Kommerzium zwischen der freilassenden
Freiheit Gottes und der freigelassenen Freiheit des Menschen.

In seiner Replik argumentiert Martin Breul, dass eine freiheits-
theoretisch formulierte Rede von der Vorsehung bzw. vom Handeln
Gottes, auf das sich Breul in seinem Beitrag fokussiert, wie sie Georg
Essen im Gefolge von Thomas Propper verteidigt, wichtige Wei-
chenstellungen fiir eine theologische Hermeneutik der Rede vom
Handeln Gottes enthilt. Die Vorziige dieses Ansatzes bestehen nach
Breul in einer konsequenten Verabschiedung des Suchens nach kau-
salen Bezugspunkten des Handelns Gottes, der Betonung der Ambi-
guitit der Rede vom Handeln Gottes sowie der Achtung der
menschlichen Freiheit angesichts des gottlichen Handelns. Anschlie-
Bend kontrastiert Breul diese Vorziige mit drei kritischen Anfragen.
Die erste betrifft die von Essen vorgeschlagene Verhiltnisbestim-
mung von Vernunft und Offenbarung: ,Wenn Schopfer und Ge-
schopfe frei sind [...], dann ist es nicht konsequent, das theologische



Einleitung 19

Wissen um diesen freien Gott in einem Offenbarungsgeschehen zu
verorten, welches durch Disambiguititen eine freie Relation zwi-
schen Schopfer und Geschopf gerade wieder verunmoglicht. Breul
schldgt deshalb vor, den freiheitstheoretischen Ansatz von einem
theologischen Begriindungsexternalismus zu befreien. Die zweite
Anfrage betrifft den Anthropozentrismus des Ansatzes, wonach
Handeln Gottes nur durch den Menschen vermittelt, niemals aber
jenseits der menschlichen Freiheit erfolgen kann, wie etwa bei einem
Handeln Gottes in der Natur: ,,Handeln Gottes jenseits der symboli-
schen Realisierung unbedingter Freiheit in der Geschichte ist aus-
geschlossen. Die dritte Anfrage betrifft schliellich die Frage der In-
tersubjektivitit, die bei Essen nur eine konsekutive, nicht aber
konstitutive Rolle spiele. Freiheit entstehe aber, so Breul, sie liege
nicht immer schon vor; dabei sei das Phinomen der Intersubjektivi-
tit entscheidend. Breul wendet daher ein, dass die Intersubjektivitit
gewissermaflen die Moglichkeitsbedingung von Freiheit als der zen-
tralen Kategorie des freiheitstheoretischen Ansatzes sei, weshalb
Essen nicht (allein) von der Subjektivitit ausgehen konne. Das phi-
losophische Problem der Intersubjektivitit spiegle sich auch auf der
theologischen Ebene wider, nimlich in der Christozentrik Essens,
weshalb eine intersubjektive Offnung hin zu einem trinititstheologi-
schen Verstindnis des Handelns Gottes wiinschenswert wire; das
Handeln des Heiligen Geistes, so der Vorschlag von Breul, sei die
»Moglichkeitsbedingung der Anerkennung eines Geschehnisses als
gottliches Handeln auf subjektiver Ebene.“ Auf dieser Basis skizziert
Breul abschlieflend eine alternative Rede vom Handeln Gottes, das
kollektiv-intentionale Modell, das auf der ,kollektiven Intentionali-
tat“ aufbaut und als intersubjektiv orientierte Fortschreibung eines
personalen Ansatzes verstanden werden kann.

Im folgenden Beitrag wihlt Thomas Schiirtl-Trendel einen kon-
tinentalen Zugang zum Handeln Gottes, indem er die analytischen
Ansitze von William J. Abraham, Jeffrey Koperski und Uwe Meixner
kritisch begutachtet und den in analytischen Kreisen beliebten
agenskausalen Ansatz fiir das spezielle gottliche Handeln als unzu-
reichend zurtickweist. In diesen Ansdtzen zeige sich vielmehr eine
gewisse neue Mythologie, die Schirtl an drei Beispielen aufzuzeigen
versucht. Erstens fragt er mit Blick auf ein von Abraham genanntes,
konkretes Beispiel gottlicher Intervention an, welche Kriterien fur
ein spezielles gottliches Handeln genannt werden konnen: Braucht



20 Simon Maria Kopf / Georg Essen

es, um das Theodizeeproblem nicht iiberbordend zuzuspitzen, nicht
eine ,,Bagatell-Untergrenze“? Zudem kritisiert Schirtl bei der ana-
lytischen Deutung solcher Ereignisse ein ,,Nuss-und-Schalen-Kon-
zept“, wonach zwar ,glaubensbasierte Interpretationen [wie Scha-
len] um glaubensbestirkende Ereignisse gelagert” werden, im Kern
aber eine direkte gottliche Intervention postuliert wird. Zweitens
kritisiert Schirtl Koperskis dekretalistische Interpretation der Natur-
gesetze, einerseits aufgrund der Inhaltsleere seines analytischen
Handlungsbegriffs, andererseits aufgrund des drohenden ,unge-
zihmten theistischen Voluntarismus“. Drittens hilt Schirtl fest,
dass Meixner in seiner analytischen Auslegung den Dualismus so
weit treibe, dass es zu einer theologisch bedenklichen gnostisieren-
den Entkorperung komme. Schirtl kommt zum Schluss, dass ana-
lytische Ansitze zu einer neuen Mythologie neigen: ,,Wird eine vehe-
mente und im Namen biblischer Theologie vorgetragene Kritik an
einer angeblich naturalismusaffinen Entmythologisierung des gott-
lichen Handelns in der Welt nicht lediglich mit einer anderen, gnos-
tisierenden Mythologie ersetzt [...]?“ Schirtl lehnt daher agenskau-
sale Ansitze ab, besonders wenn sie iiber die Allmacht Gottes
ausgelegt werden: erstens, weil agenskausale Interventionen Gottes
Absolutheit und die Asymmetrie des Gott-Welt-Verhiltnisses in Fra-
ge stellen wiirden, und zweitens, weil die so verstandene Personalitit
Gottes mit seiner omni- bzw. dezentrischen Ubiquitdt in Spannung
stehe. Abschlieffend nennt Schirtl drei wesentliche Kriterien fiir ein
theologisches Modell des Handelns Gottes, das sich an der Inkarna-
tion und dem Kreuzestod Jesu Christi orientieren miisse: (1) Gottes
Verhiltnis zur Welt ist kenotisch, das heifdt selbstentiuflernd sowie
asymmetrisch; (2) Gottes Wirken in der Welt ist strikt am Modus
der Selbst-Identifikation orientiert, das heif3t an der Inkarnation,
die Identitdt in Differenz schaffe; (3) Gottes Wirken zeigt sich an
der Transformation von Welt und ist damit deutungsoffen.
Christine Biichner stimmt in ihrer Replik mit Thomas Schartl-
Trendel darin iiberein, dass agenskausale Ansitze aus kontinental-
hermeneutischer Sicht methodisch fragwiirdig sind. Biichner betont
die Vieldeutigkeit von biblischen Texten, deren Deutung kein kau-
sal-interventionistisches Handeln Gottes erfordere: ,,Die biblischen
Texte bezeugen also nicht nur und nicht einmal vorrangig einen be-
stimmend eingreifenden Gott, sondern durchgehend auch einen ge-
sprachigen, sein-lassenden, affizierten, (mit-)leidenden Gott.“ Ent-



Einleitung 21

scheidend sei, hermeneutisch gesehen, die eigene Erfahrung und
Gottesvorstellung, mit der man den Texten begegne: Biichner ver-
tritt die These, dass die Frage, ob Gott auf die Welt Einfluss nehmen
kann, mit unseren Deutungen zu tun hat. Das Handeln Gottes ver-
steht sie dabei im Sinne des Modells der ,operativen Prisenz“
(R. Bernhardt). Um eine Konkurrenz zwischen dem Handeln Gottes
und der Geschopfe auszuschliefien, betont Biichner die Asymmetrie
des Gott-Welt-Verhiltnisses, wonach die Welt von Gott abhingig ist,
aber Gott nicht von der Welt. Allerdings wendet sie zugleich ein:
Wenn Gottes Handeln mit Schirtl als selbstdezentrierend, inkarna-
torisch und transformativ gedeutet wird, dann hinge Gottes Han-
deln vom Menschen ab. Gott wird also von der Welt abhingig.
Darin sieht Biichner einer Aporie: ,,Einerseits ermoglicht erst die ab-
solute Transzendenz [...] die intime Immanenz Gottes in der
Schopfung, so dass die Schopfung fiir Gott nicht einfach ein Gegen-
tiber ist [...]. Andererseits sind das Leben der Schépfung und Gottes
Leben, aus dem Gott die Schopfung leben lisst, aufgrund dieser Im-
manenz nicht mehr deutlich voneinander abgrenzbar. Wenn Gott
sein eigenes Leben in dieser Weise an uns hingt, steht dann seine
Transzendenz also nicht doch wieder infrage?* Biichner plidiert da-
her fiir ein Kippen der Transzendenz in die Immanenz und der Im-
manenz in die Transzendenz, unter anderem im Ruckgriff auf oko-
feministische Ansitze. Diese Perspektive faltet sie abschlieflend mit
Blick auf die Mystikerin Mechthild von Magdeburg weiter aus.

Den Abschluss des Sammelbandes bildet ein kurzer Epilog, in
dem, wie bereits erwihnt, die Konturen der Debatte und die iiber
die Einzelbeitrige hinausgehenden grundlegenden Fragestellungen
der diesem Sammelband zugrunde liegenden Konferenz nachge-
zeichnet werden.

Zum Schluss mochten die Herausgeber den Autor:innen dieses
Sammelbandes danken, dass sie sich in grofler Offenheit auf den
analytisch-kontinentalen Dialog eingelassen haben und sich dem
spannenden Thema ,,Vorsehung und Handeln Gottes“ gemeinsam
in Verschiedenheit angenihert haben. Ebenso danken sie der John
Templeton Foundation fiir die Finanzierung des dem Sammelband
zugrunde liegenden Forschungsprojekts,® Johanna Rahner und Tho-

¢ Die Forschung zu diesem Sammelband wurde durch das Projekt ,,New Hori-
zons for Science and Religion in Central and Eastern Europe® der University of



22 Simon Maria Kopf / Georg Essen

mas Soding fir die Aufnahme dieses Sammelbandes in die Reihe
Quaestiones disputatae und Clemens Carl vom Herder-Verlag fiir
die freundliche und kompetente Betreuung. In diesem Sinne hoffen
die Herausgeber, dass der vorliegende Sammelband dazu beitrigt, zu
verdeutlichen, dass es sowohl fiir kontinentale als auch fir analyti-
sche Denkformen zahlreiche und vielfiltige Wurzeln gibt, auch in
der deutschen philosophischen und theologischen Tradition, die da-
rauf warten, freigelegt und fruchtbar gemacht zu werden fiir die tra-
ditionsiibergreifende gegenwirtige theologische Diskussion.

Oxford unterstiitzt, das von der John Templeton Foundation finanziert wurde.
Die in der Publikation geduflerten Meinungen sind die der Autor:innen und
spiegeln nicht unbedingt die Meinung der John Templeton Foundation wider.



