
VORSEHUNG UND HANDELN GOTTES



QUAESTIONES DISPUTATAE

Begründet von
KARL RAHNER UND HEINRICH SCHLIER

Herausgegeben von
JOHANNA RAHNER UND THOMAS SÖDING

QD 331

VORSEHUNG UND HANDELN GOTTES

Internationaler Marken- und Titelschutz: Editiones Herder, Basel



VORSEHUNG UND HANDELN GOTTES

Analytische und kontinentale
Perspektiven im Dialog

Herausgegeben von
Simon Maria Kopf und Georg Essen



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: Elanders GmbH, Waiblingen
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-02331-6
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-84331-0



Inhalt

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7
Simon Maria Kopf / Georg Essen

„Lobe den Herren, der alles so herrlich regieret“. Vorsehung als
Sorgenkind zeitgenössischer Theologie – Eine Problemskizze . 23
Christoph J. Amor

I. Klugheitsbasiertes Modell

Klugheit und Vorsehung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45
Bruno Niederbacher SJ

Replik

Der Kompromiss des doctor communis. Gnädiges Mysterium
oder kompromittierendes Mirakel? . . . . . . . . . . . . . . . . 68
Oliver Wintzek

Menschliche Vorsehung als Teil der Tugend der Klugheit.
Eine Analogie für die göttliche Vorsehung? . . . . . . . . . . . 80
Simon Maria Kopf

Replik

Klugheit als Analogie für die göttliche Vorsehung? . . . . . . . 117
Reinhold Bernhardt

II. Analytische Perspektiven

Schöpfungsrisiko oder Erlösungsgarantie? Theologische
Herausforderungen analytischer Vorsehungskonzeptionen . . 149
Johannes Grössl

Replik

Kontingente Freiheit. Replik zum Beitrag von Johannes Grössl 167
Barbara Hallensleben

5



Handeln Gottes aus analytischer Perspektive . . . . . . . . . . 189
Georg Gasser

Replik

Jenseits des Bestimmens. Überlegungen zu einer freiheits-
theoretischen Grundlegung des Handelns Gottes . . . . . . . 216
Sarah Rosenhauer

III. Kontinentale Perspektiven

Die Personalität Gottes als Grund seines Weltverhältnisses.
Dogmatisch-methodische Überlegungen zum Glauben an die
göttliche Vorsehung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 249
Georg Essen

Replik

Intersubjektivität und die Rede vom Handeln Gottes.
Zur kollektiv-intentionalen Transformation des personalen
Modells des göttlichen Geschichtshandelns . . . . . . . . . . . 266
Martin Breul

Kenosis, Inkarnation, Transformation. Theologie des
Handelns Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 292
Thomas Schärtl-Trendel

Replik

Überlegungen zu einer reziproken Abhängigkeit von Gott und
Welt. Replik auf den Beitrag von Thomas Schärtl . . . . . . . . 324
Christine Büchner

Epilog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 335
Simon Maria Kopf / Georg Essen

Verzeichnis der Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . 341

Inhalt6



Einleitung

Simon Maria Kopf / Georg Essen

„Wir müssen reden“, konstatierte unlängst ein Sammelband in der
Reihe Quaestiones disputatae mit dem Titel „Analytische und Kon-
tinentale Theologie im Dialog“.1 Was war passiert? „Zu lange hat
man nur noch aneinander vorbeigelebt, zu sehr sich in der Verschie-
denheit eingerichtet, zu stark nur die eigenen Pläne verfolgt“2,
schrieben Hans-Joachim Höhn und Saskia Wendel als Einleitung in
den analytisch-kontinentalen Dialog. Diverse Spannungen zwischen
analytisch und kontinental gesinnten Theolog:innen und Philoso-
ph:innen – wenn man die Unterscheidung so treffen möchte – gibt
es im deutschsprachigen Raum schon länger, aber zahlreiche jüngere
Wortmeldungen und Publikationen haben die Situation latenter
Animositäten sichtlich zugespitzt.3 Wie Benedikt Paul Göcke und

1 H.-J. Höhn/S. Wendel/G. Reimann/J. Tappen, Einleitung, in: H.-J. Höhn/S.
Wendel/G. Reimann/J. Tappen (Hrsg.), Analytische und Kontinentale Theologie
im Dialog, Freiburg i. Br. 2021, 9 –16, 9.
2 Ebd.
3 B. P. Göcke, Glaubensreflexion ist kein Glasperlenspiel. Wie wissenschaftlich ist
die katholische Theologie?, in: Herder Korrespondenz 1/2017, 33 –36; M. Striet,
Wunderbar, man streitet sich. Katholische Kirche – willkommen in der Moderne,
in: Herder Korrespondenz 2/2017, 13 –16; M. Schüßler, Das Waterloo der Theo-
logie ist das Leben, nicht so sehr das Denken, in: Feinschwarz, 04.05.2017,
https://www.feinschwarz.net/das-waterloo-der-theologie-ist-das-leben-nicht-das-
denken. Siehe in weiterer Folge auch B. P. Göcke, Über den Begriff der Metaphysik
in der Theologie. Die leere Bibliothek, in: Herder Korrespondenz 3/2021, 25 –27;
B. P. Göcke, Zur Debatte um die „Theologie der Freiheit“. Keine Freiheitstheorie
ohne Metaphysik, in: Herder Korrespondenz 2/2018, 30–33; C. Bauer, Allianzen
im Widerstreit? Zur Internationalität deutschsprachiger Theologie zwischen ana-
lytischen und kontinentalen Diskurswelten, in: Theologische Revue 118 (2022),
1–22 sowie zahlreiche Repliken im Münsteraner Forum für Theologie und Kirche:
https://www.theologie-und-kirche.de/index.html. Des Weiteren sind auch die fol-
genden Streitschriften zum Thema Freiheit und Wahrheit zu nennen: K.-H. Men-
ke, Macht die Wahrheit frei oder die Freiheit wahr. Eine Streitschrift, Regensburg
2017; M. Striet, Ernstfall Freiheit. Arbeiten an der Schleifung einer Bastion, Frei-
burg i. Br. 2018. Parallel zur theologischen Debatte gab es eine philosophische De-
batte in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung (FAZ), ausgelöst durch M. Frank,

7



Thomas Schärtl-Trendel kürzlich festhielten, hat sich in der deutsch-
sprachigen Theologie seit 2017 eine neue, handfeste Debatte entzün-
det, in deren Zentrum sich verschiedene theologische Denkformen –
im Speziellen Denkmodelle analytischer und kontinentaler Prove-
nienz – weitgehend unvermittelt gegenüberstehen.4 Ein erster Schritt
in Richtung gemeinsamer Diskurs waren zwei Konferenzen, die dem
oben erwähnten Sammelband vorausgingen. Soll dieser philoso-
phisch-theologische Diskurs weitere Früchte bringen, gilt es, den
Dialog zwischen analytisch und kontinental geprägten Denker:innen
fortzusetzen und auf spezifische Sachthemen auszuweiten. Der Gra-
ben in der deutschen Debatte wird sich nicht über Nacht schließen –
und dennoch oder gerade deswegen sind Brückenschläge wichtig.

1. Die Frage nach Gottes Handeln und Vorsehung

Dieser Sammelband beabsichtigt einen solchen Brückenschlag zwi-
schen analytischer und kontinentaler Theologie in Form einer ge-
meinsamen Analyse und Diskussion des systematisch drängenden
und zunehmend unter Druck geratenen Themenbereichs des Han-
delns Gottes und der göttlichen Vorsehung. Kann heute noch ver-
antwortbar von einem Handeln Gottes in der Welt gesprochen wer-
den? Ist die Vorsehung ein dogmatischer Traktat, der unverändert
gelehrt werden kann? Oder sind die Anfragen an Gottes Handeln
und Vorsehung zu groß geworden, um in einer naturwissenschaft-
lich geprägten Welt und nach den Katastrophen des 20. Jahrhun-
derts schlichtweg vom Handeln Gottes und der Vorsehung zu spre-
chen? Vor dem Hintergrund dieser Fragen verwundert es nicht, dass
der Themenkomplex „Vorsehung und Handeln Gottes“ in den letz-

Hegel wohnt hier nicht mehr, in: FAZ, 24.09.2015; T. Rosefeldt, Wir sollten mit
eigenen Worten denken, in: FAZ, 14.10.2015; R.-P. Horstmann, Ein Schisma in
der Philosophie?, in: FAZ, 11.11.2015; C. Taylor, Was ohne Deutung bleibt, ist leer,
in: FAZ, 16.01.2016; siehe hierzu auch W. Löffler, Wer hat Angst vor analytischer
Philosophie. Zu einem immer noch getrübten Verhältnis, in: Stimmen der Zeit
6/2007, 375–388. Für eine überblicksartige Hinführung zur Debatte, siehe D.
Stammer, Und sie redeten wirklich … miteinander!, in: Feinschwarz, 09.06.2018,
https://www.feinschwarz.net/und-sie-redeten-wirklich-miteinander.
4 B. P. Göcke/T. Schärtl, Vorwort, in: B. P. Göcke/T. Schärtl (Hrsg.), Freiheit ohne
Wirklichkeit? Anfragen an eine Denkform, Münster 2020, VII–IX, VII.

Simon Maria Kopf / Georg Essen8



ten Jahrzehnten in der deutschsprachigen Theologie vermehrt unter
die Lupe genommen worden ist.

Dieser Sammelband ist also von der Überzeugung getragen, dass
für ein interessiertes Miteinander und gegenseitig-wertschätzendes
Verständnis nicht nur Methoden- und Grundlagenfragen, sondern
auch das gemeinsame Arbeiten, das Abarbeiten an philosophisch-
theologischen Themen, wesentlich ist, wie beispielsweise das er-
wähnte kontrovers theologische Thema der Vorsehung und des
Handelns Gottes. Dass das Handeln Gottes und die Vorsehung ein
kontrovers diskutiertes Feld der Theologie ist, auch und gerade im
deutschsprachigen Raum, dürfte, nicht zuletzt aufgrund der zahlrei-
chen unterschiedlichen Wortmeldungen zum Thema, offensichtlich
sein.5 Wir haben diese quaestio disputata zum Anlass genommen, die
Frage nach Gottes Vorsehung und Handeln aus verschiedenen
Perspektiven – insbesondere aus der Perspektive des kontinental-
freiheitstheoretischen Denkens einerseits und der analytischen

5 Genannt seien an dieser Stelle stellvertretend einige deutschsprachige Mono-
graphien und Sammelbände der letzten Jahre: M. Breul, Gottes Geschichte. Eine
theologische Hermeneutik der Rede vom Handeln Gottes, Regensburg 2022; M.
Ruf, „Handeln Gottes“. Zur Hermeneutik theologischer Rede von Gott, Tübin-
gen 2022; L. Teuchert, Gottes transformatives Handeln. Eschatologische Perspek-
tivierung der Vorsehungslehre bei Romano Guardini, Christian Link und dem
„Open theism“, Göttingen 2018; B. P. Göcke/R. Schneider (Hrsg.), Gottes Han-
deln in der Welt. Probleme und Möglichkeiten aus Sicht der Theologie und ana-
lytischen Religionsphilosophie, Regensburg 2017; R. Biersack, Bittgebet und Got-
tes Vorsehung. Eine systematisch-theologische Studie zur Sinnhaftigkeit und
Wirksamkeit der Bitte an Gott, Sankt Ottilien 2015; R. Siebenrock/C. Amor
(Hrsg.), Handeln Gottes. Beiträge zur aktuellen Debatte, Freiburg i. Br. 2014; K.
von Stosch/M. Tatari (Hrsg.), Handeln Gottes – Antwort des Menschen, Pader-
born 2014; C. Böttigheimer, Wie handelt Gott in der Welt? Reflexionen im Span-
nungsfeld von Theologie und Naturwissenschaft, Freiburg i. Br. 2013; C. Büchner,
Wie kann Gott in der Welt wirken? Überlegungen zu einer theologischen Herme-
neutik des Sich-Gebens, Freiburg i. Br. 2010; K. von Stosch, Gott – Macht – Ge-
schichte. Versuch einer theodizeesensiblen Rede vom Handeln Gottes in der
Welt, Freiburg i. Br. 2006; H. C. Schmidbaur, Gottes Handeln in Welt und Ge-
schichte. Eine trinitarische Theologie der Vorsehung, St. Ottilien 2003; A. von
Scheliha, Der Glaube an die göttliche Vorsehung. Eine religionssoziologische, ge-
schichtsphilosophische und theologiegeschichtliche Untersuchung, Stuttgart
1999; R. Bernhardt, Was heißt „Handeln Gottes“? Eine Rekonstruktion der Lehre
von der Vorsehung, Gütersloh 1999; R. Kocher, Herausgeforderter Vorsehungs-
glaube. Die Lehre von der Vorsehung im Horizont der gegenwärtigen Theologie,
St. Ottilien 21999.

9Einleitung



Denktradition andererseits, aber auch traditionelles tugendethisches
Erbe wurde gesichtet – zu beleuchten und miteinander ins Gespräch
zu kommen, welche Art des providentiellen Handelns Gottes ver-
nünftigerweise angenommen werden kann.

2. Aufbau des Sammelbandes

Der vorliegende Sammelband besteht aus drei Teilen sowie einer
ausführlichen Einführung. Der erste Teil befasst sich mit einem klug-
heitsbasierten Modell, das als mögliche vermittelnde Position in die
deutsche Debatte eingeführt wird. Der zweite Teil präsentiert und
diskutiert analytische und der dritte Teil kontinentale Perspektiven
zur Vorsehung und zum Handeln Gottes. Jeder Teil besteht aus vier
Beiträgen: ein Beitrag zur Vorsehung aus der jeweiligen Perspektive
mit ausführlicher Replik sowie ein Beitrag zum Handeln Gottes mit
Replik. So wird der dialogische Charakter der diesem Sammelband
zugrunde liegenden Konferenz zum Ausdruck gebracht. Es geht um
das gemeinsame Erarbeiten von Lösungsansätzen, bei dem sowohl
Gemeinsamkeiten als auch bleibende Differenzen zum Ausdruck
kommen. Ein abschließender Epilog fasst diese bleibenden Differen-
zen sowie die zentralen Themen der Konferenz zusammen.

Um den Leser:innen einen Überblick zu verschaffen, führt Chris-
toph J. Amor im ersten Kapitel ausführlich in die deutsche theologische
Debatte über Vorsehung und Handeln Gottes ein. Er geht dabei von
den Grundannahmen und der Sachlage zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts aus und zeichnet die Konturen der Debatte bis ins Heute nach,
um wesentliche Scheidepunkte zu identifizieren, wie etwa das moder-
ne naturwissenschaftliche Weltbild, die neuzeitliche Erkenntniskritik,
die Krise der theologischen Geschichtsinterpretation, die sich ange-
sichts der Gräuel des 20. Jahrhunderts neu zuspitzende Theodizeepro-
blematik sowie eine katholische Engführung der Vorsehungslehre. Vor
diesem Hintergrund arbeitet Amor theologische Grundentscheidun-
gen heraus, die die Grundlage heutiger Vorsehungslehren bilden, da-
runter den Wandel der Vorsehungslehre von einer theologischen Welt-
erklärung hin zu einer spirituell-geistlichen Trostlehre, eine gewisse
Asketisierung, vor allem aber die freiheitstheoretische Durchdringung
der Vorsehungslehre sowie die Zurückstufung der Sicherheit der Vor-
sehung zu einem risikohaften göttlichen Unterfangen.

Simon Maria Kopf / Georg Essen10



Anschließend wird im ersten Teil des Sammelbandes, nicht zu-
letzt aufgrund der zunehmenden Bedeutung der Tugenden (revival
of virtues) in verschiedenen Bereichen, wie etwa in der Ethik (virtue
ethics), der Epistemologie (virtue epistemology) oder auch in den
Rechtswissenschaften (virtue jurisprudence), ein eigenständiges Mo-
dell als Diskussionsvorschlag präsentiert, das im weitesten Sinne tu-
gendbasiert (virtue-based) oder genauer gesagt klugheitsbasiert (pru-
dential) genannt werden kann. Die These lautet, dass die göttliche
Vorsehung nicht nur ein (transeuntes) Handeln Gottes in der Welt
bezeichnet, sondern in Analogie zur menschlichen Vorsehung und
zur Tugend der Klugheit insbesondere als ein auf ein Ziel hin aus-
richtendes Anordnen der Dinge gedacht und ausgelegt werden kann.

Im zweiten Kapitel erörtert Bruno Niederbacher aus analytischer
Perspektive inwieweit (1) das klugheitsbasierte Verständnis, wonach
Gottes Vorsehung Gottes effizientes Planungswissen hinsichtlich sei-
nes Handelns in der Schöpfung ist, zurückgeführt werden kann auf
(2) das handlungsbasierte Verständnis, wonach Gottes Vorsehung
nichts anderes als Gottes Handeln bzw. Wollen in der Schöpfung
ist, oder (3) das wissensbasierte Verständnis, wonach Gottes Vor-
sehung nichts anderes als Gottes Wissen ist. Mit Rückgriff auf die
aristotelische Tradition der Tugendlehre bei Thomas von Aquin prä-
sentiert Niederbacher sieben Thesen zur Klugheit, die er als rechtes
Überlegen-Können in Bezug auf das Handeln versteht: 1. Klugheit
ist eine Tugend im vollen Sinn, das heißt 2. eine kognitive Fähigkeit,
die 3. den guten Willen voraussetzt. Die Klugheit bezieht sich 4. auf
das Gute des gesamten menschlichen Lebens und befähigt 5. zum
rechten Zu-Rate-Gehen, richtigen Urteilen und effizienten Anord-
nen. Das setzt einerseits 6. die Erkenntnis von Allgemeinem und
Partikulärem voraus und andererseits, dass in der Klugheit 7. meh-
rere Fähigkeiten zusammenlaufen. Niederbacher kommt zum
Schluss, dass sich (1) das klugheitsbasierte Modell dadurch von den
Modellen (2) und (3) unterscheidet, dass hier mit „Vorsehung“
„Gottes partikuläres praktisches Wissen gemeint ist, welches Gott
im Begriff ist zu realisieren und dessen Realisierung auf das göttliche
Gut ausgerichtet ist.“

Oliver Wintzek gibt in seiner Replik auf Niederbacher aus frei-
heitstheoretischer Sicht zu bedenken, dass Gottes Vorsehung als
Plan und Lenkung, als „kluge“ Hinordnung auf ein Ziel, die Kontin-
genz und menschliche Freiheit verunmögliche und deshalb äußerst

Einleitung 11



problematisch erscheine. Mit Blick auf Thomas von Aquin versucht
Wintzek zunächst die Vorstellung der Vorsehung Gottes als univer-
sales Kausalgeschehen („Universalverursachung“) zu überwinden,
sonst gebe es keine „Eigentätigkeit jenseits der übergeordneten gött-
lich-vorsehenden Lenkungstätigkeit“. Wintzek argumentiert: Wenn
alles Teil einer so verstandenen Vorsehung Gottes sei, gäbe es keine
geschöpfliche Eigenständigkeit; es kann nicht „von einer eigenständi-
gen Ausführung der universalen göttlichen Lenkung […] gesprochen
werden, wo die beanspruchte Eigenursächlichkeit sich offenkundig
nur der Einsetzung seitens der umfassend verursachenden Lenkung
Gottes verdankt“. In einem zweiten Schritt argumentiert Wintzek un-
ter Zurückweisung der klassischen Erst- und Zweitursachenlehre, He-
teronomie schließe Autonomie grundsätzlich aus; es könne – auch
mit Blick auf Gott – keine heteronom bewirkte menschliche Auto-
nomie geben. Wintzek kommt zum Schluss, dass auf ein Ziel hinord-
nen letztlich determinieren hieße, womit eine freiheitsbasierte Kon-
tingenz durch das klugheitsbasierte Modell verunmöglicht sei.

Im vierten Kapitel greift Simon Maria Kopf den Begriff der
menschlichen Vorsehung und die von Bruno Niederbacher dargeleg-
te Tugend der Klugheit auf, um deren Anwendbarkeit auf Gott und
seine Vorsehung zu prüfen. Nach einer kurzen dogmatischen Ver-
gewisserung geht Kopf auf den weit verbreiteten Einwand ein, dass
alles „ordinative“ Denken überholt sei und, um es im Begriffspaar
von Reinhold Bernhardt zu sagen, „aktualistisch“ ausgelegt werden
müsse, und dass daher klassisch-dogmatische Aussagen, wonach
Gott „Ursprung und Ziel“ der Dinge ist, keine Teleologie der Schöp-
fungs- bzw. Vorsehungsordnung einschließen. Kopf hingegen argu-
mentiert, dass Vorsehung ihrem Wesen nach teleologisch ist, dass
aber die Art der Teleologie sehr wohl zur Disposition stehe. An-
schließend faltet er aus, dass die Klugheit und insbesondere die
menschliche Vorsehung ein zumindest für das ordinative Paradigma
interessantes kreatürliches Analogat darstelle, auf dessen Basis die
göttliche Vorsehung durch eine dreifache Transformation (via affir-
mativa, via negativa, via eminentiae) modelliert werden kann. Aller-
dings, so Kopf weiter, stelle sich im Zuge dessen die berechtigte Fra-
ge nach der Natur dieser Analogie sowie des der Transformation
zugrunde liegenden Gottesbegriffs. Kopf schlägt abschließend die
Unterscheidung zwischen ratio und executio der Vorsehung vor, um
in einem Brückenschlag analytische und kontinentale Beiträge zu-

Simon Maria Kopf / Georg Essen12



sammen denken zu können, zumindest insofern sie intellektuelle
und voluntative Traditionen repräsentieren.

In seiner Replik stellt Reinhold Bernhardt fünf Rückfragen. Die
erste betrifft die Analogielehre: „Worin besteht der ontische, logische
und erkenntnistheoretische Status dieser Analogie?“ Er fragt also,
um welche Art der Analogie es sich handelt: um eine bloße Explika-
tion, die keinen Erkenntnisgewinn darstellen würde, oder um eine
auf der analogia entis fußende Analogie, die dann aber einen Seins-
zusammenhang zwischen menschlicher und göttlicher Klugheit pos-
tulieren muss. Gerade eine solche analogia entis aber wird in der
protestantischen Theologie im Gefolge von Karl Barth abgelehnt,
womit sich die Frage nach der Erkenntnisquelle und daher – zumin-
dest aus protestantischer Sicht – nach der Bibel stellt. Die zweite
Rückfrage betrifft die bibelexegetische Begründung des Zuganges.
Die Bibel lege eine aktualistische, keine ordinative Sichtweise nahe,
argumentiert Bernhardt; ein klugheitsbasierter Ansatz ließe sich da-
her „biblisch nur mit Mühe begründen“, womit die Frage der analo-
gia entis wieder ins Zentrum rückt. Nach Karl Barth kann nicht von
Gottes Wesen her nach dem Handeln gefragt werden; vielmehr kann
das Wesen nur aufgrund seines Handelns bestimmt werden; Gottes
Wesen ist mit seinem Wirken ident. Die dritte Rückfrage betrifft die
Denkfigur der konditionalen Notwendigkeit. Bernhardt zeigt, dass
die neccesitas consequentiae einerseits mit Boethius und Thomas
von Aquin logisch und andererseits mit Johannes Duns Scotus kau-
sal ausgelegt werden kann. Daher ist die Notwendigkeit entweder
durch Gottes Wissen bedingt oder das Wissen durch geschöpfliche
Tatsachen. Das wirft viertens die Frage nach der Verursachung auf:
„Wenn mit dem Wissen aber kein Wollen verbunden ist, bezieht es
sich lediglich auf die Feststellung dessen, was der Fall ist, nicht aber
auf ein Bewirken des jeweiligen Ereignisses im Sinne der effektiven
Anordnung.“ Wenn aber das Anordnen Teil der Vorsehung ist, stelle
sich die Frage nach der Kompatibilität von menschlicher Freiheit
und göttlicher Mitwirkung. Bernhardt betont diesbezüglich: „Je
mehr eine Handlung Gott zugeschrieben wird, umso weniger kann
sie dem Menschen zugeschrieben werden und umgekehrt.“ Bern-
hardt hingegen legt die Vorsehung im Sinne der Wort-Gottes-Theo-
logie als performatives Wort Gottes aus. Um Wirkung zu entfalten,
muss das Wort gehört und beantwortet werden. Handeln Gottes
setzt somit die Tätigkeit des Menschen voraus. Als fünften Bereich

Einleitung 13



problematisiert Bernhardt die Forderung nach Objektivität des
Handelns Gottes („Vergegenständlichung“); demgegenüber betont
er, dass Handeln Gottes wesentlich an Verstehenszusammenhänge
geknüpft ist. Abschließend deutet Bernhardt sein eigenes Verständ-
nis der Vorsehung an, wonach Gottes Vorsehung als Kraftfeld ver-
standen werden kann, nämlich als ein pneumatologisch gedeutetes
effektives Kraftfeld, das die Wirksamkeit und Präsenz Gottes als
Wortgeschehen darstellt.

Im zweiten Teil des Sammelbandes werden analytische Konzepte
der Vorsehung und des Handelns Gottes präsentiert und diskutiert.

Im sechsten Kapitel stellt Johannes Grössl verschiedene analyti-
sche Modell der Vorsehung vor, wobei er die göttliche Vorsehung
einführt als „eine Vorausplanung oder Lenkung der Geschichte
durch einen intentional handelnden, göttlichen Akteur, die darauf
abzielt, Geschöpfe zum Heil zu führen.“ Erklärtes Ziel ist es, liberta-
rische Willensfreiheit mit der Vorsehungslehre in Einklang zu brin-
gen. Grössls Frage lautet: Kann Gott garantieren, dass seine Schöp-
fungsziele erreicht werden, wenn er seine Schöpfung in Freiheit
entlässt? Grössl argumentiert für eine univoke Gottesrede, um die
nötige begriffliche Präzision aufrechtzuerhalten, setzt ein personales
Gottesverständnis voraus und identifiziert den theologischen Deter-
minismus und den Offenen Theismus (in seiner Hochrisikovarian-
te) als die Extrempositionen in der aktuellen Debatte. Gegenüber
gängig vertretenen Theorien in der analytischen Debatte, wie etwa
dem Molinismus, dem simple knowledge-Modell in verschiedenen
Varianten, göttlichen Kontingenzplänen oder einer statistischen De-
termination, favorisiert Grössl den restriktiven Libertarismus, wo-
nach die Freiheit des Menschen eingeschränkt ist. Nach einer Erläu-
terung christologischer Implikationen kommt Grössl zum Schluss,
dass analytische Vorsehungskonzepte – entgegen Rahners Axiom
der direkten Proportionalität – ein disproportionales Verhältnis
von menschlicher Freiheit und göttlicher Vorsehung annehmen: „Je
stärker der Freiheitsbegriff, desto größer ist das Risiko, das Gott mit
seiner Schöpfung eingeht.“

In ihrer Replik bezweifelt Barbara Hallensleben, dass die analyti-
sche Methode, zumindest in der von Johannes Grössl vorgetragenen
Form, in der Theologie – im Gegensatz zur Religionsphilosophie –
angemessen ist, da der Gegenstand der Theologie, Gott, dem Wesen
nach ein Mysterium sei. Daher erscheine fraglich, ob Wesentliches

Simon Maria Kopf / Georg Essen14



über Gott definiert bzw. auf den Begriff gebracht werden kann, wie
das analytische Zugänge oft suggerieren: „In der Regel muss sich die
Methode am Gegenstand bewähren – hier wird die Methode selbst
zum Prüfstein für das, was gedacht werden kann und darf.“ Der An-
spruch auf Eindeutigkeit gehe damit fehl. Anschließend wendet sich
Hallensleben der utilitaristischen Herangehensweise an die Vor-
sehungslehre und dem libertarischen Freiheitsideal zu, das ohne in-
haltliche Vorgaben und Bindung gedacht werde: „Gottes Willkür-
freiheit wird nicht ausgeschlossen, sondern nur einem nicht näher
reflektierten Kriterium unterworfen: dem größtmöglichen Glück
der größtmöglichen Zahl.“ Hallensleben argumentiert für eine Re-
habilitierung des Naturbegriffs und schlägt vor, Natur und Person
in Gott enger zusammenzudenken. Das hat auch Auswirkungen auf
den Freiheitsbegriff in Gott, der dann an seine Natur und moralische
Normen gebunden ist. Auf dieser Grundlage stellt sich Hallensleben
schließlich gegen eine Zurückweisung von Rahners Axiom, wonach
kreatürlicher Eigenstand und Abhängigkeit von Gott proportional –
und eben nicht, wie in kreatürlichen Fällen, disproportional – seien.
Eine Symmetrie zwischen Gott und Geschöpf, wie sie Grössl offen-
sichtlich annehme, müsse theologisch vermieden werden. Die An-
sicht, dass Geschöpfe mehr Eigenstand haben, je mehr sie von Gott
abhängen, wird von Hallensleben schöpfungstheologisch begründet.
Diese Sicht entziehe der von Grössl angestrebten Risikominimierung
und der dazu nötigen Einschränkung der menschlichen Freiheit den
Boden, da Gott und Geschöpf nicht im Konkurrenzmodell gedacht
werden – zumal der Vorschlag Grössls paradox ausfalle, da die letzt-
lich entscheidende Kategorie die der Sicherheit (durch Risikomini-
mierung) sei und nicht, wie ursprünglich angekündigt, die libertari-
sche Freiheit. Hallensleben kommt zum Schluss: „Das deklarierte
Freiheitspathos wird in der vorgetragenen Argumentation in we-
sentlichen Punkten nicht eingelöst.“

Im folgenden Beitrag legt Georg Gasser ein dispositionales Modell
des besonderen Handelns Gottes vor. In Abgrenzung zum Hu-
me’schen Wunderbegriff kritisiert Gasser das zugrunde liegende
Naturverständnis, wonach der Begriff der Natur mit notwendigen
Naturgesetzen verbunden sei: „[D]er Hume’sche Begriff des Natur-
gesetzes [macht] Wunder nicht nur höchst unwahrscheinlich (eine
Annahme, die […] als plausibel akzeptiert werden kann), sondern
eigentlich begrifflich unmöglich, da ein Wunder ein Naturgesetz ver-

Einleitung 15



letzen würde, aber ein solcher Verstoß per definitionem nicht vor-
kommen kann“, weil die Naturgesetze als ausnahmslose Regularitä-
ten bestimmt worden sind. Gasser hingegen versteht unter einem
Wunder ein von Gott bewirktes Ereignis, das logisch möglich, aber
von Natur aus unmöglich ist. Gasser schlägt vor, Naturgesetze nicht
als ausnahmslose Regelmäßigkeiten zu verstehen, sondern – gemäß
dem sogenannten „normativen Ansatz“ von Naturgesetzen – einer
dispositionalen Theorie zu folgen: „Ein Naturgesetz bezieht sich
[…] auf die Dispositionen des Verhaltens, die typischen Individuen
einer zu spezifizierenden Art zukommen.“ Ein Naturgesetz besage
hingegen nicht, wie ein Individuum einer bestimmten Art sich not-
wendigerweise verhalte, da es eine Norm angebe, von der Abwei-
chungen (in seltenen Fällen) möglich seien. Kausalität ist zu verste-
hen als die Manifestation von Dispositionen oder Kräften, die dazu
tendieren, sich auf bestimmte Art und Weise zu manifestieren. Ein
Wunder ist dann laut Gasser keine Durchbrechung von Naturgeset-
zen, sondern eine nur Gott mögliche Aktualisierung von geschöpf-
lichen Dispositionen, die im natürlichen Kausalverlauf verborgen
seien. Eine dispositionale Theorie des Wunders besagt also, dass
Gott verborgene Dispositionen von Geschöpfen aktivieren kann,
um bestimmte Ereignisse hervorzubringen. Die Naturgesetze bleiben
dabei gültig, da ihre dispositionale Grundlage bestehen bleibt. Gas-
ser legt abschließend vier mögliche Antworten auf den Einwand vor,
dass ein so verstandenes Wunder die geschöpfliche Eigenständigkeit
und Kausalität unterlaufe, unter anderem jene, dass jedes Geschöpf
„die grundlegende Disposition besitz[t], für Gottes Heilshandeln of-
fen zu sein.“

In ihrer Replik unterzieht Sarah Rosenhauer das dispositionale
Modell der Wunder einer eingehenden Kritik aus freiheitstheoreti-
scher Sicht, reagiert auf zahlreiche Einwände gegen den ihren Aus-
führungen zugrunde liegenden Freiheitsbegriff und legt schließlich
eine freiheitstheoretische Alternative zur Grundlegung des besonde-
ren Handelns Gottes vor. Rosenhauer wendet zunächst ein, dass ein
dispositionales Modell des besonderen Handelns Gottes die
Theodizeeproblematik verschärft: „Wenn Gott in seinem Wirken an
und in der Natur einen derart großen Spielraum hat, dann fragt
man sich, warum natürliches Übel […] vorkommt und nicht
dadurch von Gott verhindert wird, dass er in die verborgenen Dis-
positionen […] eingreift,“ um natürliches Übel zu verhindern. Ihr

Simon Maria Kopf / Georg Essen16



zweiter Einwand lautet, dass ein dispositionsontologisches Kausali-
tätsmodell Gottes Handeln und menschliche Freiheit in Konkurrenz
setze und damit menschliche Freiheit einzuschränken drohe: „Gott
muss sein Wirken einschränken, muss sich zurücknehmen, damit
geschöpflicher Eigenstand möglich ist.“ Rosenhauer favorisiert ein
personales Freiheitsdenken, um die Freiheit des Menschen zu be-
gründen, die im dispositionsontologischen Modell nicht hinrei-
chend gewahrt sei: „obwohl die göttliche Wirkung dabei nicht als
etwas den Menschen äußerlich Zwingendes und Überwältigendes
verstanden wird, ist es doch insofern kompetitiv angelegt, als es Got-
tes Wirken ist, das bestimmt, welche Disposition verwirklicht wird,
und nicht der Mensch in seinem freien Willen.“ Auch ein dispositio-
nales Handeln Gottes am Menschen müsse freiheitsvermittelt sein.
Rosenhauer verteidigt das freiheitstheoretische Denken gegen zwei
gängige Einwände: den Vorwurf des Relativismus und der Herr-
schaftsförmigkeit. Im Gegensatz zu diesen Einwänden plädiert sie
für eine Radikalisierung statt einer Aufhebung der Freiheit. Rosen-
hauer kommt zum Schluss, dass Wunder letztlich nur personal als
Gottes liebende Freisetzung von Freiheit aufgefasst werden können:
„Wunder sind nicht Ereignisse kausaler Bestimmung, sondern Ereig-
nisse der Ent-Bestimmung, der Befreiung oder Freisetzung ge-
schöpflicher Freiheit.“

Der dritte Teil befasst sich mit der Vorsehung und dem Handeln
Gottes aus kontinentaler Perspektive.

Georg Essen argumentiert, dass angesichts der Tatsache, dass der
Glaube an Gottes Walten als Vorsehung für das Christliche grund-
legend ist, die in der theologischen Forschung weithin begegnende
Unsicherheit überrasche, worauf dieser sich beziehe und was mit
ihm gemeint sei. Dafür verantwortlich sei, so Essens Urteil, unter
anderem die Eigentümlichkeit seiner dogmenhistorischen Herkunft
in der Spätantike. Einerseits entspringe der Vorsehungsbegriff dem
biblischen Bekenntnis zu Gottes Treue, die sich in der Geschichte
im Selbsterweis ihres Offenbarwerdens zeigt. Andererseits erfahre
der Vorsehungsbegriff im Zuge der theologischen Aufnahme helle-
nistischen Denkens in der Spätantike eine entscheidende Umdeu-
tung, sofern und weil nunmehr Vorsehung auf den Begriff einer
Welt bezogen wird, die in sich selbst teleologisch strukturiert ist.
Erst durch diesbezügliche Rezeptionsvorgänge kollidieren im Begriff
der Vorsehung Gottes Allmacht und menschliche Freiheit, so die

Einleitung 17



Analyse von Essen. All dies habe zu „erheblichen Schwierigkeiten ge-
führt, die ‚göttliche Weltregierung‘ zurückzubinden an die biblisch
bezeugte schöpferische Freiheit Gottes in seinem spontanen und
kontingenten Geschichtshandeln.“ Die kosmologische Ordnung
könne aber keinesfalls dem göttlichen Freiheitshandeln vorgeordnet
sein, so Essen. Die skizzierte Situation der Vorsehungslehre werfe
damit die Frage nach dem Wesen Gottes auf: Welcher Gottesbegriff
liegt der Vorsehungslehre zugrunde? Anhand dreier Beispiele, näm-
lich dem „Pantheismusstreit“ von 1785, dem „Atheismusstreit“ von
1798/99 sowie dem „Theismusstreit“ von 1811/12, thematisiert Es-
sen, wie die Wesenseigenschaften Gottes theologisch zu bestimmen
und zu begründen sind. Als Minimalbedingung für die christliche
Rede von Gott und seiner Vorsehung nennt Essen die Idee Gottes
als vollkommene Freiheit. Er argumentiert, dass das Wesen Gottes
für uns aber erst durch die Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Chris-
tus zugänglich wird, womit alle theologischen Aussagen über das
Wesen Gottes offenbarungstheologisch begründet werden müssen:
„Theologisch verhält es sich […] so, dass Aussagen über das Wesen
Gottes – unter Einschluss der dem Wesen zugehörigen Eigen-
schaften – aus Gottes Offenbarungshandeln zu erkennen sind.“ Vor
diesem Hintergrund kommt Essen zum Schluss, dass die Vorsehung
als Gottes Geschichtsmächtigkeit zu verstehen sei, als einen Akt der
göttlichen Selbstbegrenzung zugunsten geschaffener Freiheit, und
die Geschichte „als das Kommerzium zwischen der freilassenden
Freiheit Gottes und der freigelassenen Freiheit des Menschen.“

In seiner Replik argumentiert Martin Breul, dass eine freiheits-
theoretisch formulierte Rede von der Vorsehung bzw. vom Handeln
Gottes, auf das sich Breul in seinem Beitrag fokussiert, wie sie Georg
Essen im Gefolge von Thomas Pröpper verteidigt, wichtige Wei-
chenstellungen für eine theologische Hermeneutik der Rede vom
Handeln Gottes enthält. Die Vorzüge dieses Ansatzes bestehen nach
Breul in einer konsequenten Verabschiedung des Suchens nach kau-
salen Bezugspunkten des Handelns Gottes, der Betonung der Ambi-
guität der Rede vom Handeln Gottes sowie der Achtung der
menschlichen Freiheit angesichts des göttlichen Handelns. Anschlie-
ßend kontrastiert Breul diese Vorzüge mit drei kritischen Anfragen.
Die erste betrifft die von Essen vorgeschlagene Verhältnisbestim-
mung von Vernunft und Offenbarung: „Wenn Schöpfer und Ge-
schöpfe frei sind […], dann ist es nicht konsequent, das theologische

Simon Maria Kopf / Georg Essen18



Wissen um diesen freien Gott in einem Offenbarungsgeschehen zu
verorten, welches durch Disambiguitäten eine freie Relation zwi-
schen Schöpfer und Geschöpf gerade wieder verunmöglicht.“ Breul
schlägt deshalb vor, den freiheitstheoretischen Ansatz von einem
theologischen Begründungsexternalismus zu befreien. Die zweite
Anfrage betrifft den Anthropozentrismus des Ansatzes, wonach
Handeln Gottes nur durch den Menschen vermittelt, niemals aber
jenseits der menschlichen Freiheit erfolgen kann, wie etwa bei einem
Handeln Gottes in der Natur: „Handeln Gottes jenseits der symboli-
schen Realisierung unbedingter Freiheit in der Geschichte ist aus-
geschlossen.“ Die dritte Anfrage betrifft schließlich die Frage der In-
tersubjektivität, die bei Essen nur eine konsekutive, nicht aber
konstitutive Rolle spiele. Freiheit entstehe aber, so Breul, sie liege
nicht immer schon vor; dabei sei das Phänomen der Intersubjektivi-
tät entscheidend. Breul wendet daher ein, dass die Intersubjektivität
gewissermaßen die Möglichkeitsbedingung von Freiheit als der zen-
tralen Kategorie des freiheitstheoretischen Ansatzes sei, weshalb
Essen nicht (allein) von der Subjektivität ausgehen könne. Das phi-
losophische Problem der Intersubjektivität spiegle sich auch auf der
theologischen Ebene wider, nämlich in der Christozentrik Essens,
weshalb eine intersubjektive Öffnung hin zu einem trinitätstheologi-
schen Verständnis des Handelns Gottes wünschenswert wäre; das
Handeln des Heiligen Geistes, so der Vorschlag von Breul, sei die
„Möglichkeitsbedingung der Anerkennung eines Geschehnisses als
göttliches Handeln auf subjektiver Ebene.“ Auf dieser Basis skizziert
Breul abschließend eine alternative Rede vom Handeln Gottes, das
kollektiv-intentionale Modell, das auf der „kollektiven Intentionali-
tät“ aufbaut und als intersubjektiv orientierte Fortschreibung eines
personalen Ansatzes verstanden werden kann.

Im folgenden Beitrag wählt Thomas Schärtl-Trendel einen kon-
tinentalen Zugang zum Handeln Gottes, indem er die analytischen
Ansätze von William J. Abraham, Jeffrey Koperski und Uwe Meixner
kritisch begutachtet und den in analytischen Kreisen beliebten
agenskausalen Ansatz für das spezielle göttliche Handeln als unzu-
reichend zurückweist. In diesen Ansätzen zeige sich vielmehr eine
gewisse neue Mythologie, die Schärtl an drei Beispielen aufzuzeigen
versucht. Erstens fragt er mit Blick auf ein von Abraham genanntes,
konkretes Beispiel göttlicher Intervention an, welche Kriterien für
ein spezielles göttliches Handeln genannt werden können: Braucht

Einleitung 19



es, um das Theodizeeproblem nicht überbordend zuzuspitzen, nicht
eine „Bagatell-Untergrenze“? Zudem kritisiert Schärtl bei der ana-
lytischen Deutung solcher Ereignisse ein „Nuss-und-Schalen-Kon-
zept“, wonach zwar „glaubensbasierte Interpretationen [wie Scha-
len] um glaubensbestärkende Ereignisse gelagert“ werden, im Kern
aber eine direkte göttliche Intervention postuliert wird. Zweitens
kritisiert Schärtl Koperskis dekretalistische Interpretation der Natur-
gesetze, einerseits aufgrund der Inhaltsleere seines analytischen
Handlungsbegriffs, andererseits aufgrund des drohenden „unge-
zähmten theistischen Voluntarismus“. Drittens hält Schärtl fest,
dass Meixner in seiner analytischen Auslegung den Dualismus so
weit treibe, dass es zu einer theologisch bedenklichen gnostisieren-
den Entkörperung komme. Schärtl kommt zum Schluss, dass ana-
lytische Ansätze zu einer neuen Mythologie neigen: „Wird eine vehe-
mente und im Namen biblischer Theologie vorgetragene Kritik an
einer angeblich naturalismusaffinen Entmythologisierung des gött-
lichen Handelns in der Welt nicht lediglich mit einer anderen, gnos-
tisierenden Mythologie ersetzt […]?“ Schärtl lehnt daher agenskau-
sale Ansätze ab, besonders wenn sie über die Allmacht Gottes
ausgelegt werden: erstens, weil agenskausale Interventionen Gottes
Absolutheit und die Asymmetrie des Gott-Welt-Verhältnisses in Fra-
ge stellen würden, und zweitens, weil die so verstandene Personalität
Gottes mit seiner omni- bzw. dezentrischen Ubiquität in Spannung
stehe. Abschließend nennt Schärtl drei wesentliche Kriterien für ein
theologisches Modell des Handelns Gottes, das sich an der Inkarna-
tion und dem Kreuzestod Jesu Christi orientieren müsse: (1) Gottes
Verhältnis zur Welt ist kenotisch, das heißt selbstentäußernd sowie
asymmetrisch; (2) Gottes Wirken in der Welt ist strikt am Modus
der Selbst-Identifikation orientiert, das heißt an der Inkarnation,
die Identität in Differenz schaffe; (3) Gottes Wirken zeigt sich an
der Transformation von Welt und ist damit deutungsoffen.

Christine Büchner stimmt in ihrer Replik mit Thomas Schärtl-
Trendel darin überein, dass agenskausale Ansätze aus kontinental-
hermeneutischer Sicht methodisch fragwürdig sind. Büchner betont
die Vieldeutigkeit von biblischen Texten, deren Deutung kein kau-
sal-interventionistisches Handeln Gottes erfordere: „Die biblischen
Texte bezeugen also nicht nur und nicht einmal vorrangig einen be-
stimmend eingreifenden Gott, sondern durchgehend auch einen ge-
sprächigen, sein-lassenden, affizierten, (mit-)leidenden Gott.“ Ent-

Simon Maria Kopf / Georg Essen20



scheidend sei, hermeneutisch gesehen, die eigene Erfahrung und
Gottesvorstellung, mit der man den Texten begegne: Büchner ver-
tritt die These, dass die Frage, ob Gott auf die Welt Einfluss nehmen
kann, mit unseren Deutungen zu tun hat. Das Handeln Gottes ver-
steht sie dabei im Sinne des Modells der „operativen Präsenz“
(R. Bernhardt). Um eine Konkurrenz zwischen dem Handeln Gottes
und der Geschöpfe auszuschließen, betont Büchner die Asymmetrie
des Gott-Welt-Verhältnisses, wonach die Welt von Gott abhängig ist,
aber Gott nicht von der Welt. Allerdings wendet sie zugleich ein:
Wenn Gottes Handeln mit Schärtl als selbstdezentrierend, inkarna-
torisch und transformativ gedeutet wird, dann hänge Gottes Han-
deln vom Menschen ab. Gott wird also von der Welt abhängig.
Darin sieht Büchner einer Aporie: „Einerseits ermöglicht erst die ab-
solute Transzendenz […] die intime Immanenz Gottes in der
Schöpfung, so dass die Schöpfung für Gott nicht einfach ein Gegen-
über ist […]. Andererseits sind das Leben der Schöpfung und Gottes
Leben, aus dem Gott die Schöpfung leben lässt, aufgrund dieser Im-
manenz nicht mehr deutlich voneinander abgrenzbar. Wenn Gott
sein eigenes Leben in dieser Weise an uns hängt, steht dann seine
Transzendenz also nicht doch wieder infrage?“ Büchner plädiert da-
her für ein Kippen der Transzendenz in die Immanenz und der Im-
manenz in die Transzendenz, unter anderem im Rückgriff auf öko-
feministische Ansätze. Diese Perspektive faltet sie abschließend mit
Blick auf die Mystikerin Mechthild von Magdeburg weiter aus.

Den Abschluss des Sammelbandes bildet ein kurzer Epilog, in
dem, wie bereits erwähnt, die Konturen der Debatte und die über
die Einzelbeiträge hinausgehenden grundlegenden Fragestellungen
der diesem Sammelband zugrunde liegenden Konferenz nachge-
zeichnet werden.

Zum Schluss möchten die Herausgeber den Autor:innen dieses
Sammelbandes danken, dass sie sich in großer Offenheit auf den
analytisch-kontinentalen Dialog eingelassen haben und sich dem
spannenden Thema „Vorsehung und Handeln Gottes“ gemeinsam
in Verschiedenheit angenähert haben. Ebenso danken sie der John
Templeton Foundation für die Finanzierung des dem Sammelband
zugrunde liegenden Forschungsprojekts,6 Johanna Rahner und Tho-

6 Die Forschung zu diesem Sammelband wurde durch das Projekt „New Hori-
zons for Science and Religion in Central and Eastern Europe“ der University of

21Einleitung



mas Söding für die Aufnahme dieses Sammelbandes in die Reihe
Quaestiones disputatae und Clemens Carl vom Herder-Verlag für
die freundliche und kompetente Betreuung. In diesem Sinne hoffen
die Herausgeber, dass der vorliegende Sammelband dazu beiträgt, zu
verdeutlichen, dass es sowohl für kontinentale als auch für analyti-
sche Denkformen zahlreiche und vielfältige Wurzeln gibt, auch in
der deutschen philosophischen und theologischen Tradition, die da-
rauf warten, freigelegt und fruchtbar gemacht zu werden für die tra-
ditionsübergreifende gegenwärtige theologische Diskussion.

Oxford unterstützt, das von der John Templeton Foundation finanziert wurde.
Die in der Publikation geäußerten Meinungen sind die der Autor:innen und
spiegeln nicht unbedingt die Meinung der John Templeton Foundation wider.

22 Simon Maria Kopf / Georg Essen


