EIN SINNVOLLER PLAN GOTTES?

Von der Teleologie des
gottlichen Willens

herausgegeben von
Christoph Bottigheimer und Alexis Fritz

HERDER 7~

~J)

FREIBURG - BASEL - WIEN



g MIX
Papier
FSC Fsce®C016368

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: Elanders GmbH, Waiblingen
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-02330-9
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-84329-7



Inhalt
Vorwort . . . . ... 7
Thematische Hinfihrung . . . . . ... . ... ... ... .. .. 9

Christoph Bottigheimer / Alexis Fritz

1. Schopfung

Durchkreuzte Pline? Bruch und Neuanfang in
alttestamentlichen Schopfungstexten . . . . . . .. ... . . .. 23
Kristin Weingart

Eine kosmische Katastrophe? Metaphysische Implikationen des

>malum morale“ . . . ... ... 44
Dirk Ansorge
Vom Sinn und Ziel gottlicher Ordnung . . . . ... .. ... .. 69

Christoph Bottigheimer

Weil’s ums Ganze geht. Die Kosmosvergessenheit in der
systematischen Eschatologie als Problemanzeige . . ... ... 92
Andreas Reitinger

II. Anthropologie

Ebenbild Gottes und Mit-Geschopf. Christliche Schopfungs-
ethik in Zeiten der Anthropozentrismus-Kritik . . . . . . . .. 117
Michael Rosenberger

Der leere Kosmos und Gottes Gegeniiber. Uber die Plausibilitit

der Rede vom ,Plan Gottes‘ in einem wissenschaftlichen

Zeitalter . . . . ... 142
Wolfgang Schoberth

Der Australopithecus als Ebenbild Gottes? Theologische
Anthropologie vor dem Hintergrund der menschlichen

Evolution . . . . .. . ... ... ... 165
Christina Aus der Au



6 Inhalt

Gegen Gott tiber den Menschen hinaus? Zur theologischen

Relevanz trans- und posthumanistischer Ideen . . . . . . . .. 181
Reinhold Esterbauer
Im Plan Gottes: Eine Krone der Schopfung? . . . .. . .. .. 202
Ulrich Liike

ITI. Ethik

Der eine Plan und die Diversitit der Welt. Philosophie-
historische Uberlegungen . . .. . .. . ... ... ... . .. . 223
Matthias Perkams

Interne und externe Teleologie. Was kann die Meta-Ethik zur
Debatte iiber Vorsehung beitragen? . . . . . . ... .. .. . .. 246
Henning Tegtmeyer

Der Plan Gottes und die Begriindung moralischer Normen.
Anfragen an eine Argumentationsfigur in der Morallehre des
katholischen Lehramts . . . . ... ...... ... ... ... . 263
Stephan Ernst

Ist es sinnvoll, von einem normativ signifikanten Plan Gottes
zusprechen? . . . ... 292
Christof Breitsameter

Zur Normativitit eines Plans. Die Rolle von Natur, Plan und
Gott in unseren normativen Uberzeugungen . . . . . . . . . . 313
Alexis Fritz

Personenregister . . . . . ... ... ... ... 345

Autorenverzeichnis . . . . . . .. .. ... ... ... ... 351



Vorwort

Der Band basiert auf einem Symposium, das auf Initiative der Lehr-
stithle fiir Moraltheologie und Fundamentaltheologie an der Katho-
lischen Universitit Eichstitt-Ingolstadt im Mirz 2022 in Ingolstadt
stattgefunden hat.

Das Forschungsthema ,,(K)ein sinnvoller Plan Gottes?“ ist inter-
disziplindr angelegt und beriihrt verschiedene Themenbereiche der
Theologie: Schopfungslehre, Anthropologie und Ethik. Im Zentrum
steht die Frage nach einem Schopfungs- bzw. Heilsplan Gottes. Ge-
meinhin bildet die Rede von einem gottlichen Plan eine wichtige
und selbstverstindliche Grundlage christlicher Theologie. Sowohl
in Bezug auf das schopferische als auch erlosende und heilschaffende
Tun Gottes wird von einer grundsitzlichen Teleologie ausgegangen
und damit verbunden dem Menschen nicht nur eine besondere Rol-
le zugedacht, sondern zusammen mit all dem von Gott Geschaffe-
nen auch eine zukinftige Vollendung verheifien. Daraus leitet sich
fir den Menschen sowohl ein Schopfungsauftrag als auch ein ent-
sprechendes moralisches Verhalten ab.

Im Gegensatz hierzu wird seitens der Naturwissenschaften, na-
mentlich der Evolutionsbiologie sowie der Kosmologie, eine Natur-
teleologie mehrheitlich in Abrede gestellt. Dieser Spannung nehmen
sich die in diesem Band zusammengefiihrten Beitrige an. Inwiefern
kann in der Theologie begriindetermaflen von einem Schopfungs-
plan Gottes gesprochen werden? Was konnten konkrete Inhalte sein
und worin wire das Sinnziel auszumachen? Wie konnte ein solcher
Schopfungs- und Heilsplan angesichts der Ergebnisse moderner Na-
turwissenschaften plausibel gemacht werden? Welche ethischen Im-
plikationen konnten mit ihm verbunden sein? Auf solche und dhn-
liche Fragen versucht der Band Antworten zu geben.

Ohne die Mithilfe Vieler hitte weder das Symposium stattfinden
noch dieser Band entstehen kénnen. Unser Dank gilt darum zu-
nichst allen Referentinnen und Referenten fiir die spontane und
kollegiale Zusammenarbeit sowohl auf der Tagung selbst als auch
fiir die Erstellung ihrer Beitrdge. Ohne die finanzielle Unterstiitzung
durch die Maximilan Bickhoff Universititstiftung, die Eichstitter



8 Vorwort

Universititsstiftung sowie die Stiftung ,Karpos® hitte die Tagung
nicht durchgefiihrt werden konnen, wofiir wir in besonderer Weise
Dank sagen. Ferner gilt unser ausdriicklicher Dank allen, die an der
Fertigstellung des Manuskripts mitgewirkt haben. An erster Stelle
sind hier Frau Wiebke Brandt, Frau Tabea Kett und Frau Verena
Lauerer zu nennen, die bei der Druckfassung der Beitrige maf3geb-
lich mitgearbeitet haben. Nicht zuletzt sei ein besonderer Dank an
Frau Edeltraud Halbig ausgesprochen, Sekretirin am Lehrstuhl fiir
Fundamentaltheologie, die geduldig und beharrlich nicht nur die
Tagung organisatorisch mit vorbereitet, sondern auch die Korres-
pondenzen gefiithrt und bei der Registererstellung mitgearbeitet hat.
Schliefilich sei den beiden Herausgebern der Reihe ,,Quaestiones
disputatae“, Frau Johanna Rahner und Herrn Thomas Séding, fiir
die Aufnahme dieses Bandes in die Reihe sehr herzlich gedankt,
ebenso Herrn Clemens Carl, Lektor beim Verlag Herder, fiir die rei-
bungslose und kooperative Zusammenarbeit

Eichstitt, im Marz 2023
Christoph Bottigheimer
Alexis Fritz



Thematische Hinfiihrung
Christoph Bottigheimer / Alexis Fritz

1. Einfiihrung

Die christliche Theologie geht von der Grundiiberzeugung aus, dass,
wie es u. a. im Johannesprolog zum Ausdruck kommt, alles, was ist,
durch den inkarnierten gottlichen Logos ins Dasein gerufen wurde.
Demzufolge kann die Schopfung nicht anders als logoshaft, d. h.
verniinftig gedacht werden. Mit Vernunfthaftigkeit korrelieren nicht
Willkiir und Zufall, sondern PlanméRigkeit und Sinnhaftigkeit.

Die Heilige Schrift wird von den Schopfungserzihlungen einer-
seits und dem eschatologischen Ausblick andererseits eingerahmt,
wodurch Geordnetheit und Zielgerichtetheit des schopferischen
Tuns Gottes zum Ausdruck gebracht werden. Alles von Gott ins Da-
sein Gerufene folgt einem bestimmten Plan, insofern es auf ein letz-
tes Sinnziel hingeordnet ist, nimlich am Ende aller Zeiten in den
gottlichen Urgrund zuriickzukehren, auf dass Gott inmitten seiner
Schopfung wohne.

So vertraut die Rede vom Schopfungs- und Heilsplan Gottes bzw.
von der Wohlgeordnetheit der Schopfung klingt, so sehr fillt auf,
dass die Uberzeugung, die Schopfung werde von Vernunft geleitet,
theologischerseits wenig bis kaum plausibel zu machen versucht
wird. Augenscheinlich wird die diesbeztigliche Leerstelle etwa ange-
sichts sinnwidriger Ereignisse und krisenhafter Szenarien. Weder in
der Pandemie noch in der tkologischen Krise wird von einem gott-
lichen Plan und der verheiflenen Zukunft in Form einer neuen
Schopfung gesprochen, sondern oftmals an die Verantwortung des
Menschen appelliert. Hingt die Zukunft allein vom Menschen ab?
Gibt es demnach doch keinen géttlichen Plan oder aber kann ihn
der Mensch ginzlich zunichtemachen? Wie verhilt sich offensicht-
lich Vernunftwidriges zur Vernunfthaftigkeit der Schopfung und
wie lidsst sich deren Ausgerichtetheit auf ein gottliches Sinnziel be-
griinden?

Nicht nur das Theodizee-Problem lidsst an der Verniinftigkeit und
Zielgerichtetheit der Welt zweifeln, auch in Auseinandersetzung mit



10 Christoph Bottigheimer / Alexis Fritz

den modernen Naturwissenschaften fillt es der Theologie zuneh-
mend schwerer, die Rede von einem planmifligen Schopfungshan-
deln Gottes einsichtig zu machen. Hier stellen sich oftmals Fragen,
die theologischerseits kaum zur Kenntnis genommen werden, weil
Schopfungslehre, Hamartiologie, Soteriologie und Eschatologie viel-
fach anthropozentrisch verengt sind. Wird indes die kosmische Di-
mension mit in Betracht gezogen, stellen sich sogleich eine Reihe
ganz grundlegender Fragen: Wie ldsst sich beispielsweise der Stin-
denfall des Menschen so denken, dass er Auswirkungen auf das ge-
samte Universum hat und darum die Schépfung insgesamt in ,,Ge-
burtswehen“ (Rom 8,22) liegt? Wie sollte es dem erst seit ca. 10.000
Generationen (ca. 200.000 Jahren) existierenden Menschen iiber-
haupt moglich gewesen sein, den schopferischen Plan fiir ein bereits
seit 13,7 Milliarden Jahren bestehendes Universum von unvorstell-
barem Ausmafl in Unordnung zu bringen? Wie kann angesichts ei-
ner sich selbst organisierenden Natur, die von natiirlicher Selektion
im Zusammenspiel mit Zufallsprozessen geprigt ist, die Rede von
der Verniinftigkeit und Sinnhaftigkeit der Welt einsichtig gemacht
werden? Stellen die Autonomie von Mensch und Welt einen Schop-
fungsplan, der womoglich auf die Zufallsbereiche fokussiert ist,
nicht grundsitzlich infrage? Wenn Schopfungslehre und Eschatolo-
gie miteinander zu korrelieren haben, weshalb existiert dann keine
elaborierte kosmologische Eschatologie? Mit kritischen Anfragen an
einen gottlichen Schopfungsplan setzen sich die Beitrdge des ersten
Teils dieses Bandes auseinander.

Mit der Rede vom gottlichen Schopfungs- und Erlgsungsplan
verbinden sich noch weitere Fragen, die sich insbesondere auf den
Menschen und seine Um- und Mitwelt beziehen. Anthropologischen
Fragen- und Problemstellungen ist der zweite Teil dieses Bandes ge-
widmet. Wihrend die Bibel von der Gottebenbildlichkeit des Men-
schen spricht (vgl. Gen 1,26f.; 5,1; 9,6) und die katholische Glau-
benslehre davon ausgeht, ,,dass der Mensch die einzige von Gott
um ihrer selbst willen gewollte Kreatur ist“ (GS 24), wird seitens
der biologischen Evolution die grundlegende Abhingigkeit und das
prinzipielle Angewiesensein des Menschen auf alle anderen Mit-
geschopfe betont und die Sonderstellung bzw. eine besondere Wer-
tigkeit des Menschen gegeniiber der Natur infrage gestellt. Ist der
Mensch ,Krone der Schopfung® oder lediglich eine der jlingsten
Bliiten am Baum der Evolution, die woméglich in den néchsten Mil-



Thematische Hinfiihrung 1

liarden von Jahren durch eine andere Art von Hominiden bzw. Spe-
zies oder gar durch ein posthumanes Wesen abgelost werden wird?

Ferner stellt sich die Frage, ob sich aus dem gottlichen Willen
bzw. der Schopfungsordnung ethische Implikationen ableiten lassen.
Haben sich solche Ableitungen angesichts der evolutiven Einbin-
dung des Menschen in die Biosphire und einer grundsitzlichen Un-
gerichtetheit und Offenheit des evolutiven Prozesses nicht ldngst als
obsolet erwiesen? Nach wie vor hilt das kirchliche Lehramt ins-
besondere in der Sexualmoral an scheinbar durch die Schopfungs-
ordnung vorgegebenen Regeln und Normen fest. Kann eine solche
Argumentation heute noch aufrechterhalten werden? Aus einer dezi-
diert philosophisch- und theologisch-ethischen Perspektive befasst
sich der dritte und letzte Teil dieses Bandes mit der Frage, ob und
inwiefern von einem gottlichen Plan berechtigter- und sinnvoll-
erweise gesprochen und welche ethische Schlussfolgerung aus ihm
abgeleitet werden kann.

Der Band mdochte einen Beitrag zur Kliarung des Axioms christli-
cher Theologie leisten, nimlich der Rede vom gottlichen Schop-
fungs- und Heilsplan, dem gemessen an seiner Bedeutung fiir die
Theologie oftmals viel zu wenig Beachtung geschenkt wird. Auf die-
se Weise, so die Hoffnung, moge die Theologie transdisziplinir aus-
kunftsfihiger werden.

2. Uberblick

Sachlogisch und der biblischen Chronologie folgend, wenden sich
die ersten Beitrige der Schopfungsthematik zu. Kristin Weingart
geht anhand des Schopfungsberichts in Gen 1,1-2,3 und der Para-
dieserzdhlung in Gen 2,4b—3,24 der Frage nach, inwiefern sich nach
biblischem Zeugnis mit der Schopfung ein géttlicher Plan verbindet.
In beiden Schopfungstexten wiirde ein logisch-stringentes, planvol-
les Handeln Gottes beschrieben, an dessen Ende ein stabiler Zustand
stehe, der sich allerdings von der Lebenswirklichkeit deutlich unter-
scheide. Zwar bestiinden durchaus Gemeinsamkeiten, letztlich aber
entspriache die reale Lebenswelt nicht der als vollig konfliktfrei und
heilvoll beschriebenen Schopfungswelt. Der stabile Urzustand mar-
kiere deshalb keinen Schlusspunkt, sondern weise iiber sich hinaus.
Schon bald wiirde von einem tiefgreifenden Bruch gesprochen, der



12 Christoph Bottigheimer / Alexis Fritz

in der priesterlichen und nichtpriesterlichen Erzihllinie zwar je an-
ders zur Darstellung komme, gemeinsam aber sei, dass es zu einem
nachfolgenden Neuanfang komme. Dieser indes wiirde den Urzu-
stand nicht einholen, wodurch die &tiologischen Erzdhlungen der
gegenwirtigen Lebenswelt Rechnung tragen wiirden. Wie der Bruch
in Bezug auf die gottliche Planungskompetenz zu bewerten sei, blei-
be insofern offen, als die Ursache des Bruchs nicht genannt wiirde.
Damit wiirden die Schopfungserzahlungen auch keine unmittelbare
Auskunft tiber einen géttlichen Plan geben, wohl aber formuliert
Weingart abschlieflend drei Thesen zur Funktion des ,,durchkreuz-
ten Plans“, die sie zur Diskussion stellt.

Der Beitrag von Dirk Ansorge befasst sich gleichfalls mit der Frage
nach einem sinnvollen und zielgerichteten Schépfungsplan Gottes.
Der Fokus liegt dabei auf den metaphysischen Implikationen des ma-
lum morale. Um diese adiquat erfassen zu konnen, wird zunichst,
ausgehend von der metaphysischen Grundfrage, warum tiberhaupt
etwas ist und nicht vielmehr nichts, der Gottesbegriff zu kliren ver-
sucht. Nédherhin geht es um die metaphysischen Eigenschaften Gottes
und um die Denkmoglichkeit, dass ein freier Schopfergott die Welt in
einem zeitlichen Anfang ins Dasein gerufen hat. In diesem Zusam-
menhang wird auf die trinitarische Natur Gottes eingegangen. Mit ei-
nem freien Schopfungsakt verbanden sich eine Absicht und ein Ziel:
die Autonomie der Welt, genauer: eine autonome Freiheit. Einge-
rdumt wird, dass eine daraus resultierende Anthropozentrik durch-
aus unter Ideologieverdacht geraten konnte. Mehr noch aber werfe
sie die Frage auf, ob ein schuldhaft herbeigefiihrtes Ende der mensch-
lichen Zivilisation nicht unweigerlich das Scheitern des géttlichen
Plans bedeuten miisse. Letztlich richte sich die Hoffnung des Glau-
benden darauf, dass sich Gott fiir die Erschaffung der Welt mit all
ihrem unsiglichen Leid selbst einmal rechtfertigen werde.

Insbesondere im Blick auf naturwissenschaftliche Erkenntnisse
fragt Christoph Bittigheimer, inwiefern die Theologie mit der Schop-
fung begriindetermaflen einen sinnvollen Plan in Verbindung brin-
gen konne und unter welchen Bedingungen davon auszugehen sei,
dass ein darin intendiertes Ziel auch tatsichlich erreicht wirde.
Von der Differenz zwischen organischer Teleologie und Handlungs-
teleologie ausgehend wird zunichst darauf hingewiesen, dass die
Zweckgeordnetheit der Naturprozesse nicht mit Intentionalitit in
Verbindung gebracht oder aus ihr gar die Evidenz eines planvollen,



Thematische Hinfiihrung 13

zielgerichteten Handelns Gottes abgeleitet werden diirfe. Eine Theo-
logisierung naturwissenschaftlicher Ergebnisse verbiete sich. Die
Annahme eines Schopfungsplans griinde in der Offenbarung Gottes
und ziele auf die Vollendung von allen und allem. Die Realisierung
dieses Ziels miisse wissenschaftskonform gedacht werden konnen.
Bezogen auf ein mogliches Einwirken Gottes auf die Weltwirklich-
keit werden drei aktuelle Denkmodelle vorgestellt, die sich bei ge-
nauerer Untersuchung jedoch allesamt als problembehaftet erweisen
wiirden. Auch im Blick auf die menschliche Freiheit falle es der
Theologie schwer, die Realisierung des Schopfungsziels plausibel zu
denken. Die Heilsvollendung von allen und allem bedinge eine star-
ke Souverdnitit Gottes. Doch auch dann blieben noch Fragen offen,
die u. a. die Erlgsungsbediirftigkeit der auflermenschlichen Schop-
fung sowie die Heilsbediirftigkeit des Menschen betrifen.

Im Beitrag von Andreas Reitinger wird im Kontext der Rede von
einem Plan Gottes der Blick gleichfalls universalkosmologisch gewei-
tet. Dies geschieht bewusst, weil in den schopfungstheologischen und
eschatologischen Theoriebildungen nach wie vor eine Tendenz in
Richtung eines heilsgeschichtlichen Anthropozentrismus und damit
einer Unterbestimmung der kosmischen Perspektive auszumachen
sei. Die These von der ,Kosmosvergessenheit“ in der Eschatologie
wird sodann durch die Analyse verschiedener eschatologischer Kon-
zepte, die entsprechend ihres Verhiltnisses zu einer kosmischen
Eschatologie schematisiert werden, begriindet. Am Ende werden Per-
spektiven fiir eine kosmos-bewusste Schopfungstheologie und Escha-
tologie formuliert, die Gottes Plan Rechnung tragen: Thm gehe es im-
mer um die gesamte Wirklichkeit, die er zum Heil fithren méchte.

Wurde im ersten Teil des vorliegenden Bandes die Frage nach einem
Plan Gottes ausgehend von der Schopfung reflektiert, beschiftigen
sich die Beitrdge des zweiten Teils mit dem Menschen. Im Blick auf
die Umweltbewegung und 6kologische Wissenschaft macht Michael
Rosenberger darauf aufmerksam, dass der christliche Anthropozen-
trismus in den 1960er-Jahren mit der Umweltkrise in Verbindung
gebracht und seither kritisch angefragt wird. Papst Franziskus halte
in seiner Enzyklika ,Laudato si’ an einer anthropozentrischen Per-
spektive nach wie vor fest, mochte aber zugleich dem Anliegen des
Bio- und Okozentrismus ansatzweise Rechnung tragen. An diese
Feststellung schlielt eine terminologische Prizisierung der Begriffe



14 Christoph Bottigheimer / Alexis Fritz

»Anthropozentrismus“ und ,Anthropozentrik an. Urspriinge fir
die Theologie der christlichen Schopfungslehre werden sodann im
griechischen, niherhin stoischen Anthropozentrismus ausfindig ge-
macht, hitten sich doch deren beider Primissen — giitige Vorsehung
der Gotter und Vernunftbegabung des Menschen — gut mit dem
Schopfungsplan verbinden lassen. Die Folge sei allerdings die Preis-
gabe des biblischen Biozentrismus gewesen. Womit man heute den
Anthropozentrismus auch immer zu ersetzen versuche, ob durch
Patho-, Bio- und Okozentrismus, auf eine Teleologie kénne nicht
ginzlich verzichtet werden. Damit sei die Rede von einem goéttlichen
Schopfungsplan nicht ginzlich abwegig, nichtsdestotrotz sollte sie
mit grof8ter Zuriickhaltung verwendet werden.

Die Plausibilitit der Rede von einem gottlichen Plan steht heute
u. a. aufgrund kosmologischer Finwinde infrage. Wolfgang Scho-
berth macht in seinem Beitrag deutlich, dass die Gewichtigkeit dieser
Einwinde von Verianderungen in der Plausibilititsstruktur herrihrt,
niherhin von der Fragmentierung der Sprach- und Wissensbereiche
und damit verbunden der Semantiken. In der theologischen Seman-
tik gehe es nicht um die Erfassung eines gottlichen Plans, sondern in
erster Linie um das Leben, niherhin um die Stellung des Menschen
vor Gott, nicht zuletzt im Verhiltnis zu den nichtmenschlichen Ge-
schopfen. Vor diesem Hintergrund reflektiert Schoberth sprachphi-
losophisch tiber den Ausdruck ,Plan Gottes‘ als anthropomorphe
Metapher. Ein spekulatives Nachdenken, wie heute die wissenschaft-
liche und religiose Semantik miteinander verbunden (nicht ver-
mischt) werden konnten, bildet den Abschluss. Im Glauben sei
durchaus eine Teleologie auf Gott hin erkennbar, gleichwohl aber
bleibe sowohl Gott als auch sein Plan fiir den Glaubenden uner-
forschlich.

Christina Aus der Au setzt sich mit dem gottlichen Zuspruch der
Gottebenbildlichkeit des Menschen auseinander und fragt, ob dieser
eine bestimmte Entwicklungsstufe in der Hominisation voraussetze.
Gemeinhin wiirde er auf den Homo sapiens sapiens bezogen, was
jedoch eine dynamische Sichtweise Gottes wie des Menschen aus-
schlosse. Im Blick auf die evolutionsbiologischen Erkenntnisse fragt
Aus der Au bewusst nach einem prozessualen Verstindnis der Gott-
ebenbildlichkeit und damit verbunden nach einem geschichtlichen
Verstindnis von Gott. In diesem Zusammenhang kommt sie auf
die Prozesstheologie Alfred North Whiteheads zu sprechen. Thr ge-



Thematische Hinfiihrung 15

mif miisse die Gottebenbildlichkeit radikal relational und prozessu-
al gedacht werden. Sie sei nicht auf ein Geschopf mit einer bestimm-
ten Entwicklungsstufe zu beziehen, sondern als Gottes Vision besee-
le und treibe sie die Schépfung von Anfang an an und motiviere die
Geschopfe, ihr Potential auszuschopfen. In Jesus Christus schliellich
wiirde das wahre Bild Gottes fir den Menschen ansichtig, das als
solches jedoch nicht in dieser Person fixiert sei, sondern dem Men-
schen die Augen fiir die Moglichkeiten 6ffne, sein subjective aim an
das initial aim anzugleichen. Indem die Gottebenbildlichkeit pro-
zesstheologisch gedeutet wird, kommt eine Teleologie der Schop-
fung zum Ausdruck.

Auf die Zukunft der Menschheit richtet Reinhold Esterbauer sei-
nen Blick, indem er sich mit dem Transhumanismus und Post-
humanismus befasst. Da Letzterer sowohl ein anthropozentrisches
Schopfungsziel als auch ein gottliches Erlosungshandeln obsolet er-
scheinen lasse, fragt Esterbauer, welches Menschenbild eine solche
Vorstellung impliziere und welche Konsequenzen sich hieraus fur
das theologische Denken moglicherweise ergeben. In den trans-
oder posthumanistischen Theorien tauche eine neue Vorstellung
von Zweck oder Ziel auf: Die technologische Entwicklung treibe
hin zur Entfaltung aller technischer Potentiale; an die Stelle der Na-
turteleologie trete eine Technikfinalitit. Eine theologische Soteriolo-
gie sei fiir eine sich selbst erloste Welt und damit fiir leibfreie, mora-
lisch schuldfreie und unsterbliche posthumane Wesen ebenso
bedeutungslos wie ein gottlicher Plan. Letztlich lasse die post-
humanistische Superintelligenz selbst eine individuelle Individuali-
tit hinter sich und erwecke den Eindruck, ,alles in allem* zu sein.
Die vom Trans- und Posthumanismus intendierte Zukunftsvorstel-
lung liefSe zwar Gemeinsamkeiten mit der christlichen Eschatologie
und Anthropologie erkennen, doch wiirde nicht deutlich, worin die
intrinsische Zielgerichtetheit der Technik griinde, was es mit der
menschlichen Freiheit angesichts einer den gottlichen Erlgsungsplan
entbehrenden Selbstoptimierung des Menschen auf sich habe und
was Leiblichkeit im Unterschied zu biochemischen und physiologi-
schen Gegebenheiten ausmache.

Ulrich Liike geht in seinem Beitrag davon aus, dass der gottliche
Plan nicht bekannt ist und darum auch nicht gewusst werden kann,
ob so etwas wie eine ,Krone der Schopfung® vorgesehen sei. Zwar
konne im Glauben ein gottlicher Schopfungs- und Heilsplan und



16 Christoph Bottigheimer / Alexis Fritz

damit verbunden eine Sonderstellung des Menschen erahnt werden,
doch im Blick auf die gesamte Biologie wiirden sich weitergehende
Schlussfolgerungen verbieten. Umgekehrt aber sei durch die Natur-
wissenschaft eine dem Menschen theistisch-deutend zugeschriebene
Nobilitierung ebenso wenig widerlegbar. Im Transzendenzbewusst-
sein des Menschen kénne ein Argument fiir dessen theologische No-
bilitierung ausfindig gemacht werden, das vielleicht auch seitens der
Naturwissenschaften Akzeptanz finde. Jedenfalls reiche der Verweis
auf den Zufall nicht aus, um die Annahme eines géttlichen Planes
grundlegend zu destruieren. Aus evolutionstheoretischer Perspektive
sei freilich nicht auszuschlielen, dass der Mensch momentan ledig-
lich eine Art ,,Pole-Position® einnehme und die evolutive Entwick-
lung iiber ihn hinwegschreite. Dass der Mensch indes sich selbst
und damit seine Geschopflichkeit iiberwinden konne, stelle eine me-
taphysisch unbegriindete Hypothese dar.

Die Beitrige des dritten Teils erortern das Thema eines Plans Gottes
in Verbindung mit substantiellen, historischen wie gegenwirtigen
Herausforderungen der Metaethik und der normativen Ethik. In
diesem Zusammenhang werden die Moglichkeit und die Bedeutung
des Sprechens von einem Plan Gottes durchaus differenziert und
kontrovers philosophisch- wie theologisch-ethisch betrachtet.
Matthias Perkams stellt fest, dass in der Geschichte des christli-
chen Denkens der Begriff ,Plan Gottes“ weniger gebrduchlich ist
als die Begriffe ,,Vorsehung®, ,,Verwaltung der Dinge® oder ,ewiges
Gesetz“. Der anschlieende Vergleich zwischen der stoischen Idee
und der christlichen Annahme eines gottlichen Plans zeige analoge
Herausforderungen sowie christliche Proprien. Laut Perkams bieten
neuplatonisch denkende Personen, wie es z. B. die meisten mittel-
alterlichen Aristoteliker waren, in ihrer Reflexion der gottlichen
Transzendenz, des menschlichen Urteilens und kausaler, weltlicher
Zusammenhinge elegante Antworten auf die Kernfragen eines gott-
lichen Plans an: Hatte Gott die Wahl, welche Welt er schaffen will?
Wie verhilt sich die gottliche Freiheit zur Moglichkeit eines freien
menschlichen Handelns? Perkams skizziert die alternativen Argu-
mentationen (u.a. Boethius, Augustinus, Abaelard, Thomas von
Aquin und Johannes Duns Scotus), mit denen diese Herausforde-
rungen bewiltigt wurden. Anschlieflend arbeitet er den systemati-
schen Vorteil der Idee eines gottlichen Plans heraus. Anhand von



Thematische Hinfiihrung 17

Thomas von Aquins Lehrstiick des ewigen Gesetzes (lex aeterna) er-
klart Perkams, wie das Postulat eines gottlichen Plans den hypothe-
tischen Rahmen fur Einzelhandlungen bieten kénne. Thomas’ neu-
platonische Perspektive eines gottlichen Willens erlaube keineswegs
direkte Schlussfolgerungen, was einzelne Menschen in einer konkre-
ten Situation tun sollen. Vielmehr miisse jeder einzelne Akteur ra-
tional priifen, welche Handlungsmdoglichkeit im Einzelfall die richti-
ge ist. Die Annahme, dass das ewige Gesetz die hochste Norm sei,
aber vom Menschen in seiner Komplexitit nicht zur Ginze erfasst
werden konne, misse partikularistisch verstanden werden. Bei Tho-
mas begriinde die Annahme des ewigen Gesetzes die Unhintergeh-
barkeit individueller und situativer moralischer Urteile.

Der nicht-theologische Teleologiebegriff gehort substantiell zu
den theologischen Konzepten von ,Schopfung® und ,Vorsehung®.
Henning Tegtmeyer erarbeitet in seinem Beitrag ein differenziertes
und prizises Teleologie-Verstindnis. Dadurch kénnen auch Einsei-
tigkeiten und Missverstindnisse in der Theodizee-Debatte korrigiert
werden. Spitestens in der Philosophie der Neuzeit wurde die An-
nahme von Finalursachen zur Erkldrung von Weltzusammenhéngen
problematisiert. Hingegen behielten intentionale Teleologien in
Handlungstheorien ihre Giiltigkeit — abgesehen von wenigen Min-
derheitenpositionen (z. B. reduktiver Materialismus). Auch in der
Philosophie werde zu viel und Unterschiedliches in die Kategorie Te-
leologie hineingelesen. Anhand von Beispielen aus der Biologie zeigt
Tegtmeyer, wie unverzichtbar die begriffliche Differenzierung zwi-
schen einer internen und externen und zwischen einer immanenten
und transzendenten Teleologie sei. In der Philosophie wurde der
Teleologie-Gedanke durch die Metaethik des 20. Jahrhunderts reha-
bilitiert. Insbesondere moderne Tugendethikerinnen und Tugend-
ethiker, die einem nichtreduktiven aristotelischen Naturalismus zu-
geordnet werden konnen, betrachten menschliche Verhaltensweisen
in Bezug auf das menschliche Gedeihen. Zwar blenden auch diese
Theorien zentrale Sachverhalte und Herausforderungen der Oko-
logie menschlichen Zusammenlebens aus, dennoch konne die
Perspektive des Aristotelischen Naturalismus fiir eine verengte
Theodizee-Debatte befreiend sein. So verfehlt laut Tegtmeyer jede
Theodizee-Debatte ihr Ziel, ,wenn sie nicht ausgeht von der dyna-
mischen Ordnung des Lebendigen als einer tkologischen Ordnung,
welche theologisch als gottlich geschaffen interpretiert wird und in



18 Christoph Bottigheimer / Alexis Fritz

welcher fiir die Menschheit, abermals theologisch gesprochen, eine
bestimmte Rolle vorgesehen ist®.

Weil sie dem Plan Gottes widersprechen, verbietet das katho-
lische Lehramt die kiinstliche Empfangnisverhiitung, die vor- und
auflereheliche Sexualitit oder die Segnung von homosexuellen Paa-
ren. Unabhingig davon, unter welchem naturmetaphysischen oder
personalistischen Vorzeichen diese Art von Begriindung geschehe,
bestiinden gegen diese — laut Stephan Ernst — gravierende nicht-
theologische wie theologische Einwidnde. Unter anderem werde ihr
vorgehalten, zirkulir zu sein, auf hochst fragwiirdigen naturteleolo-
gischen wie anthropologischen Voraussetzungen zu griinden oder
einen Naturalistischen Fehlschluss zu begehen. Ebenso ist es fiir
Ernst aus theologischer Sicht unzulissig und unverantwortlich, ein-
zelne moralische Normen aus einem besonderen Plan Gottes ab-
zuleiten, weil ohnehin alles, was ist — Heil und Unheil —, restlos auf
den allgemeinen Plan Gottes zuriickzuftihren sei. Dagegen seien
moralische Normen und ihr Anspruch ,innerweltlich mit der
menschlichen Vernunft und Erfahrung zu begriinden. Hinsichtlich
moralischer Normaussagen und der Rede von Gottes Plan sei zu un-
terscheiden ,,zwischen dem Grund der Geltung einzelner moralischer
Weisungen einerseits und der Motivation zum ethischen Handeln an-
dererseits. Ebenso sei zu unterscheiden zwischen dem geschichtlich
vermittelten Prozess der realen Einsicht in moralische Normen und
dem Grund ihrer Giiltigkeit“. Eine legitime Begriindungmoglichkeit
moralischer Normen, welche die Ambivalenz menschlichen Han-
delns wirdigt, ist fir Ernst das VerhiltnismiBigkeitsprinzip: Die
Verhiltnismafligkeit im Handeln bestehe darin, ,,im Blick auf das je-
weilige Gut, das man erreichen will, nicht mehr Ubel und Schiden
als erforderlich zu verursachen oder zuzulassen®.

Christof Breitsameter geht der Frage nach, ob die Rede von einem
Plan Gottes normativ signifikant sein kann. Hierbei konzentriert er
sich auf die epistemologischen Herausforderungen, denn ein Plan
Gottes, der existiert, fiir uns aber nicht erkennbar ist, hat in norma-
tiver Hinsicht als belanglos zu gelten. Breitsameter diskutiert unter-
schiedliche konzeptionelle Entwiirfe und zeigt, dass der Begrift ,,Plan
Gottes ungeeignet ist, um die Genese oder Geltung von Moralsys-
temen zu erldutern: Aporien und Absurdititen hinsichtlich gott-
lichen Wissens und menschlicher Freiheit sprechen gegen den ,,kiih-
nen® Versuch, Gottes Plan als einen Anspruch zu verstehen, den



Thematische Hinfiihrung 19

jeder Mensch en détail in seiner Situation oder in wichtigen Belan-
gen zweifelsfrei erkennen konne. Alternativ kann sich die Rede vom
Plan Gottes auf Naturgesetze, Kausalititen beziehen. Kritisch setzt
sich Breitsameter mit der theologiegeschichtlichen Lehre der Spezi-
alprovidenz auseinander: Angenommen, Gott greife in die Natur-
ldufe heilsgeschichtlich ein, dann bliebe der Mensch in der Schwebe,
ob er auf Gottes Souverinitit oder auf seine eigenen Krifte vertrau-
en soll. Ebenso lehnt Breitsameter einen normativen Konnex zwi-
schen den Vorstellungen einer evolutiondren Zielgerichtetheit der
menschlichen Natur und einem Plan Gottes ab. Die Natur des Men-
schen selbst sei nicht normativ signifikant. Es liefen sich hochstens
Moralsysteme plausibilisieren, mit denen gezeigt werde, dass diese
im Gebrauch der menschlichen Natur nicht zufilligen, sondern kon-
tingenten Vernunft- und Sozialzwecken entsprechen bzw. den kon-
tingenten Erfordernissen angepasst sind. Dagegen werde die Geltung
einer Norm durch Vernunftgriinde anerkannt. Die dazu angemesse-
ne normative Einstellung eines Subjekts enthilt unterschiedliche Ra-
tionalitdtstypen, die es insgesamt erlaubten, von einem sinnvollen
Plan zu sprechen.

Was steckt hinter der bindenden Kraft des Normativen, wenn wir
uns schon lingst mit den Worten von G. E. M. Anscombe von der
Vorstellung eines gottlichen Gesetzes oder Gesetzgebers verabschiedet
haben? In einem ersten Schritt zeigt Alexis Fritz, dass normative Uber-
zeugungen und Sprache auf unterschiedlichen, aufeinander bezoge-
nen Ebenen (Handlungskraft, Semantik, Ontologie und Epistemolo-
gie) metaethisch untersucht werden kénnen. Weitgehend sei man sich
darin einig, dass Normativitit praktisch und objektiv sei. Anschlie-
Bend verortet Fritz in dieser metaethischen Diskussionslandschaft
zwei moderne, von Thomas von Aquin inspirierte, vernunfttheoreti-
sche Naturrechtsmodelle. Diese rechtfertigen das Verbindliche von
Normen weder mit einem gottlichen noch physikalischen Gesetz,
sondern mit menschlichen Willensstrebungen und praktischen Ver-
nunftprinzipien. Das Wesen von ,,Normativitdt hat in jingster Zeit
Ralph Wedgwood innerhalb eines sogenannten ,conceptual role ap-
proach® mithilfe des Begriffs ,,Plan® systematisch entfaltet. Demnach
verpflichtet man sich in einem normativen Sprechakt auf grundlegen-
de Rationalititsregeln und nicht auf irgendein mysterigses Wirklich-
keitsverstindnis oder eine magische Erkenntnisfihigkeit. Zuletzt wird
geschichtlich skizziert, wie sich innerhalb der deutschsprachigen Mo-



20 Christoph Bottigheimer / Alexis Fritz

raltheologie der Gedanke durchsetzte, dass moralische Urteile nur
durch verniinftiges Denken eines konkreten Subjekts begriindet wer-
den konnen. Im Kontext des Glaubens konne der Planbegriff eine
transzendentale, unthematische Kategorie sein, wo es letztlich um
die Offnung des Subjekts gegeniiber Anderen und ihren Anspriichen
geht.



