
EIN SINNVOLLER PLAN GOTTES?

Von der Teleologie des
göttlichen Willens

herausgegeben von
Christoph Böttigheimer und Alexis Fritz



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: Elanders GmbH, Waiblingen
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-02330-9
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-84329-7



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Thematische Hinführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9
Christoph Böttigheimer / Alexis Fritz

I. Schöpfung

Durchkreuzte Pläne? Bruch und Neuanfang in
alttestamentlichen Schöpfungstexten . . . . . . . . . . . . . . . 23
Kristin Weingart

Eine kosmische Katastrophe? Metaphysische Implikationen des
„malum morale“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44
Dirk Ansorge

Vom Sinn und Ziel göttlicher Ordnung . . . . . . . . . . . . . . 69
Christoph Böttigheimer

Weil’s ums Ganze geht. Die Kosmosvergessenheit in der
systematischen Eschatologie als Problemanzeige . . . . . . . . 92
Andreas Reitinger

II. Anthropologie

Ebenbild Gottes und Mit-Geschöpf. Christliche Schöpfungs-
ethik in Zeiten der Anthropozentrismus-Kritik . . . . . . . . . 117
Michael Rosenberger

Der leere Kosmos und Gottes Gegenüber. Über die Plausibilität
der Rede vom ‚Plan Gottes‘ in einem wissenschaftlichen
Zeitalter . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142
Wolfgang Schoberth

Der Australopithecus als Ebenbild Gottes? Theologische
Anthropologie vor dem Hintergrund der menschlichen
Evolution . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 165
Christina Aus der Au

5



Gegen Gott über den Menschen hinaus? Zur theologischen
Relevanz trans- und posthumanistischer Ideen . . . . . . . . . 181
Reinhold Esterbauer

Im Plan Gottes: Eine Krone der Schöpfung? . . . . . . . . . . 202
Ulrich Lüke

III. Ethik

Der eine Plan und die Diversität der Welt. Philosophie-
historische Überlegungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 223
Matthias Perkams

Interne und externe Teleologie. Was kann die Meta-Ethik zur
Debatte über Vorsehung beitragen? . . . . . . . . . . . . . . . . 246
Henning Tegtmeyer

Der Plan Gottes und die Begründung moralischer Normen.
Anfragen an eine Argumentationsfigur in der Morallehre des
katholischen Lehramts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 263
Stephan Ernst

Ist es sinnvoll, von einem normativ signifikanten Plan Gottes
zu sprechen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 292
Christof Breitsameter

Zur Normativität eines Plans. Die Rolle von Natur, Plan und
Gott in unseren normativen Überzeugungen . . . . . . . . . . 313
Alexis Fritz

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 345

Autorenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 351

Inhalt6



Vorwort

Der Band basiert auf einem Symposium, das auf Initiative der Lehr-
stühle für Moraltheologie und Fundamentaltheologie an der Katho-
lischen Universität Eichstätt-Ingolstadt im März 2022 in Ingolstadt
stattgefunden hat.

Das Forschungsthema „(K)ein sinnvoller Plan Gottes?“ ist inter-
disziplinär angelegt und berührt verschiedene Themenbereiche der
Theologie: Schöpfungslehre, Anthropologie und Ethik. Im Zentrum
steht die Frage nach einem Schöpfungs- bzw. Heilsplan Gottes. Ge-
meinhin bildet die Rede von einem göttlichen Plan eine wichtige
und selbstverständliche Grundlage christlicher Theologie. Sowohl
in Bezug auf das schöpferische als auch erlösende und heilschaffende
Tun Gottes wird von einer grundsätzlichen Teleologie ausgegangen
und damit verbunden dem Menschen nicht nur eine besondere Rol-
le zugedacht, sondern zusammen mit all dem von Gott Geschaffe-
nen auch eine zukünftige Vollendung verheißen. Daraus leitet sich
für den Menschen sowohl ein Schöpfungsauftrag als auch ein ent-
sprechendes moralisches Verhalten ab.

Im Gegensatz hierzu wird seitens der Naturwissenschaften, na-
mentlich der Evolutionsbiologie sowie der Kosmologie, eine Natur-
teleologie mehrheitlich in Abrede gestellt. Dieser Spannung nehmen
sich die in diesem Band zusammengeführten Beiträge an. Inwiefern
kann in der Theologie begründetermaßen von einem Schöpfungs-
plan Gottes gesprochen werden? Was könnten konkrete Inhalte sein
und worin wäre das Sinnziel auszumachen? Wie könnte ein solcher
Schöpfungs- und Heilsplan angesichts der Ergebnisse moderner Na-
turwissenschaften plausibel gemacht werden? Welche ethischen Im-
plikationen könnten mit ihm verbunden sein? Auf solche und ähn-
liche Fragen versucht der Band Antworten zu geben.

Ohne die Mithilfe Vieler hätte weder das Symposium stattfinden
noch dieser Band entstehen können. Unser Dank gilt darum zu-
nächst allen Referentinnen und Referenten für die spontane und
kollegiale Zusammenarbeit sowohl auf der Tagung selbst als auch
für die Erstellung ihrer Beiträge. Ohne die finanzielle Unterstützung
durch die Maximilan Bickhoff Universitätstiftung, die Eichstätter

7



Universitätsstiftung sowie die Stiftung „Karpos“ hätte die Tagung
nicht durchgeführt werden können, wofür wir in besonderer Weise
Dank sagen. Ferner gilt unser ausdrücklicher Dank allen, die an der
Fertigstellung des Manuskripts mitgewirkt haben. An erster Stelle
sind hier Frau Wiebke Brandt, Frau Tabea Kett und Frau Verena
Lauerer zu nennen, die bei der Druckfassung der Beiträge maßgeb-
lich mitgearbeitet haben. Nicht zuletzt sei ein besonderer Dank an
Frau Edeltraud Halbig ausgesprochen, Sekretärin am Lehrstuhl für
Fundamentaltheologie, die geduldig und beharrlich nicht nur die
Tagung organisatorisch mit vorbereitet, sondern auch die Korres-
pondenzen geführt und bei der Registererstellung mitgearbeitet hat.
Schließlich sei den beiden Herausgebern der Reihe „Quaestiones
disputatae“, Frau Johanna Rahner und Herrn Thomas Söding, für
die Aufnahme dieses Bandes in die Reihe sehr herzlich gedankt,
ebenso Herrn Clemens Carl, Lektor beim Verlag Herder, für die rei-
bungslose und kooperative Zusammenarbeit

Eichstätt, im März 2023
Christoph Böttigheimer
Alexis Fritz

Vorwort8



Thematische Hinführung

Christoph Böttigheimer / Alexis Fritz

1. Einführung

Die christliche Theologie geht von der Grundüberzeugung aus, dass,
wie es u. a. im Johannesprolog zum Ausdruck kommt, alles, was ist,
durch den inkarnierten göttlichen Logos ins Dasein gerufen wurde.
Demzufolge kann die Schöpfung nicht anders als logoshaft, d. h.
vernünftig gedacht werden. Mit Vernunfthaftigkeit korrelieren nicht
Willkür und Zufall, sondern Planmäßigkeit und Sinnhaftigkeit.

Die Heilige Schrift wird von den Schöpfungserzählungen einer-
seits und dem eschatologischen Ausblick andererseits eingerahmt,
wodurch Geordnetheit und Zielgerichtetheit des schöpferischen
Tuns Gottes zum Ausdruck gebracht werden. Alles von Gott ins Da-
sein Gerufene folgt einem bestimmten Plan, insofern es auf ein letz-
tes Sinnziel hingeordnet ist, nämlich am Ende aller Zeiten in den
göttlichen Urgrund zurückzukehren, auf dass Gott inmitten seiner
Schöpfung wohne.

So vertraut die Rede vom Schöpfungs- und Heilsplan Gottes bzw.
von der Wohlgeordnetheit der Schöpfung klingt, so sehr fällt auf,
dass die Überzeugung, die Schöpfung werde von Vernunft geleitet,
theologischerseits wenig bis kaum plausibel zu machen versucht
wird. Augenscheinlich wird die diesbezügliche Leerstelle etwa ange-
sichts sinnwidriger Ereignisse und krisenhafter Szenarien. Weder in
der Pandemie noch in der ökologischen Krise wird von einem gött-
lichen Plan und der verheißenen Zukunft in Form einer neuen
Schöpfung gesprochen, sondern oftmals an die Verantwortung des
Menschen appelliert. Hängt die Zukunft allein vom Menschen ab?
Gibt es demnach doch keinen göttlichen Plan oder aber kann ihn
der Mensch gänzlich zunichtemachen? Wie verhält sich offensicht-
lich Vernunftwidriges zur Vernunfthaftigkeit der Schöpfung und
wie lässt sich deren Ausgerichtetheit auf ein göttliches Sinnziel be-
gründen?

Nicht nur das Theodizee-Problem lässt an der Vernünftigkeit und
Zielgerichtetheit der Welt zweifeln, auch in Auseinandersetzung mit

9



den modernen Naturwissenschaften fällt es der Theologie zuneh-
mend schwerer, die Rede von einem planmäßigen Schöpfungshan-
deln Gottes einsichtig zu machen. Hier stellen sich oftmals Fragen,
die theologischerseits kaum zur Kenntnis genommen werden, weil
Schöpfungslehre, Hamartiologie, Soteriologie und Eschatologie viel-
fach anthropozentrisch verengt sind. Wird indes die kosmische Di-
mension mit in Betracht gezogen, stellen sich sogleich eine Reihe
ganz grundlegender Fragen: Wie lässt sich beispielsweise der Sün-
denfall des Menschen so denken, dass er Auswirkungen auf das ge-
samte Universum hat und darum die Schöpfung insgesamt in „Ge-
burtswehen“ (Röm 8,22) liegt? Wie sollte es dem erst seit ca. 10.000
Generationen (ca. 200.000 Jahren) existierenden Menschen über-
haupt möglich gewesen sein, den schöpferischen Plan für ein bereits
seit 13,7 Milliarden Jahren bestehendes Universum von unvorstell-
barem Ausmaß in Unordnung zu bringen? Wie kann angesichts ei-
ner sich selbst organisierenden Natur, die von natürlicher Selektion
im Zusammenspiel mit Zufallsprozessen geprägt ist, die Rede von
der Vernünftigkeit und Sinnhaftigkeit der Welt einsichtig gemacht
werden? Stellen die Autonomie von Mensch und Welt einen Schöp-
fungsplan, der womöglich auf die Zufallsbereiche fokussiert ist,
nicht grundsätzlich infrage? Wenn Schöpfungslehre und Eschatolo-
gie miteinander zu korrelieren haben, weshalb existiert dann keine
elaborierte kosmologische Eschatologie? Mit kritischen Anfragen an
einen göttlichen Schöpfungsplan setzen sich die Beiträge des ersten
Teils dieses Bandes auseinander.

Mit der Rede vom göttlichen Schöpfungs- und Erlösungsplan
verbinden sich noch weitere Fragen, die sich insbesondere auf den
Menschen und seine Um- und Mitwelt beziehen. Anthropologischen
Fragen- und Problemstellungen ist der zweite Teil dieses Bandes ge-
widmet. Während die Bibel von der Gottebenbildlichkeit des Men-
schen spricht (vgl. Gen 1,26f.; 5,1; 9,6) und die katholische Glau-
benslehre davon ausgeht, „dass der Mensch die einzige von Gott
um ihrer selbst willen gewollte Kreatur ist“ (GS 24), wird seitens
der biologischen Evolution die grundlegende Abhängigkeit und das
prinzipielle Angewiesensein des Menschen auf alle anderen Mit-
geschöpfe betont und die Sonderstellung bzw. eine besondere Wer-
tigkeit des Menschen gegenüber der Natur infrage gestellt. Ist der
Mensch „Krone der Schöpfung“ oder lediglich eine der jüngsten
Blüten am Baum der Evolution, die womöglich in den nächsten Mil-

Christoph Böttigheimer / Alexis Fritz10



liarden von Jahren durch eine andere Art von Hominiden bzw. Spe-
zies oder gar durch ein posthumanes Wesen abgelöst werden wird?

Ferner stellt sich die Frage, ob sich aus dem göttlichen Willen
bzw. der Schöpfungsordnung ethische Implikationen ableiten lassen.
Haben sich solche Ableitungen angesichts der evolutiven Einbin-
dung des Menschen in die Biosphäre und einer grundsätzlichen Un-
gerichtetheit und Offenheit des evolutiven Prozesses nicht längst als
obsolet erwiesen? Nach wie vor hält das kirchliche Lehramt ins-
besondere in der Sexualmoral an scheinbar durch die Schöpfungs-
ordnung vorgegebenen Regeln und Normen fest. Kann eine solche
Argumentation heute noch aufrechterhalten werden? Aus einer dezi-
diert philosophisch- und theologisch-ethischen Perspektive befasst
sich der dritte und letzte Teil dieses Bandes mit der Frage, ob und
inwiefern von einem göttlichen Plan berechtigter- und sinnvoll-
erweise gesprochen und welche ethische Schlussfolgerung aus ihm
abgeleitet werden kann.

Der Band möchte einen Beitrag zur Klärung des Axioms christli-
cher Theologie leisten, nämlich der Rede vom göttlichen Schöp-
fungs- und Heilsplan, dem gemessen an seiner Bedeutung für die
Theologie oftmals viel zu wenig Beachtung geschenkt wird. Auf die-
se Weise, so die Hoffnung, möge die Theologie transdisziplinär aus-
kunftsfähiger werden.

2. Überblick

Sachlogisch und der biblischen Chronologie folgend, wenden sich
die ersten Beiträge der Schöpfungsthematik zu. Kristin Weingart
geht anhand des Schöpfungsberichts in Gen 1,1–2,3 und der Para-
dieserzählung in Gen 2,4b–3,24 der Frage nach, inwiefern sich nach
biblischem Zeugnis mit der Schöpfung ein göttlicher Plan verbindet.
In beiden Schöpfungstexten würde ein logisch-stringentes, planvol-
les Handeln Gottes beschrieben, an dessen Ende ein stabiler Zustand
stehe, der sich allerdings von der Lebenswirklichkeit deutlich unter-
scheide. Zwar bestünden durchaus Gemeinsamkeiten, letztlich aber
entspräche die reale Lebenswelt nicht der als völlig konfliktfrei und
heilvoll beschriebenen Schöpfungswelt. Der stabile Urzustand mar-
kiere deshalb keinen Schlusspunkt, sondern weise über sich hinaus.
Schon bald würde von einem tiefgreifenden Bruch gesprochen, der

Thematische Hinführung 11



in der priesterlichen und nichtpriesterlichen Erzähllinie zwar je an-
ders zur Darstellung komme, gemeinsam aber sei, dass es zu einem
nachfolgenden Neuanfang komme. Dieser indes würde den Urzu-
stand nicht einholen, wodurch die ätiologischen Erzählungen der
gegenwärtigen Lebenswelt Rechnung tragen würden. Wie der Bruch
in Bezug auf die göttliche Planungskompetenz zu bewerten sei, blei-
be insofern offen, als die Ursache des Bruchs nicht genannt würde.
Damit würden die Schöpfungserzählungen auch keine unmittelbare
Auskunft über einen göttlichen Plan geben, wohl aber formuliert
Weingart abschließend drei Thesen zur Funktion des „durchkreuz-
ten Plans“, die sie zur Diskussion stellt.

Der Beitrag von Dirk Ansorge befasst sich gleichfalls mit der Frage
nach einem sinnvollen und zielgerichteten Schöpfungsplan Gottes.
Der Fokus liegt dabei auf den metaphysischen Implikationen des ma-
lum morale. Um diese adäquat erfassen zu können, wird zunächst,
ausgehend von der metaphysischen Grundfrage, warum überhaupt
etwas ist und nicht vielmehr nichts, der Gottesbegriff zu klären ver-
sucht. Näherhin geht es um die metaphysischen Eigenschaften Gottes
und um die Denkmöglichkeit, dass ein freier Schöpfergott die Welt in
einem zeitlichen Anfang ins Dasein gerufen hat. In diesem Zusam-
menhang wird auf die trinitarische Natur Gottes eingegangen. Mit ei-
nem freien Schöpfungsakt verbänden sich eine Absicht und ein Ziel:
die Autonomie der Welt, genauer: eine autonome Freiheit. Einge-
räumt wird, dass eine daraus resultierende Anthropozentrik durch-
aus unter Ideologieverdacht geraten könnte. Mehr noch aber werfe
sie die Frage auf, ob ein schuldhaft herbeigeführtes Ende der mensch-
lichen Zivilisation nicht unweigerlich das Scheitern des göttlichen
Plans bedeuten müsse. Letztlich richte sich die Hoffnung des Glau-
benden darauf, dass sich Gott für die Erschaffung der Welt mit all
ihrem unsäglichen Leid selbst einmal rechtfertigen werde.

Insbesondere im Blick auf naturwissenschaftliche Erkenntnisse
fragt Christoph Böttigheimer, inwiefern die Theologie mit der Schöp-
fung begründetermaßen einen sinnvollen Plan in Verbindung brin-
gen könne und unter welchen Bedingungen davon auszugehen sei,
dass ein darin intendiertes Ziel auch tatsächlich erreicht würde.
Von der Differenz zwischen organischer Teleologie und Handlungs-
teleologie ausgehend wird zunächst darauf hingewiesen, dass die
Zweckgeordnetheit der Naturprozesse nicht mit Intentionalität in
Verbindung gebracht oder aus ihr gar die Evidenz eines planvollen,

Christoph Böttigheimer / Alexis Fritz12



zielgerichteten Handelns Gottes abgeleitet werden dürfe. Eine Theo-
logisierung naturwissenschaftlicher Ergebnisse verbiete sich. Die
Annahme eines Schöpfungsplans gründe in der Offenbarung Gottes
und ziele auf die Vollendung von allen und allem. Die Realisierung
dieses Ziels müsse wissenschaftskonform gedacht werden können.
Bezogen auf ein mögliches Einwirken Gottes auf die Weltwirklich-
keit werden drei aktuelle Denkmodelle vorgestellt, die sich bei ge-
nauerer Untersuchung jedoch allesamt als problembehaftet erweisen
würden. Auch im Blick auf die menschliche Freiheit falle es der
Theologie schwer, die Realisierung des Schöpfungsziels plausibel zu
denken. Die Heilsvollendung von allen und allem bedinge eine star-
ke Souveränität Gottes. Doch auch dann blieben noch Fragen offen,
die u. a. die Erlösungsbedürftigkeit der außermenschlichen Schöp-
fung sowie die Heilsbedürftigkeit des Menschen beträfen.

Im Beitrag von Andreas Reitinger wird im Kontext der Rede von
einem Plan Gottes der Blick gleichfalls universalkosmologisch gewei-
tet. Dies geschieht bewusst, weil in den schöpfungstheologischen und
eschatologischen Theoriebildungen nach wie vor eine Tendenz in
Richtung eines heilsgeschichtlichen Anthropozentrismus und damit
einer Unterbestimmung der kosmischen Perspektive auszumachen
sei. Die These von der „Kosmosvergessenheit“ in der Eschatologie
wird sodann durch die Analyse verschiedener eschatologischer Kon-
zepte, die entsprechend ihres Verhältnisses zu einer kosmischen
Eschatologie schematisiert werden, begründet. Am Ende werden Per-
spektiven für eine kosmos-bewusste Schöpfungstheologie und Escha-
tologie formuliert, die Gottes Plan Rechnung tragen: Ihm gehe es im-
mer um die gesamte Wirklichkeit, die er zum Heil führen möchte.

Wurde im ersten Teil des vorliegenden Bandes die Frage nach einem
Plan Gottes ausgehend von der Schöpfung reflektiert, beschäftigen
sich die Beiträge des zweiten Teils mit dem Menschen. Im Blick auf
die Umweltbewegung und ökologische Wissenschaft macht Michael
Rosenberger darauf aufmerksam, dass der christliche Anthropozen-
trismus in den 1960er-Jahren mit der Umweltkrise in Verbindung
gebracht und seither kritisch angefragt wird. Papst Franziskus halte
in seiner Enzyklika „Laudato si’“ an einer anthropozentrischen Per-
spektive nach wie vor fest, möchte aber zugleich dem Anliegen des
Bio- und Ökozentrismus ansatzweise Rechnung tragen. An diese
Feststellung schließt eine terminologische Präzisierung der Begriffe

Thematische Hinführung 13



„Anthropozentrismus“ und „Anthropozentrik“ an. Ursprünge für
die Theologie der christlichen Schöpfungslehre werden sodann im
griechischen, näherhin stoischen Anthropozentrismus ausfindig ge-
macht, hätten sich doch deren beider Prämissen – gütige Vorsehung
der Götter und Vernunftbegabung des Menschen – gut mit dem
Schöpfungsplan verbinden lassen. Die Folge sei allerdings die Preis-
gabe des biblischen Biozentrismus gewesen. Womit man heute den
Anthropozentrismus auch immer zu ersetzen versuche, ob durch
Patho-, Bio- und Ökozentrismus, auf eine Teleologie könne nicht
gänzlich verzichtet werden. Damit sei die Rede von einem göttlichen
Schöpfungsplan nicht gänzlich abwegig, nichtsdestotrotz sollte sie
mit größter Zurückhaltung verwendet werden.

Die Plausibilität der Rede von einem göttlichen Plan steht heute
u. a. aufgrund kosmologischer Einwände infrage. Wolfgang Scho-
berth macht in seinem Beitrag deutlich, dass die Gewichtigkeit dieser
Einwände von Veränderungen in der Plausibilitätsstruktur herrührt,
näherhin von der Fragmentierung der Sprach- und Wissensbereiche
und damit verbunden der Semantiken. In der theologischen Seman-
tik gehe es nicht um die Erfassung eines göttlichen Plans, sondern in
erster Linie um das Leben, näherhin um die Stellung des Menschen
vor Gott, nicht zuletzt im Verhältnis zu den nichtmenschlichen Ge-
schöpfen. Vor diesem Hintergrund reflektiert Schoberth sprachphi-
losophisch über den Ausdruck ‚Plan Gottes‘ als anthropomorphe
Metapher. Ein spekulatives Nachdenken, wie heute die wissenschaft-
liche und religiöse Semantik miteinander verbunden (nicht ver-
mischt) werden könnten, bildet den Abschluss. Im Glauben sei
durchaus eine Teleologie auf Gott hin erkennbar, gleichwohl aber
bleibe sowohl Gott als auch sein Plan für den Glaubenden uner-
forschlich.

Christina Aus der Au setzt sich mit dem göttlichen Zuspruch der
Gottebenbildlichkeit des Menschen auseinander und fragt, ob dieser
eine bestimmte Entwicklungsstufe in der Hominisation voraussetze.
Gemeinhin würde er auf den Homo sapiens sapiens bezogen, was
jedoch eine dynamische Sichtweise Gottes wie des Menschen aus-
schlösse. Im Blick auf die evolutionsbiologischen Erkenntnisse fragt
Aus der Au bewusst nach einem prozessualen Verständnis der Gott-
ebenbildlichkeit und damit verbunden nach einem geschichtlichen
Verständnis von Gott. In diesem Zusammenhang kommt sie auf
die Prozesstheologie Alfred North Whiteheads zu sprechen. Ihr ge-

Christoph Böttigheimer / Alexis Fritz14



mäß müsse die Gottebenbildlichkeit radikal relational und prozessu-
al gedacht werden. Sie sei nicht auf ein Geschöpf mit einer bestimm-
ten Entwicklungsstufe zu beziehen, sondern als Gottes Vision besee-
le und treibe sie die Schöpfung von Anfang an an und motiviere die
Geschöpfe, ihr Potential auszuschöpfen. In Jesus Christus schließlich
würde das wahre Bild Gottes für den Menschen ansichtig, das als
solches jedoch nicht in dieser Person fixiert sei, sondern dem Men-
schen die Augen für die Möglichkeiten öffne, sein subjective aim an
das initial aim anzugleichen. Indem die Gottebenbildlichkeit pro-
zesstheologisch gedeutet wird, kommt eine Teleologie der Schöp-
fung zum Ausdruck.

Auf die Zukunft der Menschheit richtet Reinhold Esterbauer sei-
nen Blick, indem er sich mit dem Transhumanismus und Post-
humanismus befasst. Da Letzterer sowohl ein anthropozentrisches
Schöpfungsziel als auch ein göttliches Erlösungshandeln obsolet er-
scheinen lasse, fragt Esterbauer, welches Menschenbild eine solche
Vorstellung impliziere und welche Konsequenzen sich hieraus für
das theologische Denken möglicherweise ergeben. In den trans-
oder posthumanistischen Theorien tauche eine neue Vorstellung
von Zweck oder Ziel auf: Die technologische Entwicklung treibe
hin zur Entfaltung aller technischer Potentiale; an die Stelle der Na-
turteleologie trete eine Technikfinalität. Eine theologische Soteriolo-
gie sei für eine sich selbst erlöste Welt und damit für leibfreie, mora-
lisch schuldfreie und unsterbliche posthumane Wesen ebenso
bedeutungslos wie ein göttlicher Plan. Letztlich lasse die post-
humanistische Superintelligenz selbst eine individuelle Individuali-
tät hinter sich und erwecke den Eindruck, ‚alles in allem‘ zu sein.
Die vom Trans- und Posthumanismus intendierte Zukunftsvorstel-
lung ließe zwar Gemeinsamkeiten mit der christlichen Eschatologie
und Anthropologie erkennen, doch würde nicht deutlich, worin die
intrinsische Zielgerichtetheit der Technik gründe, was es mit der
menschlichen Freiheit angesichts einer den göttlichen Erlösungsplan
entbehrenden Selbstoptimierung des Menschen auf sich habe und
was Leiblichkeit im Unterschied zu biochemischen und physiologi-
schen Gegebenheiten ausmache.

Ulrich Lüke geht in seinem Beitrag davon aus, dass der göttliche
Plan nicht bekannt ist und darum auch nicht gewusst werden kann,
ob so etwas wie eine ‚Krone der Schöpfung‘ vorgesehen sei. Zwar
könne im Glauben ein göttlicher Schöpfungs- und Heilsplan und

Thematische Hinführung 15



damit verbunden eine Sonderstellung des Menschen erahnt werden,
doch im Blick auf die gesamte Biologie würden sich weitergehende
Schlussfolgerungen verbieten. Umgekehrt aber sei durch die Natur-
wissenschaft eine dem Menschen theistisch-deutend zugeschriebene
Nobilitierung ebenso wenig widerlegbar. Im Transzendenzbewusst-
sein des Menschen könne ein Argument für dessen theologische No-
bilitierung ausfindig gemacht werden, das vielleicht auch seitens der
Naturwissenschaften Akzeptanz fände. Jedenfalls reiche der Verweis
auf den Zufall nicht aus, um die Annahme eines göttlichen Planes
grundlegend zu destruieren. Aus evolutionstheoretischer Perspektive
sei freilich nicht auszuschließen, dass der Mensch momentan ledig-
lich eine Art „Pole-Position“ einnehme und die evolutive Entwick-
lung über ihn hinwegschreite. Dass der Mensch indes sich selbst
und damit seine Geschöpflichkeit überwinden könne, stelle eine me-
taphysisch unbegründete Hypothese dar.

Die Beiträge des dritten Teils erörtern das Thema eines Plans Gottes
in Verbindung mit substantiellen, historischen wie gegenwärtigen
Herausforderungen der Metaethik und der normativen Ethik. In
diesem Zusammenhang werden die Möglichkeit und die Bedeutung
des Sprechens von einem Plan Gottes durchaus differenziert und
kontrovers philosophisch- wie theologisch-ethisch betrachtet.

Matthias Perkams stellt fest, dass in der Geschichte des christli-
chen Denkens der Begriff „Plan Gottes“ weniger gebräuchlich ist
als die Begriffe „Vorsehung“, „Verwaltung der Dinge“ oder „ewiges
Gesetz“. Der anschließende Vergleich zwischen der stoischen Idee
und der christlichen Annahme eines göttlichen Plans zeige analoge
Herausforderungen sowie christliche Proprien. Laut Perkams bieten
neuplatonisch denkende Personen, wie es z. B. die meisten mittel-
alterlichen Aristoteliker waren, in ihrer Reflexion der göttlichen
Transzendenz, des menschlichen Urteilens und kausaler, weltlicher
Zusammenhänge elegante Antworten auf die Kernfragen eines gött-
lichen Plans an: Hatte Gott die Wahl, welche Welt er schaffen will?
Wie verhält sich die göttliche Freiheit zur Möglichkeit eines freien
menschlichen Handelns? Perkams skizziert die alternativen Argu-
mentationen (u. a. Boethius, Augustinus, Abaelard, Thomas von
Aquin und Johannes Duns Scotus), mit denen diese Herausforde-
rungen bewältigt wurden. Anschließend arbeitet er den systemati-
schen Vorteil der Idee eines göttlichen Plans heraus. Anhand von

Christoph Böttigheimer / Alexis Fritz16



Thomas von Aquins Lehrstück des ewigen Gesetzes (lex aeterna) er-
klärt Perkams, wie das Postulat eines göttlichen Plans den hypothe-
tischen Rahmen für Einzelhandlungen bieten könne. Thomas’ neu-
platonische Perspektive eines göttlichen Willens erlaube keineswegs
direkte Schlussfolgerungen, was einzelne Menschen in einer konkre-
ten Situation tun sollen. Vielmehr müsse jeder einzelne Akteur ra-
tional prüfen, welche Handlungsmöglichkeit im Einzelfall die richti-
ge ist. Die Annahme, dass das ewige Gesetz die höchste Norm sei,
aber vom Menschen in seiner Komplexität nicht zur Gänze erfasst
werden könne, müsse partikularistisch verstanden werden. Bei Tho-
mas begründe die Annahme des ewigen Gesetzes die Unhintergeh-
barkeit individueller und situativer moralischer Urteile.

Der nicht-theologische Teleologiebegriff gehört substantiell zu
den theologischen Konzepten von „Schöpfung“ und „Vorsehung“.
Henning Tegtmeyer erarbeitet in seinem Beitrag ein differenziertes
und präzises Teleologie-Verständnis. Dadurch können auch Einsei-
tigkeiten und Missverständnisse in der Theodizee-Debatte korrigiert
werden. Spätestens in der Philosophie der Neuzeit wurde die An-
nahme von Finalursachen zur Erklärung von Weltzusammenhängen
problematisiert. Hingegen behielten intentionale Teleologien in
Handlungstheorien ihre Gültigkeit – abgesehen von wenigen Min-
derheitenpositionen (z. B. reduktiver Materialismus). Auch in der
Philosophie werde zu viel und Unterschiedliches in die Kategorie Te-
leologie hineingelesen. Anhand von Beispielen aus der Biologie zeigt
Tegtmeyer, wie unverzichtbar die begriffliche Differenzierung zwi-
schen einer internen und externen und zwischen einer immanenten
und transzendenten Teleologie sei. In der Philosophie wurde der
Teleologie-Gedanke durch die Metaethik des 20. Jahrhunderts reha-
bilitiert. Insbesondere moderne Tugendethikerinnen und Tugend-
ethiker, die einem nichtreduktiven aristotelischen Naturalismus zu-
geordnet werden können, betrachten menschliche Verhaltensweisen
in Bezug auf das menschliche Gedeihen. Zwar blenden auch diese
Theorien zentrale Sachverhalte und Herausforderungen der Öko-
logie menschlichen Zusammenlebens aus, dennoch könne die
Perspektive des Aristotelischen Naturalismus für eine verengte
Theodizee-Debatte befreiend sein. So verfehlt laut Tegtmeyer jede
Theodizee-Debatte ihr Ziel, „wenn sie nicht ausgeht von der dyna-
mischen Ordnung des Lebendigen als einer ökologischen Ordnung,
welche theologisch als göttlich geschaffen interpretiert wird und in

Thematische Hinführung 17



welcher für die Menschheit, abermals theologisch gesprochen, eine
bestimmte Rolle vorgesehen ist“.

Weil sie dem Plan Gottes widersprechen, verbietet das katho-
lische Lehramt die künstliche Empfängnisverhütung, die vor- und
außereheliche Sexualität oder die Segnung von homosexuellen Paa-
ren. Unabhängig davon, unter welchem naturmetaphysischen oder
personalistischen Vorzeichen diese Art von Begründung geschehe,
bestünden gegen diese – laut Stephan Ernst – gravierende nicht-
theologische wie theologische Einwände. Unter anderem werde ihr
vorgehalten, zirkulär zu sein, auf höchst fragwürdigen naturteleolo-
gischen wie anthropologischen Voraussetzungen zu gründen oder
einen Naturalistischen Fehlschluss zu begehen. Ebenso ist es für
Ernst aus theologischer Sicht unzulässig und unverantwortlich, ein-
zelne moralische Normen aus einem besonderen Plan Gottes ab-
zuleiten, weil ohnehin alles, was ist – Heil und Unheil –, restlos auf
den allgemeinen Plan Gottes zurückzuführen sei. Dagegen seien
moralische Normen und ihr Anspruch „innerweltlich“ mit der
menschlichen Vernunft und Erfahrung zu begründen. Hinsichtlich
moralischer Normaussagen und der Rede von Gottes Plan sei zu un-
terscheiden „zwischen dem Grund der Geltung einzelner moralischer
Weisungen einerseits und der Motivation zum ethischen Handeln an-
dererseits. Ebenso sei zu unterscheiden zwischen dem geschichtlich
vermittelten Prozess der realen Einsicht in moralische Normen und
dem Grund ihrer Gültigkeit“. Eine legitime Begründungmöglichkeit
moralischer Normen, welche die Ambivalenz menschlichen Han-
delns würdigt, ist für Ernst das Verhältnismäßigkeitsprinzip: Die
Verhältnismäßigkeit im Handeln bestehe darin, „im Blick auf das je-
weilige Gut, das man erreichen will, nicht mehr Übel und Schäden
als erforderlich zu verursachen oder zuzulassen“.

Christof Breitsameter geht der Frage nach, ob die Rede von einem
Plan Gottes normativ signifikant sein kann. Hierbei konzentriert er
sich auf die epistemologischen Herausforderungen, denn ein Plan
Gottes, der existiert, für uns aber nicht erkennbar ist, hat in norma-
tiver Hinsicht als belanglos zu gelten. Breitsameter diskutiert unter-
schiedliche konzeptionelle Entwürfe und zeigt, dass der Begriff „Plan
Gottes“ ungeeignet ist, um die Genese oder Geltung von Moralsys-
temen zu erläutern: Aporien und Absurditäten hinsichtlich gött-
lichen Wissens und menschlicher Freiheit sprechen gegen den „küh-
nen“ Versuch, Gottes Plan als einen Anspruch zu verstehen, den

Christoph Böttigheimer / Alexis Fritz18



jeder Mensch en détail in seiner Situation oder in wichtigen Belan-
gen zweifelsfrei erkennen könne. Alternativ kann sich die Rede vom
Plan Gottes auf Naturgesetze, Kausalitäten beziehen. Kritisch setzt
sich Breitsameter mit der theologiegeschichtlichen Lehre der Spezi-
alprovidenz auseinander: Angenommen, Gott greife in die Natur-
läufe heilsgeschichtlich ein, dann bliebe der Mensch in der Schwebe,
ob er auf Gottes Souveränität oder auf seine eigenen Kräfte vertrau-
en soll. Ebenso lehnt Breitsameter einen normativen Konnex zwi-
schen den Vorstellungen einer evolutionären Zielgerichtetheit der
menschlichen Natur und einem Plan Gottes ab. Die Natur des Men-
schen selbst sei nicht normativ signifikant. Es ließen sich höchstens
Moralsysteme plausibilisieren, mit denen gezeigt werde, dass diese
im Gebrauch der menschlichen Natur nicht zufälligen, sondern kon-
tingenten Vernunft- und Sozialzwecken entsprechen bzw. den kon-
tingenten Erfordernissen angepasst sind. Dagegen werde die Geltung
einer Norm durch Vernunftgründe anerkannt. Die dazu angemesse-
ne normative Einstellung eines Subjekts enthält unterschiedliche Ra-
tionalitätstypen, die es insgesamt erlaubten, von einem sinnvollen
Plan zu sprechen.

Was steckt hinter der bindenden Kraft des Normativen, wenn wir
uns schon längst mit den Worten von G. E. M. Anscombe von der
Vorstellung eines göttlichen Gesetzes oder Gesetzgebers verabschiedet
haben? In einem ersten Schritt zeigt Alexis Fritz, dass normative Über-
zeugungen und Sprache auf unterschiedlichen, aufeinander bezoge-
nen Ebenen (Handlungskraft, Semantik, Ontologie und Epistemolo-
gie) metaethisch untersucht werden können. Weitgehend sei man sich
darin einig, dass Normativität praktisch und objektiv sei. Anschlie-
ßend verortet Fritz in dieser metaethischen Diskussionslandschaft
zwei moderne, von Thomas von Aquin inspirierte, vernunfttheoreti-
sche Naturrechtsmodelle. Diese rechtfertigen das Verbindliche von
Normen weder mit einem göttlichen noch physikalischen Gesetz,
sondern mit menschlichen Willensstrebungen und praktischen Ver-
nunftprinzipien. Das Wesen von „Normativität“ hat in jüngster Zeit
Ralph Wedgwood innerhalb eines sogenannten „conceptual role ap-
proach“ mithilfe des Begriffs „Plan“ systematisch entfaltet. Demnach
verpflichtet man sich in einem normativen Sprechakt auf grundlegen-
de Rationalitätsregeln und nicht auf irgendein mysteriöses Wirklich-
keitsverständnis oder eine magische Erkenntnisfähigkeit. Zuletzt wird
geschichtlich skizziert, wie sich innerhalb der deutschsprachigen Mo-

Thematische Hinführung 19



raltheologie der Gedanke durchsetzte, dass moralische Urteile nur
durch vernünftiges Denken eines konkreten Subjekts begründet wer-
den können. Im Kontext des Glaubens könne der Planbegriff eine
transzendentale, unthematische Kategorie sein, wo es letztlich um
die Öffnung des Subjekts gegenüber Anderen und ihren Ansprüchen
geht.

Christoph Böttigheimer / Alexis Fritz20


