Gianluca De Candia

Der Sprung
in den
Glauben

Von der existentiellen
Relevanz des Christentums

A
HERDER

FREIBURG - BASEL - WIEN



Wenn bei Textstellen, die sich auf Personen beziehen, nur die
mdnnliche Sprachform gewdhlt wurde, so ist dies nicht
geschlechtsspezifisch gemeint, sondern geschieht ausschlielich
aus Griinden der besseren Lesbarkeit.

MIX

Papier | Férdert
gute Waldnutzung

gw%:ocvg FSC® C014496

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: © marukopum / GettyImages
Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: GGP Media GmbH, Péfneck
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-39634-2
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83105-8



Inhalt

Einleitung
Ein groRer Sprung -
um dem Leben naherzukommen __7

1.
Der Mensch - sich geboren _23

2.
Der erpressbare Mensch __33

3.
Wenn Gott und Mensch ins Spiel kommen __ 47

[/
Der liebenswerte Mensch __71

5.
Der humorvolle Mensch und sein lachelnder Gott __81

6.
Ein musikalisch gestimmter Gott _ 105

7.
Nichts Wesentliches wird verloren gehen _ 127



Inhalt

Ausblick
,Engelsam“__135

Dank __144



Einleitung

Ein grofBer Sprung -
um dem Leben nidherzukommen

eit unvordenklichen Zeiten kommt dem ,Sprung®, so-

fern dieser metaphorisch verstanden wird, eine reli-

giose Bedeutung zu. Das dlteste erhaltene kiinstleri-
sche Beispiel daftir ist zweifellos die bemalte Abdeckplatte
fur das ,,Grab des Tauchers®, das auf die Zeit vor dem 4. Jahr-
hundert v.Chr. (480/70 v.Chr.) datiert und in einer kleinen
Nekropole unweit von Paestum gefunden wurde. Nach An-
sicht der Altertumsforscher war der Verstorbene ein Einge-
weihter eines Mysterienkults. Das Fresko auf der Grabplatte,
das nach innen gerichtet war und dem Toten gegeniiber-
stand, kommt einer fotografischen Momentaufnahme gleich
und ist von metaphysischem Gehalt. Vor einem leuchtend
weiflen Hintergrund ist ein nackter junger Mann mit auf-
gerissenen Augen gemalt, kurz nachdem er von einem Turm
gesprungen ist und kurz bevor er die azurblaue Wasser-
flache erreicht hat. Die Szene strahlt eine Atmosphare des
Schwebens, aber auch der Harmonie und Gelassenheit aus:
Der Tod, der wie ein Sturz ins Leere aussieht, ahnelt hier
einem Eintauchen in ein einladendes kristallklares Ele-
ment.?

1 Tonio Holscher hat eine neue, umfassendere Auslegung dieses
Kunstwerkes im kulturellen Kontext der griechischen Antike vorgelegt:
T. HOLSCHER, Der Taucher von Paestum. Jugend, Eros und das Meer im
antiken Griechenland, Klett-Cotta, Stuttgart 2021.



8 Einleitung

In zahlreichen Gespriachen mit jungen Menschen iiber
theologische Themen habe ich immer wieder erfahren, wie
gerne sie den religiosen Glauben als einen solchen ,Sprung”
ansehen. Oft wird der Glaube mit dem Unberechenbaren,
Unbekannten, gar dem Absurden gleichgesetzt — ganz in je-
ner Denkrichtung, die Tertullian mit seinem bertthmten
,credo quia absurdum® ins Auge fasste: ,Ich glaube, weil es
absurd ist“ So wird der Glaube im Grunde mit einer Art
Vermutung gleichgesetzt und als eine abrupte Unterbre-
chung in der Kontinuitit des tiglichen Lebens angesehen,
als wire dieser Glaube der Eintritt in eine Parallelwelt, auf
deren Zugangsweg keine Sinnbeziige hinweisen. Dass eine
solche Einsicht die Unvereinbarkeit zwischen Glauben und
Vernunft voraussetzt, fithrt regelmaflig zu vertieften Dis-
kussionen.

Fir die vom Apriori einer Offenbarung ausgehenden
Theologinnen und Theologen ist der Glaube weder willkr-
lich oder unverniinftig noch widerverniinftig, sondern iiber-
verntnftig. Nicht eine Art von Vermutung, sondern ein
Wechselspiel von Uberzeugung (fides quae) und Vertrauen
(fides qua), von analytischem und synthetischem Vermogen
ist seine Erkenntnisform. Um auf unser Beispiel zuriick-
zukommen: Wer aus blofler Risikobereitschaft ins Meer
taucht, wiirde dies mit geschlossenen Augen tun, ohne zu
wissen, was sich auf dem Meeresgrund befindet, und wiirde
sich in grofe Gefahr begeben. Der verntinftige Taucher hin-
gegen unternimmt vor einem Tauchgang zundichst ein Er-
kundungsschwimmen, um die Tiefe des Meeresbodens und
die Stirke der Stromungen zu priifen. Ist die Strémung bei-
spielsweise zu stark, kann eine falsche Korperhaltung im
Moment des Aufpralls auf das Wasser gefahrliche Verletzun-
gen nach sich ziehen. Auch die Stelle, von der gesprungen



Grabplatte aus dem Tauchergrab, Nationalmuseum von Paestum
© mauritius images / Cubolmages / Alfio Giannotti

wird, muss vorher sorgfaltig gepriift werden: Der Fels darf
weder briichig noch rutschig sein. Noch wichtiger ist es, da-
rauf zu achten, dass unser natiirliches Sprungbrett iiber-
hingend positioniert ist, das heiflt, dass sich entlang der
Flugbahn unseres Sprunges keine weiteren Felsen befinden.
Schlieflich muss der Kérper beim Springen versuchen, eine
Haltung einzunehmen, die es ihm ermdoglicht, zuerst mit
den Fingerspitzen, dann mit den Hinden und Armen, dem
Kopf (das Kinn muss sich der Brust nidhern), dem Nacken,
den Schultern, dem Rumpf, den Beinen und schliellich mit
den Fiflen ins Wasser zu gleiten. Wenn der Mensch alle
diese Bedingenen tberpriift hat, kann er davon ausgehen,
dass sein Tauchgang eine erfrischende Erfahrung der Frei-
heit sein wird.



10 Einleitung

Was diese Analogie fiir den Glauben treffend macht, ist die
Tatsache, dass in der Kunst des Tauchens Vertrauen und
Uberzeugung nicht zu trennen sind. Denn bei genauerer Be-
trachtung kann nur tauchen, wer schwimmen kann, und
um zu schwimmen, muss man ,Vertrauen in das Wasser”
haben, indem man die Angst vor dem Untergang tiberwun-
den hat. Hier verstirken sich Vertrauen und Uberzeugung
gegenseitig: Je mehr Vertrauen wir in das ,archimedische
Prinzip“ haben, desto mehr werden wir in der Lage sein,
unsere Arme und Beine ruhig zu bewegen, und desto mehr
werden wir die Erfahrung machen, von einer unsichtbaren
Kraft gestiitzt zu werden, um tiber Wasser zu bleiben. Ein
echtes Tauchen ist also eher eine Art vermittelnder Uber-
gang als ein Sprung ins Ungewisse. Dasselbe gilt firr den
religiosen Glauben: Es gibt zweifellos ein Element der Un-
wagbarkeit im Glauben - wie in jeder echten Beziehung, in
der Vertrauen gefordert ist, wie in der Freundschaft oder
Liebe -, aber in ihm wachsen Vertrauen und Uberzeugung
sowie Sprung und Wissen, Gotteserkenntnis und Selbst-
erkenntnis zusammen. Was ein Sich-Loslassen erfordert -
eben der ,Sprung® sei es nach vorne oder nach oben - ist
in all diesen Erfahrungen vielmehr eine Annaherung an das
Innerste und Auferste zugleich, ein Akt von Fremd- und
Selbstverhaltnis. Der Titel dieser Einleitung méchte genau
diese positive gegenseitige Steigerungsdynamik herauf-
beschworen: einen groflen Sprung machen, um dem Leben
ndher zu kommen und auf die Erkundung einer Existenz
vorzubereiten, die uns immer zugleich unentrinnbar nahe
und unerreichbar fern bleibt. Dieser Rhythmus des gegen-
seitigen Wachstums bestimmt freilich die origindre Grund-
struktur des christlichen Mysteriums insgesamt, die auch
zum musikalischen Leitmotiv und Reigen des Gott-Welt-



Einleitung 11

Verhadltnisses wird. Je mehr Gott sich in Jesus Christus er-
schliefdt, desto deutlicher tritt die wechselseitige Verwiesen-
heit Gottes auf den Menschen wie die des Menschen auf
Gott hervor. Und je mehr sich Gott in der Geschichte entfal-
tet, desto mehr setzt er die menschlichen Fihigkeiten voraus
und frei, so etwa Sprach- und Schriftwerdung, den Reich-
tum der Erfahrung und Hermeneutik, der Kunst und der
Reflexion. Der christliche Gott entbindet die Méglichkeiten
menschlichen Fiihlens, Gestaltens und Denkens, sodass die-
se im Nachhinein Spiegelungen verborgener Transzendenz
offenlegen mogen. Demgegeniiber wire jegliche Deutung
der christlichen Botschaft als eine Art ,Weltflucht eine
Fehlinterpretation. Das geoffenbarte Wort Gottes ist keine
Esoterik mit einem Jargon, der fiir einige wenige Eingeweih-
te bestimmt wiére, sondern es spricht die Tiefe der conditio
humana an, indem es ein neues Licht auf existenzielle
Grundfragen wirft, die sich die Menschen zu allen Zeiten
gestellt haben. Darauf basiert etwa die von Paul Tillich
(1886-1965) mafigeblich geprigte Hermeneutik der Kor-
relation: ,Die im Offenbarungsereignis liegenden Antworten
sind nur sinnvoll, sofern sie in Korrelation stehen mit Fra-
gen, die das Ganze unserer Existenz betreffen, also mit exis-
tenziellen Fragen2 So fragt er: ,Wie ist es bei uns selbst?
Haben wir nie nach einem Wort vom Herrn gefragt?“ - und
er ladt uns im selben Atemzug unmittelbar ein, mit der Ant-
wort zu warten, bis die Frage selbst klargeworden ist.

2 Diese theologische Methode schliefit keineswegs den Vorrang der
Offenbarung vor der Selbsterkenntnis aus - ganz nach dem lateini-
schen Motto: ,quod primum est intentione ultimum est in operatione®:
P. TiLLIcH, Systematische Theologie I-IT, Bd. 1, hrsg. und eingeleitet von
Christian Danz, De Gruyter, Berlin - Boston 2017, 64-70; hier: 66.



12 Einleitung

,Wir sollten uns durch den Ausdruck Wort vom Herrn nicht
verwirren lassen. Er klingt, als ob wir uns an eine himmlische
Autoritit wendeten, nachdem alle anderen Autorititen, ein-
schlieflich die der Vernunft, versagt haben [...] Lasst euch
nicht verwirren durch den Ausdruck Wort vom Herrn'. Es ist
kein Orakelwort, das uns sagt, was wir tun oder erwarten sol-
len. Aber was ist es dann? Es ist die Stimme, die aus einer an-
deren Dimension kommt als aus der, in der wir fiir gewdhnlich
leben. Sie bricht in die Dimension der Dinge und Ereignisse
ein, die wir unsere Welt nennen. Sie hilft uns nicht, die Pro-
bleme in dieser Dimension erfolgreicher zu bewdltigen als zu-
vor. Sie bereichert in keiner Weise unser Wissen tiber die Fak-
toren, die eine Situation bestimmen, sie nimmt uns die
Verantwortung fiir unsere Entscheidungen nicht ab. Sie tut
etwas ganz anderes. Sie hebt die Situation, in der wir uns zu
entscheiden haben, in das Licht einer neuen Dimension, in die
Dimension dessen, was unbedingt wichtig und unendlich be-
deutsam ist — wir nennen es ,das Géttliche’ [...] Das Wort vom
Herrn ist das Wort, das aus der Tiefe unserer Situation spricht3

Diese Beobachtung, die auf dem oben erwdhnten Rhythmus
des ,je mehr das eine, desto mehr das andere” basiert, soll
nun keineswegs als eine Art des theologischen Konkordis-
mus verstanden werden. Denn die von Tillich im ersten
Band seiner Systematischen Theologie bestimmte Methode
der Korrelation muss zusammengelesen werden mit der
zentralen heuristischen Kategorie der ,Zweideutigkeit” von
Geist und gelebten Leben, Geschichte und Reich Gottes, die
er im dritten Band seiner Systematischen Theologie dar-

3 TiLLICH, Das Neue Sein. Religidse Reden. 2. Folge, Evangelisches Ver-
lagswerk, Stuttgart 1957, 110-119: 111f.



Einleitung 13

stellt.* In dieser hermeneutischen Spannung stehen auch
die folgenden Uberlegungen, deren Ziel es ist, dem doppel-
ten Sprung zwischen Existenz und Christentum phanome-
nologische Anschaulichkeit zu verleihen. Es geht darum,
eine phdnomenologisch-deskriptive Beschreibung -eines
christlichen In-der-Welt-Seins zu versuchen und das an-
hand einiger existentieller Vorginge und Erfahrungen.
Damit sind wir inmitten der Ubergangsphinomene, um die
sich vorliegende Reflexionen drehen. Sie richten sich an ein
nicht fachkundiges Publikum und konnen fiir Kolleginnen
und Kollegen von Interesse sein, insofern sie eine Sym-
pathie fir ein phinomenologisch orientiertes Theologisie-
ren haben. Dieser Ansatz geht von ereignishaften, lebens-
weltlichen Verldufen aus, die fiir den jeweiligen existenziel-
len Sachverhalt einen moglichst deckenden theologischen
Begriff suchen, um das, was dem Glauben Evidenz gibt bzw.
ihm einleuchtet, wie Gottesbejahung, Erbsiinde, Christolo-
gie, Gnade, Trinitat, Auferstehung, am Leitfaden der Erfah-
rung zu erproben und die theologischen Annahmen als
existenzrelevant zu erweisen. Wenn die christlichen Annah-
men wahr sind, dann nicht nur, weil sie einmal geschehen
sind, sondern weil sie uns und wir ihnen jeden Tag begeg-
nen koénnen. Selbstverstindlich kann tber die hier dar-
gestellten Interpretationen der Geburt, der Erpressbarkeit
des Menschen, des Spielens, des Charmes, des Humors, der
Musik, der Liebe und des Leibes kein Konsens vorausgesetzt
werden. Denn diese Art fundamental-theologischer Herme-

4 TiLricH, Systematische Theologie, Bd. 3, hrsg. und eingeleitet von
Christian Danz, De Gruyter, Berlin — Boston 2017; vgl. DERs., Existenz-
analyse und religise Symbole, in Symbol und Wirklichkeit, Kleine Van-
denhoeck Reihe 151, Gottingen 1962, 12-28 (in GW, Bd. V, 1964, 223-
236).



14 Einleitung

neutik stellt keineswegs einen apologetischen Beweis dar,
sondern nur einen Aufweis und reflektiert gelerntes Spu-
renlesen. Im Grunde geht es um eine Mystagogie der An-
ndherung, um einen Diskurs, der weder beansprucht, not-
wendigerweise die Bejahung der Transzendenz zu vermit-
teln, noch, sie notwendigerweise auszuschlieffen. Vielmehr
handelt es sich um eine phinomenologisch-theologische
Hermeneutik, die einen gedanklichen Weg aufzuzeigen ver-
mag, der die groflere Plausibilitit der Annahme des durch
die religiése Erfahrung vermittelten Wahrheitskerns gegen-
tiber der gegenteiligen Hypothese - die ebenfalls im Hinter-
grund bleibt - anthropologisch zu erklaren weif.

An anderer Stelle habe ich die hier anvisierte Deutungs-
perspektive als eine Hermeneutik des ,positiven Vielleicht*
bezeichnet und mit Verweis auf philosophische Textstellen
und die Stringenz ihrer Argumentation gezeigt, inwiefern
die begriffliche Tragweite dieses Adverbs selbst fiir den phi-
losophischen Gottesgedanken weiter reicht, als funktional
nur ein rein rhetorisches Mittel zu sein. Doch zihlt das ,viel-
leicht“ unter Philosophen nicht gerade zu den hiufig ver-
wendeten Adverbien, da es eben nicht zu den klassischen
Rationalitatskriterien wie Kohdrenz, logischer Stringenz
und Nicht-Widerspriichlichkeit gehért. Ein Uberblick tiber
das explizite Vorkommen in der philosophischen Literatur
des ,vielleicht” kann also nicht weit fithren. Will man jedoch
die hermeneutische Valenz dieses Adverbs aufdecken, kann
mit einigem Recht angenommen werden - und dies gilt es
zu verstehen -, dass jede metaphysische Antwort auf die

5 G. DE CaNDI, 1l forse bifronte. Lemergenza della liberta nel pensiero di
Dio, mit einem Vorwort von Thomas Leinkauf, Mimesis, Milano -
Udine 2021.



Einleitung 15

Gottesfrage letztlich ein ,interpretatives Vielleicht voraus-
setzt. Oder ist es etwa vielleicht nicht so, dass wir jedes Mal,
wenn wir dieses Adverb aussprechen, unsere eigene Inter-
pretation zum Ausdruck bringen? In Bezug auf die Gottes-
frage stellt das ,interpretative Vielleicht“ aber doch mehr
dar als eine blofle ,Vermutung® Dieses bringt ndmlich die
nicht-thematisierten Hintergrundannahmen zum Ausdruck,
die in jedem metaphysisch-hermeneutischen Akt verborgen
sind. Diese Art epistemischer Vorentscheidung oder vorwis-
senschaftlichen Interesses bleibt haufig hinter der argumen-
tativen Struktur ungenannt und doch taucht sie genau in
den spekulativen Momenten auf, in denen der Gedanken-
gang in theoretisch sauberem Vorgehen einem ,Sprung”
dhnelt (sei es ontologischer, dialektischer, kritisch-prakti-
scher oder transzendentaler Art). Um modale Kategorien
zu verwenden, handelt es sich bei dem ,positiven Vielleicht*
um ein Mégliches und eben nicht um ein Notwendiges, wie
schon die Etymologie des Wortes bezeugt.

Das italienische Adverb ,forse“ leitet sich vom lateini-
schen ,forsit“ ab, das aus dem Ausdruck ,fors sit“ (,es
konnte sein, dass“) abgeleitet ist und Wahrscheinlichkeit
ausdriickt. Vermutlich stammt das ,forsit“ aus dem seman-
tischen Feld des Verbs ,fero“ (tragen) mit der Bedeutung von
,im Schof tragen”, von dem auch ,fors / fortuna“ (Gliick)
herkommt.6 Die gleichen semantischen Nuancen klingen
im franzosischen ,peut-étre“ und im englischen ,maybe”
an, wahrend das spanische ,quizd“ (,wer weif“) auf den la-
teinischen Ausdruck ,qui sapit“ zuriickgeht und eher das
hypothetische, mutmaflliche Moment betont. Das deutsche

6 F. RENDICH, Dizionario etimologico comparato delle lingue classiche in-
doeuropee, Palombi Editori, Roma 2010, 517.



16 Einleitung

yvielleicht®, zumindest in seiner archaischen Bedeutung, be-
zieht sich auf ,sehr leicht (leicht - facilis) und hatte ur-
spriinglich eher den Charakter einer Erwartung, Vermutung
oder sicheren Befturchtung als den einer hypothetischen
Wabhrscheinlichkeit.” Diese kurze lexikographische Kldrung
drangt darauf, die semantische Reichweite dieses Begriffs-
zusammenhangs auszuloten.

In der Grammatik gehort das ,vielleicht” zu den Adver-
bien des Zweifelns; aber dieser so ausgedriickte Zweifel ist
weder ein radikaler Skeptizismus noch ein willkiirlich inter-
pretativer Entwurf. Das ,vielleicht“ liegt vielmehr zwischen
den Adverbien der Bejahung und der Verneinung: Seine Un-
gewissheit ist dhnlich wie die eines quasi, wahrscheinlich,
maglicherweise. In all diesen Fillen geht es um eine Hinwen-
dung zu etwas, das wohl tiber die bloe Aktualitit hinaus-
geht, dennoch aber in einer zu bezeichnenden Relation zu
dieser Aktualitit steht; gerade deshalb ist die ihm entspre-
chende Dialektik die der ,Mdglichkeit” Mit den beiden an-
deren Modalkategorien ,Notwendigkeit“ und ,Wirklichkeit*
steht das ,Vielleicht” in einem indirekten, aber festen Zu-
sammenhang. Wenn wir die argumentative Relevanz des
Adverbs naher betrachten - so meine These - kénnen wir
drei philosophisch relevante Formen des ,Vielleicht unter-
scheiden: eine konjekturale, eine amphibologische und eine
hermeneutische.

Mit einem konjekturalem Vielleicht meine ich zundchst je-
nen Argumentationsvollzug, der, obwohl er die ontologische
Differenz und den irreduziblen Hiatus zwischen Sein und

7 Deutsches Warterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, 16 Bde. in
32 Teilbanden. Leipzig 1854-1961, Quellenverzeichnis Leipzig 1971,
Bd. 26, Col. 236.



Einleitung 17

Begriff beachtet, dennoch mit zunehmender qualitativer In-
tensitdt relevante Argumentationsformen fiir eine Anndhe-
rung an etwas sucht. Diese Nuancierung der Beziehungsrela-
tion meint dabei nun aber eine Anndherung an etwas, das
grundsatzlich nicht vollstindig begriffen werden kann - das
also in jeder Bestimmung und jenseits jeder Bestimmung
exzessiv ist und bleiben wird. Eine solche argumentative
Form der Anndherung ist alles andere als unscharf, abstrakt
oder selbstwiderspriichlich, auch wenn sie sicherlich ,unge-
nau“ in ihrer ,Genauigkeit” ist. Die begriffliche Gestalt, die
ihr am ehesten entspricht, ist die der Mutmaflung, entspre-
chend dem von Cusanus so meisterhaft ausgedriickten Kon-
zept der imprecisio precisa.® Fur ihn ist namlich nur gottliche
Erkenntnis/Selbsterkenntnis ,absolute Genauigkeit (prae-
cisio absoluta®), der Mensch hingegen - der keinen unmittel-
baren Zugang zum Sein, zur Wesenheit und erst recht nicht
zu Gott hat - erhdlt hochstens eine konjekturale Anndhe-
rung, eine Mutmaflung, die, wie genau auch immer, unend-
lich prazisierbarer bleiben wird.

8 Der Ausdruck stammt nicht wortwortlich von Cusanus, aber er gibt
sein Konzept des konjekturalen Wissens sehr gut wieder. Vgl. dazu:
Th. LEINKAUF, Nicolaus Cusanus. Eine Einfiihrung, Buchreihe der Cusa-
nus-Gesellschaft, Bd. 15, Aschendorff Verlag, Miinster 2006, 111-115;
DERS., Ungenaue Genauigkeit - ein Grundgedanke des Cusanus und seine
Implikationen, im Erscheinen.

9 CusaNUSs, De coniecturis 1, c. 11, n. 55,16; h III 57: ,divina ipsa mens
omnium est absolutissima praecisio; De docta ignorantia Il, c. 1, n. 91;
h161: ,praecisam aequalitatem solo Deo convenire*; De coniecturis 1,
c. 11, n. 55; h 11 57: ,divina ipsa mens omnium est absolutissima
praecisio®; Idiota de sapientia 11, h V 25: ,deus est ipsa absoluta prae-
cisio®; Idiota de mente c. 2, n. 60, h V 94s.: die ,praecisio perfectionis“ ist
Zeichen der ,ars infinita [Deil]“, c. 3, n. 69, h V 56: ,deus est cuius-
cumque rei praecisio®; De possest n. 43, h XI/2 53: ,praecisio divina“



18 Einleitung

Es gibt noch einen anderen Wesenszug, den man bei
dem Versuch bemerkt, den begrifflichen Beziehungszusam-
menhang dieses Adverbs ndher zu bestimmen: Das Viel-
leicht hat einen wesentlich amphibologischen Charakter. In
diesem Wortkonglomerat stehen zwei gegensatzliche Mo-
mente in Spannung zueinander, die sich nicht in einer iiber-
geordneten Synthese vers6hnen lassen, aber auch nicht un-
verbunden - also einzeln und weit voneinander abliegend -
wirksam sind. In der Tat lebt dieses so gemeinte Vielleicht
vortibergehend zwischen zwei Welten und bewegt sich am
Rande eines doppelten Abgrunds: einerseits positiv, ande-
rerseits negativ. Es kennt wohl die Geduld des Aufschubs.
Das zeigt sich deutlich in jener Denktradition, die mehr als
jede andere tiber das Oszillieren des ,Vielleicht“ nachzuden-
ken wusste, weil sie mehr als jede andere von radikaler Un-
sicherheit geprdgt und von einem permanenten Exodus in
eine unendliche Zukunft gedrangt wird: Ich meine das Den-
ken jiidischer Herkunft. Unter den vielen Beispielen, die
man in diesem Zusammenhang anfithren koénnte, méchte
ich mich hier auf Ernst Blochs Zur Ontologie des Noch-
Nicht-Seins und Das Prinzip Hoffnung, Karl Lowiths Zur Kri-
tik der geschichtlichen Existenz, Walter Benjamins Aura des
Irgendwie und auf Emmanuel Lévinas Konzept des ,Ratsels”
im Gegensatz zum ,Phdnomen“ beziehen. Dariiber hinaus
ist Vladimir Jankélévitchs Le Je-ne-sais-quoi et le Presque-rien
sowie Die Ironie zu nennen wie auch Franz Rosenzweig, der
im ,Ubergang” zwischen den ersten beiden Teilen seines
Sterns der Erlosung nur im ,Vielleicht die Moglichkeit sieht,
eine Beziehung zwischen Gott, Mensch und Welt zu ,er-
ahnen®, denn hier ,gibt [es] keine Gewissheit, es gibt nur
ein sich kreisendes Rad der Maglichkeiten. Wenn steigt



Einleitung 19

tiber Wenn, Vielleicht sinkt unter Vielleicht“1® Rosenzweigs
Passage wird von Elie Wiesel konterkariert, der in Les portes
de la forét feststellt: ,Wir glaubten, dass die Tragodie darin
besteht, dass das Mogliche unméglich ist; das ist falsch. Das
Unmogliche ist moglich, und das ist die Tragodie!** In die-
sem modalen Sinne also ist von einem ,amphibologischen
Vielleicht” zu sprechen.

Bekanntlich haben sich viele der oben zitierten Autoren
von der jiidischen religiésen Tradition emanzipiert und tra-
gen dennoch weiterhin die Stigmata jenes radikalen Viel-
leicht mit sich herum, an dem die messianische Hoffnung
Israels hdngt. In seiner jahrelangen Auseinandersetzung
mit religiésen Texten hat ndmlich André Neher gezeigt, wie
sich das Motiv vom ,Vielleicht“ kontinuierlich durch das
Alte Testament und ebenso durch die Philosophie des Tal-
muds zieht.1? Gerade mit der Untersuchung dieser Tradi-
tion findet Neher die Spur eines ,peut-étre au mode majeur”
(eines positiven Vielleichts), das eine neue Moglichkeit er-
offnet, die uns einlddt zu glauben, dass alles sein kdnnte.

10 F. ROSENZWEIG, Stern der Erlgsung, hrsg. von Albert Raffelt, Univer-
sitatsbibliothek, Freiburg i.Br. 2002, 93.

11 E. WIESEL, Les portes de la forét, Editions du Seuil, Paris 1964, 217.
12 A, NEHER, Lesilio della parola. Dal silenzio biblico al silenzio di Ausch-
witz, Marietti, Casale Monferrato 1983, 237-249; Ip., L'échec dans la per-
spective juive, in Les hommes devant I'Echec, PUF, Paris 1968, 141-161.
Auch Elmar Salmann hatte dem ,Vielleicht“ einen Aufsatz gewidmet, in
dem er dies mit den Kategorien von ,Stils“ und ,Zeugnisses” verbindet:
La forza del forse. 1l Cristianesimo come evento e fermento di uno stile pos-
sibile, in DERS., Presenza di spirito. Il Cristianesimo come gesto e pensiero,
Edizioni Messaggero, Padova 2000, 7-20; dt. Ubersetzung;: Die Macht
des Vielleicht. Christentum als Ereignis und Ferment eines mdglichen
Lebenstils, in DERs., Geistes-Gegenwart. Figuren und Formen des Lebens,
EOS Verlag, St. Ottilien 2010, 11-31.



20 Einleitung

Weiter unterscheidet Neher das positive Vielleicht von
einem ,peut-étre au mode mineur” (einem negativen Viel-
leicht), das alles der Skepsis, der Abwertung, der Drohung,
dass nichts wahr ist, aussetzt. In seiner Exegese neigt Neher
jedoch dazu, diese beiden Interpretationsmoglichkeiten ge-
trennt zu halten. Mittlerweile konnte man jedoch darauf
hinweisen, dass beide Ténungen irreduzibel aufeinander
bezogen sind. Das ,Vielleicht ist diese zweisichtige Herme,
von der es unméglich ist, eines ihrer beiden Gesichter aus-
zuloschen. Welches Gesicht sich auch immer durchsetzt -
das andere wird immer hinter dem stirker Hervortretenden
verborgen bleiben. Manchmal ist es verdeckt, manchmal of-
tenkundig, aber das ,Vielleicht“ bleibt ein Doppelwertiges.
In der Tat taucht das ,positive Vielleicht* verdeckt durch
das ,negative” hindurch, um es von innen her zu 6ffnen -
und umgekehrt. Das positive Vielleicht ist optimistisch und
sieht alles im Zeichen eines leuchtenden ,Dartiber-hinaus”
Das negative Vielleicht neigt dazu, diese Moglichkeit zu be-
streiten, kann aber nicht verbieten, dass sie existiert. Fest-
zuhalten ist also, dass sie als verworfene Option zweiter
Ordnung immerfort im Hintergrund bleibt. In beiden Féllen
offnet sich eine Tiir: In die eine Richtung weitet sie den
Blick zum Licht, in die andere zur Dunkelheit. Aber die
Schwelle bleibt dieselbe und der Tiirsteher bleibt die je ei-
gene Intentionalitit, die Einzige, die den Zugang zum zu-
stimmungsfihigen Gehalt von Uberliefertem hat.13 Damit
wird das wahre Movens jedes konjekturalen und amphibo-

13 Hierbei greife ich auf eine der Grundannahmen der philosophischen
Hermeneutik von Luigi Pareyson zuriick: L. PAREYSON, Wahrheit und
Interpretation, hrsg. und tibers. von Gianluca De Candia, Philosophische
Bibliothek 761, Felix Meiner, Hamburg 2023.



Einleitung 21

logischen Vielleichts deutlich; denn es ist immer der Aus-
druck eines interpretativen Aktes und somit einer umfas-
senden verniinftigen Freiheit.

In diesem Sinne sei es der hermeneutischen Freiheit der
Leserinnen und Lesern tiberlassen, ob die in diesem Buch
beschriebenen existenziellen Unangemessenheiten unserer
Lebenserfahrungen noch immer eine religiése Sinngebung
vermitteln kénnen.






	Inhalt

