
HV 39634 / p. 3 / 25.4.2023

Gianluca De Candia

Der Sprung
in den
Glauben

Von der existentiellen
Relevanz des Christentums



HV 39634 / p. 4 / 25.4.2023

Wenn bei Textstellen, die sich auf Personen beziehen, nur die
männliche Sprachform gewählt wurde, so ist dies nicht
geschlechtsspezifisch gemeint, sondern geschieht ausschließlich
aus Gründen der besseren Lesbarkeit.

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Umschlagmotiv: © marukopum / GettyImages
Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg

Herstellung: GGP Media GmbH, Pößneck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-39634-2
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83105-8



HV 39634 / p. 5 / 25.4.2023

Inhalt

Einleitung
Ein großer Sprung –

um dem Leben näherzukommen 7

1.
Der Mensch – sich geboren 23

2.
Der erpressbare Mensch 33

3.
Wenn Gott und Mensch ins Spiel kommen 47

4.
Der liebenswerte Mensch 71

5.
Der humorvolle Mensch und sein lächelnder Gott 81

6.
Ein musikalisch gestimmter Gott 105

7.
Nichts Wesentliches wird verloren gehen 127



HV 39634 / p. 6 / 25.4.2023

Ausblick
„Engelsam“ 135

Dank 144

6 Inhalt



HV 39634 / p. 7 / 25.4.2023

Einleitung
Ein großer Sprung –

um dem Leben näherzukommen

Seit unvordenklichen Zeiten kommt dem „Sprung“, so-
fern dieser metaphorisch verstanden wird, eine reli-
giöse Bedeutung zu. Das älteste erhaltene künstleri-

sche Beispiel dafür ist zweifellos die bemalte Abdeckplatte
für das „Grab des Tauchers“, das auf die Zeit vor dem 4. Jahr-
hundert v.Chr. (480/70 v.Chr.) datiert und in einer kleinen
Nekropole unweit von Paestum gefunden wurde. Nach An-
sicht der Altertumsforscher war der Verstorbene ein Einge-
weihter eines Mysterienkults. Das Fresko auf der Grabplatte,
das nach innen gerichtet war und dem Toten gegenüber-
stand, kommt einer fotografischenMomentaufnahme gleich
und ist von metaphysischem Gehalt. Vor einem leuchtend
weißen Hintergrund ist ein nackter junger Mann mit auf-
gerissenen Augen gemalt, kurz nachdem er von einem Turm
gesprungen ist und kurz bevor er die azurblaue Wasser-
fläche erreicht hat. Die Szene strahlt eine Atmosphäre des
Schwebens, aber auch der Harmonie und Gelassenheit aus:
Der Tod, der wie ein Sturz ins Leere aussieht, ähnelt hier
einem Eintauchen in ein einladendes kristallklares Ele-
ment.1

1 Tonio Hölscher hat eine neue, umfassendere Auslegung dieses
Kunstwerkes im kulturellen Kontext der griechischen Antike vorgelegt:
T. Hölscher, Der Taucher von Paestum. Jugend, Eros und das Meer im
antiken Griechenland, Klett-Cotta, Stuttgart 2021.



HV 39634 / p. 8 / 25.4.2023

In zahlreichen Gesprächen mit jungen Menschen über
theologischeThemen habe ich immer wieder erfahren, wie
gerne sie den religiösen Glauben als einen solchen „Sprung“
ansehen. Oft wird der Glaube mit dem Unberechenbaren,
Unbekannten, gar dem Absurden gleichgesetzt – ganz in je-
ner Denkrichtung, die Tertullian mit seinem berühmten
„credo quia absurdum“ ins Auge fasste: „Ich glaube, weil es
absurd ist“. So wird der Glaube im Grunde mit einer Art
Vermutung gleichgesetzt und als eine abrupte Unterbre-
chung in der Kontinuität des täglichen Lebens angesehen,
als wäre dieser Glaube der Eintritt in eine Parallelwelt, auf
deren Zugangsweg keine Sinnbezüge hinweisen. Dass eine
solche Einsicht die Unvereinbarkeit zwischen Glauben und
Vernunft voraussetzt, führt regelmäßig zu vertieften Dis-
kussionen.
Für die vom Apriori einer Offenbarung ausgehenden

Theologinnen undTheologen ist der Glaube weder willkür-
lich oder unvernünftig noch widervernünftig, sondern über-
vernünftig. Nicht eine Art von Vermutung, sondern ein
Wechselspiel von Überzeugung (fides quae) und Vertrauen
(fides qua), von analytischem und synthetischem Vermögen
ist seine Erkenntnisform. Um auf unser Beispiel zurück-
zukommen: Wer aus bloßer Risikobereitschaft ins Meer
taucht, würde dies mit geschlossenen Augen tun, ohne zu
wissen, was sich auf dem Meeresgrund befindet, und würde
sich in große Gefahr begeben. Der vernünftige Taucher hin-
gegen unternimmt vor einem Tauchgang zunächst ein Er-
kundungsschwimmen, um die Tiefe des Meeresbodens und
die Stärke der Strömungen zu prüfen. Ist die Strömung bei-
spielsweise zu stark, kann eine falsche Körperhaltung im
Moment des Aufpralls auf das Wasser gefährliche Verletzun-
gen nach sich ziehen. Auch die Stelle, von der gesprungen

8 Einleitung



HV 39634 / p. 9 / 25.4.2023

wird, muss vorher sorgfältig geprüft werden: Der Fels darf
weder brüchig noch rutschig sein. Noch wichtiger ist es, da-
rauf zu achten, dass unser natürliches Sprungbrett über-
hängend positioniert ist, das heißt, dass sich entlang der
Flugbahn unseres Sprunges keine weiteren Felsen befinden.
Schließlich muss der Körper beim Springen versuchen, eine
Haltung einzunehmen, die es ihm ermöglicht, zuerst mit
den Fingerspitzen, dann mit den Händen und Armen, dem
Kopf (das Kinn muss sich der Brust nähern), dem Nacken,
den Schultern, dem Rumpf, den Beinen und schließlich mit
den Füßen ins Wasser zu gleiten. Wenn der Mensch alle
diese Bedingenen überprüft hat, kann er davon ausgehen,
dass sein Tauchgang eine erfrischende Erfahrung der Frei-
heit sein wird.

Grabplatte aus dem Tauchergrab, Nationalmuseum von Paestum
© mauritius images / CuboImages / Alfio Giannotti



HV 39634 / p. 10 / 25.4.2023

Was diese Analogie für den Glauben treffend macht, ist die
Tatsache, dass in der Kunst des Tauchens Vertrauen und
Überzeugung nicht zu trennen sind. Denn bei genauerer Be-
trachtung kann nur tauchen, wer schwimmen kann, und
um zu schwimmen, muss man „Vertrauen in das Wasser“
haben, indem man die Angst vor dem Untergang überwun-
den hat. Hier verstärken sich Vertrauen und Überzeugung
gegenseitig: Je mehr Vertrauen wir in das „archimedische
Prinzip“ haben, desto mehr werden wir in der Lage sein,
unsere Arme und Beine ruhig zu bewegen, und desto mehr
werden wir die Erfahrung machen, von einer unsichtbaren
Kraft gestützt zu werden, um über Wasser zu bleiben. Ein
echtes Tauchen ist also eher eine Art vermittelnder Über-
gang als ein Sprung ins Ungewisse. Dasselbe gilt für den
religiösen Glauben: Es gibt zweifellos ein Element der Un-
wägbarkeit im Glauben – wie in jeder echten Beziehung, in
der Vertrauen gefordert ist, wie in der Freundschaft oder
Liebe –, aber in ihm wachsen Vertrauen und Überzeugung
sowie Sprung und Wissen, Gotteserkenntnis und Selbst-
erkenntnis zusammen. Was ein Sich-Loslassen erfordert –
eben der „Sprung“, sei es nach vorne oder nach oben – ist
in all diesen Erfahrungen vielmehr eine Annäherung an das
Innerste und Äußerste zugleich, ein Akt von Fremd- und
Selbstverhältnis. Der Titel dieser Einleitung möchte genau
diese positive gegenseitige Steigerungsdynamik herauf-
beschwören: einen großen Sprung machen, um dem Leben
näher zu kommen und auf die Erkundung einer Existenz
vorzubereiten, die uns immer zugleich unentrinnbar nahe
und unerreichbar fern bleibt. Dieser Rhythmus des gegen-
seitigen Wachstums bestimmt freilich die originäre Grund-
struktur des christlichen Mysteriums insgesamt, die auch
zum musikalischen Leitmotiv und Reigen des Gott-Welt-

10 Einleitung



HV 39634 / p. 11 / 25.4.2023

Verhältnisses wird. Je mehr Gott sich in Jesus Christus er-
schließt, desto deutlicher tritt die wechselseitige Verwiesen-
heit Gottes auf den Menschen wie die des Menschen auf
Gott hervor. Und je mehr sich Gott in der Geschichte entfal-
tet, desto mehr setzt er die menschlichen Fähigkeiten voraus
und frei, so etwa Sprach- und Schriftwerdung, den Reich-
tum der Erfahrung und Hermeneutik, der Kunst und der
Reflexion. Der christliche Gott entbindet die Möglichkeiten
menschlichen Fühlens, Gestaltens und Denkens, sodass die-
se im Nachhinein Spiegelungen verborgener Transzendenz
offenlegen mögen. Demgegenüber wäre jegliche Deutung
der christlichen Botschaft als eine Art „Weltflucht“ eine
Fehlinterpretation. Das geoffenbarte Wort Gottes ist keine
Esoterik mit einem Jargon, der für einige wenige Eingeweih-
te bestimmt wäre, sondern es spricht die Tiefe der conditio
humana an, indem es ein neues Licht auf existenzielle
Grundfragen wirft, die sich die Menschen zu allen Zeiten
gestellt haben. Darauf basiert etwa die von Paul Tillich
(1886–1965) maßgeblich geprägte Hermeneutik der Kor-
relation: „Die im Offenbarungsereignis liegenden Antworten
sind nur sinnvoll, sofern sie in Korrelation stehen mit Fra-
gen, die das Ganze unserer Existenz betreffen, also mit exis-
tenziellen Fragen“.2 So fragt er: „Wie ist es bei uns selbst?
Haben wir nie nach einem Wort vom Herrn gefragt?“ – und
er lädt uns im selben Atemzug unmittelbar ein, mit der Ant-
wort zu warten, bis die Frage selbst klargeworden ist.

Einleitung 11

2 Diese theologische Methode schließt keineswegs den Vorrang der
Offenbarung vor der Selbsterkenntnis aus – ganz nach dem lateini-
schen Motto: „quod primum est intentione ultimum est in operatione“:
P. Tillich, Systematische Theologie I-II, Bd. 1, hrsg. und eingeleitet von
Christian Danz, De Gruyter, Berlin – Boston 2017, 64–70; hier: 66.



HV 39634 / p. 12 / 25.4.2023

„Wir sollten uns durch den AusdruckWort vom Herrn nicht
verwirren lassen. Er klingt, als ob wir uns an eine himmlische
Autorität wendeten, nachdem alle anderen Autoritäten, ein-
schließlich die der Vernunft, versagt haben […] Lasst euch
nicht verwirren durch den Ausdruck ‚Wort vom Herrn‘. Es ist
kein Orakelwort, das uns sagt, was wir tun oder erwarten sol-
len. Aber was ist es dann? Es ist die Stimme, die aus einer an-
deren Dimension kommt als aus der, in der wir für gewöhnlich
leben. Sie bricht in die Dimension der Dinge und Ereignisse
ein, die wir unsere Welt nennen. Sie hilft uns nicht, die Pro-
bleme in dieser Dimension erfolgreicher zu bewältigen als zu-
vor. Sie bereichert in keiner Weise unser Wissen über die Fak-
toren, die eine Situation bestimmen, sie nimmt uns die
Verantwortung für unsere Entscheidungen nicht ab. Sie tut
etwas ganz anderes. Sie hebt die Situation, in der wir uns zu
entscheiden haben, in das Licht einer neuen Dimension, in die
Dimension dessen, was unbedingt wichtig und unendlich be-
deutsam ist – wir nennen es ‚das Göttliche‘. […] Das Wort vom
Herrn ist das Wort, das aus der Tiefe unserer Situation spricht.“3

Diese Beobachtung, die auf dem oben erwähnten Rhythmus
des „je mehr das eine, desto mehr das andere“ basiert, soll
nun keineswegs als eine Art des theologischen Konkordis-
mus verstanden werden. Denn die von Tillich im ersten
Band seiner SystematischenTheologie bestimmte Methode
der Korrelation muss zusammengelesen werden mit der
zentralen heuristischen Kategorie der „Zweideutigkeit“ von
Geist und gelebten Leben, Geschichte und Reich Gottes, die
er im dritten Band seiner Systematischen Theologie dar-

12 Einleitung

3 Tillich, Das Neue Sein. Religiöse Reden. 2. Folge, Evangelisches Ver-
lagswerk, Stuttgart 1957, 110–119: 111f.



HV 39634 / p. 13 / 25.4.2023

stellt.4 In dieser hermeneutischen Spannung stehen auch
die folgenden Überlegungen, deren Ziel es ist, dem doppel-
ten Sprung zwischen Existenz und Christentum phänome-
nologische Anschaulichkeit zu verleihen. Es geht darum,
eine phänomenologisch-deskriptive Beschreibung eines
christlichen In-der-Welt-Seins zu versuchen und das an-
hand einiger existentieller Vorgänge und Erfahrungen.
Damit sind wir inmitten der Übergangsphänomene, um die
sich vorliegende Reflexionen drehen. Sie richten sich an ein
nicht fachkundiges Publikum und können für Kolleginnen
und Kollegen von Interesse sein, insofern sie eine Sym-
pathie für ein phänomenologisch orientiertes Theologisie-
ren haben. Dieser Ansatz geht von ereignishaften, lebens-
weltlichen Verläufen aus, die für den jeweiligen existenziel-
len Sachverhalt einen möglichst deckenden theologischen
Begriff suchen, um das, was dem Glauben Evidenz gibt bzw.
ihm einleuchtet, wie Gottesbejahung, Erbsünde, Christolo-
gie, Gnade, Trinität, Auferstehung, am Leitfaden der Erfah-
rung zu erproben und die theologischen Annahmen als
existenzrelevant zu erweisen. Wenn die christlichen Annah-
men wahr sind, dann nicht nur, weil sie einmal geschehen
sind, sondern weil sie uns und wir ihnen jeden Tag begeg-
nen können. Selbstverständlich kann über die hier dar-
gestellten Interpretationen der Geburt, der Erpressbarkeit
des Menschen, des Spielens, des Charmes, des Humors, der
Musik, der Liebe und des Leibes kein Konsens vorausgesetzt
werden. Denn diese Art fundamental-theologischer Herme-

Einleitung 13

4 Tillich, Systematische Theologie, Bd. 3, hrsg. und eingeleitet von
Christian Danz, De Gruyter, Berlin – Boston 2017; vgl. Ders., Existenz-
analyse und religiöse Symbole, in Symbol und Wirklichkeit, Kleine Van-
denhoeck Reihe 151, Göttingen 1962, 12–28 (in GW, Bd. V, 1964, 223–
236).



HV 39634 / p. 14 / 25.4.2023

neutik stellt keineswegs einen apologetischen Beweis dar,
sondern nur einen Aufweis und reflektiert gelerntes Spu-
renlesen. Im Grunde geht es um eine Mystagogie der An-
näherung, um einen Diskurs, der weder beansprucht, not-
wendigerweise die Bejahung der Transzendenz zu vermit-
teln, noch, sie notwendigerweise auszuschließen. Vielmehr
handelt es sich um eine phänomenologisch-theologische
Hermeneutik, die einen gedanklichen Weg aufzuzeigen ver-
mag, der die größere Plausibilität der Annahme des durch
die religiöse Erfahrung vermittelten Wahrheitskerns gegen-
über der gegenteiligen Hypothese – die ebenfalls im Hinter-
grund bleibt – anthropologisch zu erklären weiß.
An anderer Stelle5 habe ich die hier anvisierte Deutungs-

perspektive als eine Hermeneutik des „positiven Vielleicht“
bezeichnet und mit Verweis auf philosophische Textstellen
und die Stringenz ihrer Argumentation gezeigt, inwiefern
die begriffliche Tragweite dieses Adverbs selbst für den phi-
losophischen Gottesgedanken weiter reicht, als funktional
nur ein rein rhetorisches Mittel zu sein. Doch zählt das „viel-
leicht“ unter Philosophen nicht gerade zu den häufig ver-
wendeten Adverbien, da es eben nicht zu den klassischen
Rationalitätskriterien wie Kohärenz, logischer Stringenz
und Nicht-Widersprüchlichkeit gehört. Ein Überblick über
das explizite Vorkommen in der philosophischen Literatur
des „vielleicht“ kann also nicht weit führen. Will man jedoch
die hermeneutische Valenz dieses Adverbs aufdecken, kann
mit einigem Recht angenommen werden – und dies gilt es
zu verstehen –, dass jede metaphysische Antwort auf die

14 Einleitung

5 G. De Candia, Il forse bifronte. L’emergenza della libertà nel pensiero di
Dio, mit einem Vorwort vonThomas Leinkauf, Mimesis, Milano –
Udine 2021.



HV 39634 / p. 15 / 25.4.2023

Gottesfrage letztlich ein „interpretatives Vielleicht“ voraus-
setzt. Oder ist es etwa vielleicht nicht so, dass wir jedes Mal,
wenn wir dieses Adverb aussprechen, unsere eigene Inter-
pretation zum Ausdruck bringen? In Bezug auf die Gottes-
frage stellt das „interpretative Vielleicht“ aber doch mehr
dar als eine bloße „Vermutung“. Dieses bringt nämlich die
nicht-thematisierten Hintergrundannahmen zum Ausdruck,
die in jedem metaphysisch-hermeneutischen Akt verborgen
sind. Diese Art epistemischer Vorentscheidung oder vorwis-
senschaftlichen Interesses bleibt häufig hinter der argumen-
tativen Struktur ungenannt und doch taucht sie genau in
den spekulativen Momenten auf, in denen der Gedanken-
gang in theoretisch sauberem Vorgehen einem „Sprung“
ähnelt (sei es ontologischer, dialektischer, kritisch-prakti-
scher oder transzendentaler Art). Um modale Kategorien
zu verwenden, handelt es sich bei dem „positiven Vielleicht“
um ein Mögliches und eben nicht um ein Notwendiges, wie
schon die Etymologie des Wortes bezeugt.
Das italienische Adverb „forse“ leitet sich vom lateini-

schen „forsit“ ab, das aus dem Ausdruck „fors sit“ („es
könnte sein, dass“) abgeleitet ist und Wahrscheinlichkeit
ausdrückt. Vermutlich stammt das „forsit“ aus dem seman-
tischen Feld des Verbs „fero“ (tragen) mit der Bedeutung von
„im Schoß tragen“, von dem auch „fors / fortuna“ (Glück)
herkommt.6 Die gleichen semantischen Nuancen klingen
im französischen „peut-être“ und im englischen „maybe“
an, während das spanische „quizá“ („wer weiß“) auf den la-
teinischen Ausdruck „qui sapit“ zurückgeht und eher das
hypothetische, mutmaßliche Moment betont. Das deutsche

Einleitung 15

6 F. Rendich, Dizionario etimologico comparato delle lingue classiche in-
doeuropee, Palombi Editori, Roma 2010, 517.



HV 39634 / p. 16 / 25.4.2023

„vielleicht“, zumindest in seiner archaischen Bedeutung, be-
zieht sich auf „sehr leicht“ (leicht – facilis) und hatte ur-
sprünglich eher den Charakter einer Erwartung, Vermutung
oder sicheren Befürchtung als den einer hypothetischen
Wahrscheinlichkeit.7 Diese kurze lexikographische Klärung
drängt darauf, die semantische Reichweite dieses Begriffs-
zusammenhangs auszuloten.
In der Grammatik gehört das „vielleicht“ zu den Adver-

bien des Zweifelns; aber dieser so ausgedrückte Zweifel ist
weder ein radikaler Skeptizismus noch ein willkürlich inter-
pretativer Entwurf. Das „vielleicht“ liegt vielmehr zwischen
den Adverbien der Bejahung und der Verneinung: Seine Un-
gewissheit ist ähnlich wie die eines quasi, wahrscheinlich,
möglicherweise. In all diesen Fällen geht es um eine Hinwen-
dung zu etwas, das wohl über die bloße Aktualität hinaus-
geht, dennoch aber in einer zu bezeichnenden Relation zu
dieser Aktualität steht; gerade deshalb ist die ihm entspre-
chende Dialektik die der „Möglichkeit“. Mit den beiden an-
deren Modalkategorien „Notwendigkeit“ und „Wirklichkeit“
steht das „Vielleicht“ in einem indirekten, aber festen Zu-
sammenhang. Wenn wir die argumentative Relevanz des
Adverbs näher betrachten – so meine These – können wir
drei philosophisch relevante Formen des „Vielleicht“ unter-
scheiden: eine konjekturale, eine amphibologische und eine
hermeneutische.
Mit einem konjekturalem Vielleicht meine ich zunächst je-

nen Argumentationsvollzug, der, obwohl er die ontologische
Differenz und den irreduziblen Hiatus zwischen Sein und

16 Einleitung

7 Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, 16 Bde. in
32 Teilbänden. Leipzig 1854–1961, Quellenverzeichnis Leipzig 1971,
Bd. 26, Col. 236.



HV 39634 / p. 17 / 25.4.2023

Begriff beachtet, dennoch mit zunehmender qualitativer In-
tensität relevante Argumentationsformen für eine Annähe-
rung an etwas sucht. Diese Nuancierung der Beziehungsrela-
tion meint dabei nun aber eine Annäherung an etwas, das
grundsätzlich nicht vollständig begriffen werden kann – das
also in jeder Bestimmung und jenseits jeder Bestimmung
exzessiv ist und bleiben wird. Eine solche argumentative
Form der Annäherung ist alles andere als unscharf, abstrakt
oder selbstwidersprüchlich, auch wenn sie sicherlich „unge-
nau“ in ihrer „Genauigkeit“ ist. Die begriffliche Gestalt, die
ihr am ehesten entspricht, ist die der Mutmaßung, entspre-
chend dem von Cusanus so meisterhaft ausgedrückten Kon-
zept der imprecisio precisa.8 Für ihn ist nämlich nur göttliche
Erkenntnis/Selbsterkenntnis „absolute Genauigkeit“ (prae-
cisio absoluta9), der Mensch hingegen – der keinen unmittel-
baren Zugang zum Sein, zur Wesenheit und erst recht nicht
zu Gott hat – erhält höchstens eine konjekturale Annähe-
rung, eine Mutmaßung, die, wie genau auch immer, unend-
lich präzisierbarer bleiben wird.

Einleitung 17

8 Der Ausdruck stammt nicht wortwörtlich von Cusanus, aber er gibt
sein Konzept des konjekturalen Wissens sehr gut wieder. Vgl. dazu:
Th. Leinkauf, Nicolaus Cusanus. Eine Einführung, Buchreihe der Cusa-
nus-Gesellschaft, Bd. 15, Aschendorff Verlag, Münster 2006, 111–115;
ders., Ungenaue Genauigkeit – ein Grundgedanke des Cusanus und seine
Implikationen, im Erscheinen.
9 Cusanus, De coniecturis I, c. 11, n. 55,16; h III 57: „divina ipsa mens
omnium est absolutissima praecisio“; De docta ignorantia II, c. 1, n. 91;
h I 61: „praecisam aequalitatem solo Deo convenire“; De coniecturis I,
c. 11, n. 55; h III 57: „divina ipsa mens omnium est absolutissima
praecisio“; Idiota de sapientia II, h V 25: „deus est ipsa absoluta prae-
cisio“; Idiota de mente c. 2, n. 60, h V 94s.: die „praecisio perfectionis“ ist
Zeichen der „ars infinita [Dei]“, c. 3, n. 69, h V 56: „deus est cuius-
cumque rei praecisio“; De possest n. 43, h XI/2 53: „praecisio divina“.



HV 39634 / p. 18 / 25.4.2023

Es gibt noch einen anderen Wesenszug, den man bei
dem Versuch bemerkt, den begrifflichen Beziehungszusam-
menhang dieses Adverbs näher zu bestimmen: Das Viel-
leicht hat einen wesentlich amphibologischen Charakter. In
diesem Wortkonglomerat stehen zwei gegensätzliche Mo-
mente in Spannung zueinander, die sich nicht in einer über-
geordneten Synthese versöhnen lassen, aber auch nicht un-
verbunden – also einzeln und weit voneinander abliegend –
wirksam sind. In der Tat lebt dieses so gemeinte Vielleicht
vorübergehend zwischen zwei Welten und bewegt sich am
Rande eines doppelten Abgrunds: einerseits positiv, ande-
rerseits negativ. Es kennt wohl die Geduld des Aufschubs.
Das zeigt sich deutlich in jener Denktradition, die mehr als
jede andere über das Oszillieren des „Vielleicht“ nachzuden-
ken wusste, weil sie mehr als jede andere von radikaler Un-
sicherheit geprägt und von einem permanenten Exodus in
eine unendliche Zukunft gedrängt wird: Ich meine das Den-
ken jüdischer Herkunft. Unter den vielen Beispielen, die
man in diesem Zusammenhang anführen könnte, möchte
ich mich hier auf Ernst Blochs Zur Ontologie des Noch-
Nicht-Seins und Das Prinzip Hoffnung, Karl Löwiths Zur Kri-
tik der geschichtlichen Existenz, Walter Benjamins Aura des
Irgendwie und auf Emmanuel Lévinas Konzept des „Rätsels“
im Gegensatz zum „Phänomen“ beziehen. Darüber hinaus
ist Vladimir Jankélévitchs Le Je-ne-sais-quoi et le Presque-rien
sowie Die Ironie zu nennen wie auch Franz Rosenzweig, der
im „Übergang“ zwischen den ersten beiden Teilen seines
Sterns der Erlösung nur im „Vielleicht“ die Möglichkeit sieht,
eine Beziehung zwischen Gott, Mensch und Welt zu „er-
ahnen“, denn hier „gibt [es] keine Gewissheit, es gibt nur
ein sich kreisendes Rad der Möglichkeiten. Wenn steigt

18 Einleitung



HV 39634 / p. 19 / 25.4.2023

über Wenn, Vielleicht sinkt unter Vielleicht“.10 Rosenzweigs
Passage wird von Elie Wiesel konterkariert, der in Les portes
de la forêt feststellt: „Wir glaubten, dass die Tragödie darin
besteht, dass das Mögliche unmöglich ist; das ist falsch. Das
Unmögliche ist möglich, und das ist die Tragödie.“11 In die-
sem modalen Sinne also ist von einem „amphibologischen
Vielleicht“ zu sprechen.
Bekanntlich haben sich viele der oben zitierten Autoren

von der jüdischen religiösen Tradition emanzipiert und tra-
gen dennoch weiterhin die Stigmata jenes radikalen Viel-
leicht mit sich herum, an dem die messianische Hoffnung
Israels hängt. In seiner jahrelangen Auseinandersetzung
mit religiösen Texten hat nämlich André Neher gezeigt, wie
sich das Motiv vom „Vielleicht“ kontinuierlich durch das
Alte Testament und ebenso durch die Philosophie des Tal-
muds zieht.12 Gerade mit der Untersuchung dieser Tradi-
tion findet Neher die Spur eines „peut-être au mode majeur“
(eines positiven Vielleichts), das eine neue Möglichkeit er-
öffnet, die uns einlädt zu glauben, dass alles sein könnte.

Einleitung 19

10 F. Rosenzweig, Stern der Erlösung, hrsg. von Albert Raffelt, Univer-
sitätsbibliothek, Freiburg i.Br. 2002, 93.
11 E. Wiesel, Les portes de la forêt, Éditions du Seuil, Paris 1964, 217.
12 A. Neher, L’esilio della parola. Dal silenzio biblico al silenzio di Ausch-
witz, Marietti, Casale Monferrato 1983, 237–249; Id., L’échec dans la per-
spective juive, in Les hommes devant l’Echec, PUF, Paris 1968, 141–161.
Auch Elmar Salmann hatte dem „Vielleicht“ einen Aufsatz gewidmet, in
dem er dies mit den Kategorien von „Stils“ und „Zeugnisses“ verbindet:
La forza del forse. Il Cristianesimo come evento e fermento di uno stile pos-
sibile, in Ders., Presenza di spirito. Il Cristianesimo come gesto e pensiero,
Edizioni Messaggero, Padova 2000, 7–20; dt. Übersetzung: Die Macht
des Vielleicht. Christentum als Ereignis und Ferment eines möglichen
Lebenstils, in Ders., Geistes-Gegenwart. Figuren und Formen des Lebens,
EOS Verlag, St. Ottilien 2010, 11–31.



HV 39634 / p. 20 / 25.4.2023

Weiter unterscheidet Neher das positive Vielleicht von
einem „peut-être au mode mineur“ (einem negativen Viel-
leicht), das alles der Skepsis, der Abwertung, der Drohung,
dass nichts wahr ist, aussetzt. In seiner Exegese neigt Neher
jedoch dazu, diese beiden Interpretationsmöglichkeiten ge-
trennt zu halten. Mittlerweile könnte man jedoch darauf
hinweisen, dass beide Tönungen irreduzibel aufeinander
bezogen sind. Das „Vielleicht“ ist diese zweisichtige Herme,
von der es unmöglich ist, eines ihrer beiden Gesichter aus-
zulöschen. Welches Gesicht sich auch immer durchsetzt –
das andere wird immer hinter dem stärker Hervortretenden
verborgen bleiben. Manchmal ist es verdeckt, manchmal of-
fenkundig, aber das „Vielleicht“ bleibt ein Doppelwertiges.
In der Tat taucht das „positive Vielleicht“ verdeckt durch
das „negative“ hindurch, um es von innen her zu öffnen –
und umgekehrt. Das positive Vielleicht ist optimistisch und
sieht alles im Zeichen eines leuchtenden „Darüber-hinaus“.
Das negative Vielleicht neigt dazu, diese Möglichkeit zu be-
streiten, kann aber nicht verbieten, dass sie existiert. Fest-
zuhalten ist also, dass sie als verworfene Option zweiter
Ordnung immerfort im Hintergrund bleibt. In beiden Fällen
öffnet sich eine Tür: In die eine Richtung weitet sie den
Blick zum Licht, in die andere zur Dunkelheit. Aber die
Schwelle bleibt dieselbe und der Türsteher bleibt die je ei-
gene Intentionalität, die Einzige, die den Zugang zum zu-
stimmungsfähigen Gehalt von Überliefertem hat.13 Damit
wird das wahre Movens jedes konjekturalen und amphibo-

20 Einleitung

13 Hierbei greife ich auf eine der Grundannahmen der philosophischen
Hermeneutik von Luigi Pareyson zurück: L. Pareyson,Wahrheit und
Interpretation, hrsg. und übers. von Gianluca De Candia, Philosophische
Bibliothek 761, Felix Meiner, Hamburg 2023.



HV 39634 / p. 21 / 25.4.2023

logischen Vielleichts deutlich; denn es ist immer der Aus-
druck eines interpretativen Aktes und somit einer umfas-
senden vernünftigen Freiheit.
In diesem Sinne sei es der hermeneutischen Freiheit der

Leserinnen und Lesern überlassen, ob die in diesem Buch
beschriebenen existenziellen Unangemessenheiten unserer
Lebenserfahrungen noch immer eine religiöse Sinngebung
vermitteln können.

Einleitung 21



HV 39634 / p. 22 / 25.4.2023


	Inhalt

