
Hahmann | Aristoteles’ Nikomachische Ethik





Andree Hahmann

Aristoteles’ Nikomachische Ethik
Ein systematischer Kommentar

Reclam



Reclams Universal-Bibliothek Nr. 14301
2022 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH, 
Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen
Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman
Druck und Bindung: EsserDruck Solutions GmbH,  
Untere Sonnenstraße 5, 84030 Ergolding
Printed in Germany 2022
Reclam, Universal-Bibliothek und  
Reclams Universal-Bibliothek sind eingetragene Marken  
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-014301-8

Auch als E-Book erhältlich

www.reclam.de



� Inhalt  5

Inhalt

Einleitung 
Warum ein systematischer Kommentar?  7

Kapitel 1 
Das Gut des Menschen (Buch I.1–13)  23

Kapitel 2 
Der Begriff der Tugend (Buch II.1–9)  61

Kapitel 3 
Handlung und Charakter (Buch III.1–8)  84

Kapitel 4 
Die Ethischen Tugenden (Buch III.9–15 und IV. 1–15)  108

Kapitel 5 
Die Tugend der Gerechtigkeit (Buch V. 1–14)  133

Kapitel 6 
Die Verstandestugenden (Buch VI.1–13)  157

Kapitel 7 
Unbeherrschtheit und die Ursachen der Lust  
(Buch VII.1–15)  184

Kapitel 8 
Freundschaft (Bücher VIII.1–16 und IX.1–12)  223

Kapitel 9 
Die höchste Lust des Menschen (Buch X.1–10)  269

Verzeichnis der verwendeten Siglen  307
Ausgewählte Literatur  308
Danksagung  323





� Warum ein systematischer Kommentar?  7

Einleitung

Warum ein systematischer Kommentar?

Aristoteles beginnt seine Untersuchungen oft mit dem Hin-
weis auf die Bedeutung der behandelten Thematik. Solches 
dürfte sich im Fall der Nikomachischen Ethik erübrigen. Nur 
wenige philosophische Werke nehmen eine so herausragende 
Stellung unter den Klassikern der Philosophie ein (was nicht 
zuletzt auch durch den festen Platz belegt wird, den die Niko­
machische Ethik in den Vorlesungsverzeichnissen der philoso-
phischen Seminare dieser Welt einnimmt).

Das Interesse an der Nikomachischen Ethik ist dabei nicht 
nur historischer Natur. So gehört die Schrift zu den aktuells-
ten Büchern der Antike, und liefert auch heute noch mehr 
als nur bedenkenswerte Anregungen für moderne Debatten. 
Vor allem in den letzten Jahren hat es eine Konjunktur neo-
aristotelischer Ansätze in der Ethik gegeben. Diese Entwick-
lung ist zugleich erstaunlich, bestehen doch signifikante 
sachliche Unterschiede zwischen antiker und moderner Mo-
ralphilosophie (ein eher oberflächliches Problem besteht hin-
gegen darin, dass zahlreiche Begriff lichkeiten anders ver-
wendet werden, etwa »Liebe«, »Freundschaft« oder »Lust«. 
Dieses Problem sollte jedoch nicht dadurch behoben wer-
den, indem man andere Übersetzungen für die Begriffe 
wählt. Auf diese Weise stellen sich nur neue Schwierigkei-
ten ein und wird die Arbeit mit den Texten zusätzlich er-
schwert).

Klassisch ist jedenfalls die zentrale Frage des Buches zu nen-
nen: Worin besteht das menschliche Glück und wie lässt es 
sich realisieren? Allerdings fällt die Beantwortung anders aus 
als bei modernen Philosophinnen und Philosophen, die be
reitwillig das Glück der Moralität untergeordnet oder streng 



8  Warum ein systematischer Kommentar?

zwischen der Moral im eigentlichen Sinn und dem mensch
lichen Glück unterschieden haben.

Exemplarisch für einen solchen Ansatz steht natürlich Kant, 
der zwar die Notwendigkeit des menschlichen Strebens nach 
Glück anerkennt, die Erfüllung des Wunsches aber in eine 
jenseitige Welt verlegt, in der Gott dem Menschen das Glück 
proportional zum sittlichen Verdienst zuteilen wird. Natürlich 
ist das Spektrum möglicher Ansätze breit und weicht ihrerseits 
teils erheblich von der kantischen Position ab. Doch sind zwei 
Punkte wichtig:

1. Kant hat einen fundamentalen Einfluss auf fast alle nach-
folgenden moralphilosophischen Ansätze ausgeübt. Entspre-
chend hat sich die kantische Trennung zwischen Moral und 
Glück durchgesetzt.

2. Die meisten Moralphilosophinnen und -philosophen der 
Gegenwart sind davon überzeugt, dass moralische Überlegun-
gen einen besonderen Stellenwert verdienen.

Aristoteles’ Ethik ist anders (und man spricht im Fall der 
Nikomachischen Ethik gar nicht erst von Moralphilosophie, 
sondern bleibt näher am griechischen êthos, also dem Charak-
ter oder der Sinnesart des Menschen). Die heute weit verbrei-
tete Vorstellung, dass Moral genauso wie Recht egalitär sein 
müsse, d. h. dass moralische Ansprüche unterschiedslos auf 
alle Menschen angewandt werden, findet sich nicht nur bei 
Aristoteles nicht, sondern er behauptet geradewegs das Gegen-
teil: Seiner Ansicht nach sind wir in erster Linie unseren Freun-
den und unserer Familie verbunden. Eine moralische Pflicht 
allen Menschen gegenüber bleibt ihm hingegen genauso fremd 
wie die Idee einer unveräußerlichen Würde des Menschen. Für 
Aristoteles geht Würde mit Verdienst einher. Deshalb fordert 
er die Menschen auch dazu auf, sich der Liebe und Anerken-
nung würdig zu machen. Wo andere von Sollen und Müssen 
reden, da spricht Aristoteles von Lust und Freude. Werte, die 



� Warum ein systematischer Kommentar?  9

heute unhinterfragt oder a priori und apodiktisch mit univer-
saler Geltung versehen werden, müssen sich bei Aristoteles 
erst einmal bewähren und letztlich auch genau das leisten, was 
gesucht wird, nämlich zum Glück des Menschen beizutragen.

Hier deutet sich bereits an: Aristoteles’ Antwort ist wunder-
bar erfrischend und mit Blick auf viele liebgewonnene morali-
sche Überzeugungen im höchsten Maße kritisch. Für freie 
Geister gibt es somit viel zu entdecken in diesem Text, voraus-
gesetzt man nimmt die Mühe auf sich, das Buch mit Offenheit 
zu studieren.

An sich betrachtet handelt es sich bei der Nikomachischen 
Ethik um keinen sonderlich schwierigen Text. Im Gegensatz zu 
anderen aristotelischen Schriften, wie etwa De anima oder der 
Metaphysik, werden die Leserinnen und Leser nur selten mit 
komplizierten und ohne weitere Kenntnisse kaum nachvoll-
ziehbaren Argumenten konfrontiert.

Das soll natürlich nicht bedeuten, dass die Lektüre dieses ka-
nonischen Werkes nicht besondere, eigene Schwierigkeiten 
aufwirft, vor allem dann, wenn man zum ersten Mal eine aris-
totelische Schrift studiert. Die meisten Probleme lassen sich in 
zwei Gruppen einteilen:

1. Aristoteles’ philosophische Methode unterscheidet sich 
erheblich von modernen Ansätzen. Dem ersten Anschein nach 
handelt es sich oft um eine Anreihung nur lose miteinander 
verbundener Beobachtungen, wobei der Autor scheinbar will-
kürlich vor- und zurückspringt, Probleme bezeichnet, die dann 
aber nicht behandelt werden, Definitionen aufstellt, die nicht 
verwandt werden, Schlüsse zieht aus Prämissen, die nicht ei-
gens genannt werden, und immer wieder von vorne anzufan-
gen scheint. Das alles macht es den Leserinnen und Lesern 
nicht sehr leicht, diesen verschlungenen Pfaden zu folgen und 
das Ziel der Abhandlung im Blick zu behalten.

2. Genau hier liegt die zweite Hauptschwierigkeit, die viele 



10  Warum ein systematischer Kommentar?

mit dem Text haben. Immer wieder entsteht der Eindruck, 
Aristoteles hätte das, was besonders wichtig ist, gerade nicht 
gesagt. Anders formuliert: Die Erwartung, die man an den 
Text hat, weicht am Ende erheblich von dem ab, was Aristote-
les tatsächlich liefert. Um nur einige Punkte zu nennen, deren 
Diskussion die umfangreiche Sekundärliteratur zur Nikoma­
chischen Ethik beschäftigt und mit immer neuen Abhandlun-
gen anfüllt:

Wieso gibt Aristoteles keine konkreten Handlungsvorgaben 
und Inhalte der praktischen Vernunft?

Warum behandelt er nicht moralische Konflikte?
Welchen konkreten Beitrag liefern die unterschiedlichen 

Güter zum Glück?
Warum geht Aristoteles so ausführlich auf die sozialen Prak-

tiken und Tugenden ein, wenn das Glück des Menschen letzt-
lich in einer philosophischen Kontemplation bestehen soll?

Als eine Konsequenz dieser offenen Fragen besteht in der 
modernen Forschung die von vielen geteilte Vermutung, dass 
es sich bei der Nikomachischen Ethik um kein einheitliches 
Werk handeln kann, sondern bestenfalls um ein unfertiges 
Buchfragment oder aber eine Kompilation verschiedener Ab-
handlungen oder Aufsätze zu unterschiedlichen Themen, die 
vielleicht sogar von einem späteren Herausgeber zusammen-
gestellt wurde.

Befeuert wird diese Debatte durch den Umstand, dass uns 
aus der Antike drei unterschiedliche Schriften mit ethischen 
Inhalten unter dem Namen des Aristoteles überliefert wurden.

Das wirft natürlich zahlreiche Fragen über die Autorschaft 
und das Verhältnis der Schriften auf. Cicero hat in De finibus 
die Vermutung geäußert, dass nicht Aristoteles, sondern des-
sen Sohn Nikomachos die Nikomachische Ethik verfasst habe.1

1	 Vgl. Cicero, De finibus V.5, siehe auch Diogenes Laërtius VIII.88.



� Warum ein systematischer Kommentar?  11

Diese Ansicht hat nicht viele Anhänger gefunden und wurde 
in der Neuzeit an prominenter Stelle lediglich von Friedrich 
Schleiermacher aufgegriffen. Aspasios vermutet hingegen, 
dass die Eudemische Ethik nicht authentisch sei. Und seit der 
Renaissance wurde immer wieder betont, dass die Magna Mo­
ralia kein Werk des Aristoteles sein könne.

Die Mehrzahl der Interpretinnen und Interpreten geht  
heute davon aus, dass die Nikomachische und die Eudemische 
Ethik von Aristoteles verfasst wurden. Unklar ist jedoch, in 
welchem Verhältnis die beiden Schriften zueinander stehen.  
Es liegt nahe, eine Entwicklung zwischen den Texten anzu-
nehmen. Man betrachtet entweder die Nikomachische Ethik als 
zeitlich früher entstanden oder man nimmt an, dass die Eu­
demische Ethik das Frühwerk und die Nikomachische das reifere 
Spätwerk ist. Fest steht jedenfalls, dass beide Schriften einen 
gemeinsamen Teil haben: Den Büchern IV bis VI der Eudemi­
schen Ethik entsprechen die Bücher V bis VII der Nikomachi­
schen Ethik.

Ich werde diese Fragen im vorliegenden systematischen 
Kommentar nicht einfach nur ausblenden, sondern in gewisser 
Hinsicht unterlaufen. Die Beantwortung dieser Fragen fällt 
nicht in den Aufgabenbereich eines systematischen Kommen-
tars, der eine besondere Haltung zu seinem Bezugstext ein-
nimmt. Diese Eigenschaft zeichnet den systematischen Kom-
mentar gegenüber anderen Arten von Kommentaren aus. Was 
bedeutet das für den Umgang mit diesem Buch?

Der richtige Umgang mit dem vorliegenden Kommentar er-
fordert, kurz auf die Eigenarten eines systematischen Kom-
mentars aufmerksam zu machen und diese Form von anderen 
Kommentarformen zu unterscheiden. Als Kommentar be-
zeichnet man allgemein solche Texte, die zwischen einem Be-
zugstext und der Leserin bzw. dem Leser vermitteln. Sie liefern 
eine Hilfestellung für die Auslegung des Originaltextes. Dabei 



12  Warum ein systematischer Kommentar?

bleibt der Bezugstext nicht nur inhaltlich, sondern auch in for-
mal-struktureller Hinsicht entscheidend für den Aufbau des 
Kommentars. Das zeigt sich beispielsweise daran, dass Kom-
mentare in Form von Anmerkungen zum Haupttext oder aber 
als Anhang auftreten. Der Kommentar stellt in dieser Form zu-
sätzliche Informationen bereit, beleuchtet Hintergründe der 
Entstehung, erschließt den Kontext und weist auf Haupt-
schwierigkeiten der Auslegung hin.

Diese spezifische Form weisen vor allem Stellenkommenta-
re oder historisch-philologische Kommentare auf. Zur Niko­
machischen Ethik sei besonders auf den umfangreichen Kom-
mentar von Dorothea Frede verwiesen, der den älteren Kom-
mentar von Franz Dirlmeier ersetzt. Für eine tiefergehende 
Auseinandersetzung mit den antiken Texten ist die Benutzung 
eines Stellenkommentars oft unerlässlich, da die Erschließung 
des argumentativen Kontextes erhebliche Ressourcen erfor-
dert. In dieser Hinsicht liefern Stellenkommentare die not-
wendige Grundlage für die Beschäftigung mit dem Text in For-
schung und Lehre.

Einen ganz anderen Ansatz verfolgen hingegen kooperative 
Kommentare sowie Kommentare in der Form von Werkinter-
pretationen. Der Form nach sind diese beiden Ansätze einan-
der ähnlich, insofern ein eher der Interpretation zugeneigter 
Weg gewählt wird, sich dem Text zu nähern. Eine Interpre
tation ist sachlich eng verwandt mit dem Kommentar. Die ge-
naue begriff liche Abgrenzung zwischen beiden Zugangswei-
sen ist zum Teil schwierig und abhängig von dem voraus
gesetzten Verständnis von Interpretation. Ohne auf die Details 
der in vielen Punkten bislang nicht genauer erforschten Be
ziehungen einzugehen,2 sollte jedoch klar sein, dass diese 

2	 Siehe dazu Hans Ulrich Gumbrecht, »Fill up Your Margins. About 
Commentary and Copia«, in: Commentaries – Kommentare, hrsg. 



� Warum ein systematischer Kommentar?  13

Kommentarformen erheblich von einem Stellenkommentar 
abweichen: Werkinterpretationen und kooperative Kommen-
tare zeichnen sich dadurch aus, dass oft eine eher problema
tisierende Perspektive auf den Text gewählt wird, kritisch 
Stellung zum Inhalt bezogen wird und Schwerpunkte in der 
Behandlung des Textes abhängig von den Interessen der aktu-
ellen Forschung oder den subjektiven Vorlieben der Kommen-
tatorin gesetzt werden. In gewisser Hinsicht verfahren diese 
Kommentare auch systematisch, denn sie orientieren sich an 
solchen Fragestellungen, die unter sog. systematischen Aspek-
ten als relevant eingeschätzt werden und/oder sie wurden 
selbst im Gegensatz zu den Stellenkommentaren systematisch 
verfasst. Ihre formale Gliederung folgt zwar meistens dem 
Originaltext, sie treten aber getrennt vom Text und nicht als 
Anmerkungen oder Anhang auf. Kooperative Kommentare 
und Werkinterpretationen sind nun ihrerseits so aufgebaut, 
dass sie auch unabhängig vom Bezugstext gelesen werden 
können.

Beispiele für kooperative Kommentare und Werkinterpreta-
tionen zur Nikomachischen Ethik sind in deutscher Sprache der 
von Otfried Höffe herausgegebene Band Aristoteles: Die Niko­
machische Ethik in der Reihe Klassiker Auslegen oder die Werk-
interpretation von Ursula Wolf Aristoteles’ ›Nikomachische 
Ethik‹. Vor allem kooperative Kommentare erfreuen sich im 
englischen Sprachraum großer Beliebtheit, und entsprechend 
bieten alle größeren Verlage eigene Handbücher und Antholo-
gien zur Nikomachischen Ethik an.

von Glenn W. Most, Göttingen 1999, S. 443–453, hier S. 441, sowie 
Christopher Rowe, »Handling a Philosophical Text«, in: The Classical 
Commentary. Histories, Practices, Theory, hrsg. von R. K. Gibson, 
C. Shuttleworth Kraus, Leiden/Boston/Köln 2002, S. 295–318,  
hier S. 296.



14  Warum ein systematischer Kommentar?

Der vorliegende systematische Kommentar unterscheidet 
sich der Art nach sowohl vom Stellenkommentar als auch von 
den eher interpretativen Ansätzen. Wesentlich für einen syste-
matischen Kommentar ist eine dezidiert nicht problematisie-
rende systematische Unterstellung an den Bezugstext, die 
weiter reicht als der Anspruch nach argumentativer Kohärenz. 
Unterstellt wird im konkreten Fall, dass es sich bei der Nikoma­
chischen Ethik um ein argumentativ geschlossenes Werk han-
delt, das in einem kohärenten philosophischen System ver
ortet ist.

Mit dieser Unterstellung sucht der systematische Kommen-
tar den größtmöglichen Abstand zu einer genetischen Heran-
gehensweise an den Text (genetisch meint, dass die einzelnen 
Schriften sowie das ganze Werk unter dem Aspekt ihrer zeitli-
chen Entstehung betrachtet werden; entscheidend für geneti-
sche Ansätze sind daher Fragen der zeitlichen Reihenfolge der 
Schriften bzw. die Umstände ihrer Entstehung).

Diese eigentümliche Vorgehensweise des systematischen 
Kommentars hat zahlreiche Konsequenzen für die Gestalt des 
Kommentars. Im Folgenden soll kurz auf die negativen Konse-
quenzen hingewiesen werden, d. h. also auf all das, was ein 
systematischer Kommentar nicht leistet und folglich von den 
Leserinnen und Lesern von ihm auch nicht erwartet werden 
sollte:

So werden keine oder nur eingeschränkt Informationen ge-
geben, die nicht unbedingt zum Verständnis der Argumenta
tion erforderlich sind. Das betrifft gleichermaßen den histori-
schen Kontext wie Sachanmerkungen zu Personen, die Aristo-
teles nennt, oder Gegebenheiten, auf die er verweist.

Außerdem wird nicht auf vermeintliche Versäumnisse des 
Autors eingegangen. Es wird also nicht spekuliert, dass Aristo-
teles einen bestimmten Sachverhalt oder eine gewisse Theorie 
nicht beachtet oder übergangen habe.



� Warum ein systematischer Kommentar?  15

Auch werden keine oder nur in einem sehr begrenzten Um-
fang alternative Lesarten oder Interpretationen vorgestellt.

Es findet auch keine ausführliche Diskussion der in der Se-
kundärliteratur vorgestellten Probleme statt, wie überhaupt 
keine oder kaum Problematisierungen des Textes vorgenom-
men werden (es wird allerdings zu Beginn jedes Kapitels ein 
kurzer Überblick über einige der Hauptschwierigkeiten gege-
ben, die in der Forschung gesehen werden, und zwar nicht aus 
dem Grund, um sich explizit mit diesen Problemen auseinan-
derzusetzen, sondern als sachliche Orientierung der Leserin-
nen und Leser).

Das persönliche Urteil über den Text wird so weit wie mög-
lich zurückgenommen. Daraus folgt, dass man auch Vermu-
tungen über den Textzustand, Schlüsse über die vermeintliche 
Vollständigkeit, den Überarbeitungsstatus der Texte oder die 
Reihenfolge der Bearbeitung in einem systematischen Kom-
mentar vergeblich suchen wird.

Positiv ergibt sich aus der systematischen Unterstellung an 
den Text, dass alle Teile des Buches gleichermaßen Beachtung 
finden:

Es wird also keine Auswahl getroffen zwischen solchen Pas-
sagen, die aus heutiger Perspektive eher wichtig für die über-
geordnete Intention erscheinen, und anderen, die vernachläs-
sigt werden können, weil es sich etwa um nicht ausgearbeitete 
Textfragmente handeln könnte.

Vielmehr wird der Versuch unternommen, den systemati-
schen Ort auch solcher Kapitel zu bestimmen, die für gewöhn-
lich kaum Beachtung finden. Exemplarisch sei hier etwa auf 
Aristoteles’ Kritik an Platon im ersten Buch (I.4) verwiesen, 
die als integraler Bestandteil der übergeordneten Argumenta-
tion aufgefasst wird, oder die zweite Hälfte des fünften Buches 
zur Gerechtigkeit, die oft bloß als lose Sammlung von Frage-
stellungen behandelt wird.



16  Warum ein systematischer Kommentar?

Gegebenenfalls werden weitere aristotelische Schriften als 
gleichrangige Textzeugnisse zur Erläuterung der Ethik heran-
gezogen, um eine systematische Rekonstruktion des philoso-
phischen Argumentes zu gewährleisten.

Wie gesagt, handelt es sich hierbei um eine bewusste Unter-
stellung: Der Text wird also so behandelt, als ob es sich um ein 
einheitliches Werk handelt. Diese exegetische Unterstellung 
wird ihrerseits als solche nicht philologisch abgesichert. Es 
wird also nicht mit dem Anspruch aufgetreten, den Nachweis 
zu erbringen, dass es sich tatsächlich um ein abgeschlossenes 
Buch handelt. Der systematische Kommentar folgt damit den 
klassischen antiken sowie mittelalterlichen Kommentierun-
gen der aristotelischen Schriften.3

Was für Vorteile verspricht ein systematischer Kommentar 
gegenüber anderen Kommentaren bzw. interpretativen Ansät-
zen? Es wurde bereits angedeutet, dass der systematische 
Kommentar einen ausführlichen Stellenkommentar nicht er-
setzen kann. Das Verhältnis zum Stellenkommentar sollte eher 
komplementär aufgefasst werden. Die Beziehung des systema-
tischen Kommentars zu problematisierenden oder interpreta-
tiven Kommentarformen ist hingegen propädeutischer Natur: 
Der systematische Kommentar richtet sich in erster Linie an 
Leserinnen und Leser, die sich den Text erstmalig erschließen. 
Das bedeutet natürlich nicht, dass nicht auch fortgeschrittene 
Studierende der aristotelischen Philosophie oder sogar Exper-
tinnen und Experten Gewinn aus der Lektüre eines systemati-
schen Kommentars ziehen können, da der spezifische Blick-
winkel zu teils originellen Perspektiven auf den Text führt, die 

3	 Diese Vorgehensweise bringt die unterstellte Systematik erst in das 
zu kommentierende Werk nachträglich hinein. In diesem Sinne wur-
de vermutet, dass erst Alexander von Aphrodisias für die Systematik 
in Aristoteles’ überlieferten Schriften verantwortlich ist.



� Warum ein systematischer Kommentar?  17

unter Umständen in der bisherigen Forschung nichtbeachtete 
Interpretationsmöglichkeiten freilegen.

Doch ist der systematische Kommentar in erster Linie auf 
die philosophische Lehre ausgelegt und schließt auch in dieser 
Hinsicht an die antike Tradition der Kommentierung an. So ist 
das Verhältnis zwischen philosophischem Kommentar und 
philosophischer Lehre traditionell sehr eng. In der Forschung 
wurde bemerkt, dass die Existenz eines Kommentars bereits 
Grund zur Annahme liefert, dass der Bezugstext zum Unter-
richt genutzt worden ist.4 Kommentare spielen seit der Antike 
eine besondere Rolle in der philosophischen Ausbildung. Die 
heute vorliegenden spätantiken Kommentare zu Platon und 
Aristoteles sind vor allem das Ergebnis des philosophischen 
Unterrichts oder wurden in diesem Kontext an den antiken 
Schulen verfasst. Anders ausgedrückt: Die antiken Kommen-
tatoren hatten häufig Studenten (weniger Studentinnen) als 
Publikum ihrer Kommentare im Sinn.5 Bereits im dritten Jahr-
hundert n. Chr. gab es in der platonischen Schule in Athen und 
an anderen Orten, an denen damals Philosophie gelehrt wurde, 
einen strukturierten Lehrplan, der eine festgelegte Reihenfol-
ge von Texten enthielt, die von den Schülern in ihrer Ausbil-
dung bewältigt werden mussten.

Der Vorlesungsplan gliederte sich nach einer didaktischen 

4	 Siehe Ineke Sluiter, »Commentaries and the Didactic Tradition«, in: 
Glenn W. Most (Hrsg.), Commentaries, S. 173–205, hier S. 173, und 
Barbara Graziosi, »Commentaries«, in: The Oxford Handbook of 
Hellenic Studies, hrsg. von B. Graziosi, P. Vasunia und G. Boys-
Stones, Oxford 2009, S. 788–802, hier S. 788.

5	 Siehe Gyburg Uhlmann, »Were Platonic Dialogues Read in Late An-
tique School Lessons on Aristotelian Logic? On Ancient Commen
tators on Aristotle and Their Teaching Practices«, in: Working Paper 
des SFB 980 Episteme in Bewegung 20 (2019), Freie Universität 
Berlin, S. 1–22, hier S. 4.



18  Warum ein systematischer Kommentar?

Ordnung, die eine Hierarchie zwischen bestimmten aristoteli-
schen und platonischen Schriften widerspiegelte. Die Syste-
matisierung der einzelnen Texte wurde von den Kommentato-
ren mit Blick auf die Aufnahmefähigkeit der Studenten konzi-
piert. Die Eignung des Lesers wird von den antiken Philosophen 
häufig in den Vorworten ihrer Kommentare thematisiert. Die-
se reflektieren damit eine aus den aristotelischen Schriften 
selbst bekannte Vorgehensweise. Auch in der Nikomachischen 
Ethik spricht Aristoteles die Qualitäten des anvisierten Publi-
kums an, ein Aspekt, der in der Auslegung der Schrift oft nicht 
zureichend berücksichtigt wird.

Die Vorteile der systematischen Herangehensweise an den 
Text werden vor allem in der philosophischen Lehre deutlich. 
So soll die systematische Rekonstruktion der aristotelischen 
Argumentation es den Studierenden ermöglichen, die Schwie-
rigkeiten der Lektüre dieses klassischen Textes besser zu meis-
tern und sich den Text durch den argumentativen Nachvollzug 
zu erschließen. Die Leserinnen und Leser werden nicht durch 
zusätzliche Problematisierungen und die Vorstellung unter-
schiedlicher Lesarten verwirrt, sondern erhalten eine konzen
trierte Anleitung zum Verständnis des Textes. Damit soll auch 
eine Grundlage geschaffen werden für die selbstständig fort-
geführte Beschäftigung mit der Schrift. Zu diesem Zweck 
weist das ausführliche Literaturverzeichnis auf weitergehende 
problematisierende Interpretationen hin. Der systematische 
Kommentar erfüllt auf diese Weise, wie gesagt, eine propädeu-
tische Funktion für die interpretative Auseinandersetzung mit 
der Schrift.

Somit wären das allgemeine Ziel, die besonderen Eigen-
schaften und die intendierte Leserschaft eines systematischen 
Kommentars zur Nikomachischen Ethik benannt.

Der Kommentar hat einen bestimmten Aufbau und sollte 
auf eine bestimmte Weise benutzt werden: Dieser Kommentar 



� Warum ein systematischer Kommentar?  19

ist so aufgebaut, dass sich das Buch ohne parallele Lektüre des 
Originaltextes lesen lässt. Der Kommentar soll eine Hilfe für 
den Einstieg in den Originaltext liefern. Dabei wurde zwar 
auch an den interessierten Laien gedacht, doch der Erstkontakt 
mit der aristotelischen Philosophie geschieht vor allem im 
Rahmen einer Lehrveranstaltung. Die Gliederung des Kom-
mentars orientiert sich deshalb insbesondere an den Erforder-
nissen, die ein philosophisches Seminar stellt. Zunächst wurde 
weitgehend auf die Verwendung von Fachtermini und Fremd-
worten verzichtet. Griechische Begriffe werden, wenn nötig, 
in lateinischer Umschrift angeführt. Die Terminologie ist ins-
gesamt möglichst einfach gehalten. Vorkenntnisse in der Anti-
ken Philosophie werden nicht erwartet. Die Kapitel des Kom-
mentars folgen mit zwei Ausnahmen der Bucheinteilung der 
Nikomachischen Ethik. Dabei muss man wissen, dass genauso 
wie die Einteilung der Nikomachischen Ethik in zehn Bücher 
auch die Kapitelgliederung nicht auf Aristoteles selbst zurück-
geht, sondern von späteren Herausgebern vorgenommen wur-
de. Im Gegensatz zur Bucheinteilung, die vermutlich durch 
den ersten antiken Herausgeber Andronikos von Rhodos erle-
digt wurde, erfolgte die Kapiteleinteilung sehr viel später im 15. 
und 16.  Jahrhundert. Die in Deutschland gebräuchliche Ord-
nung geht ihrerseits auf Theodor Zwinger zurück. In den meis-
ten Übersetzungen wird diese Ordnung mit arabischen Ziffern 
wiedergegeben. Im englischsprachigen Raum hat sich hinge-
gen die ältere Einteilung erhalten, die durch römische Ziffern 
angezeigt wird. Das ist oft verwirrend, wenn man gleichzeitig 
mit einer deutschen und englischen Übersetzung bzw. engli-
schen Kommentaren arbeitet. Die Verwirrung lässt sich am 
besten vermeiden, indem man sich in erster Linie an der Sei-
tenzählung nach Becker (in zwei Spalten a und b) orientiert, 
die beide Ausgaben übernommen haben. Die Einteilung und 
Verweise des Kommentars verwenden die Kapiteleinteilung 



20  Warum ein systematischer Kommentar?

nach Zwinger und zusätzlich die Seiten und Zeilenangaben 
nach Becker. Das soll es ermöglichen, den Text auch in anderen 
Ausgaben und Übersetzungen zu überprüfen.

Den einzelnen Kapiteln des Kommentars wird jeweils eine 
kurze Einleitung vorangestellt, die auch einige der Haupt-
schwierigkeiten benennt, die in der Forschung gesehen wer-
den. Hierbei handelt es sich um nicht mehr als eine erste the-
matische Verortung der Diskussion, die die Leserinnen und 
Leser auf den Text vorbereitet und ihre Aufmerksamkeit vorab 
auf einige Fragen lenkt, die nach allgemeiner Ansicht eine be-
sondere Beachtung verdienen oder zumindest eine vorsichtige 
Lektüre erfordern.

Im Anschluss wird ein knapper Überblick über die von Aris-
toteles behandelten Fragestellungen gegeben.

Den Großteil des Kapitels nimmt die detaillierte systemati-
sche Rekonstruktion der aristotelischen Argumentation ein.

Weiterführende Literaturangaben, eingeteilt nach den Kapi-
teln des Kommentars, finden sich am Ende des Buches und 
orientieren sich dabei vor allem an der Verwendung in philo-
sophischen Seminaren (aus diesem Grunde wird auch nach 
Möglichkeit eher deutschsprachige Literatur aufgeführt). Da-
neben werden nur englische Titel berücksichtigt (die Annah-
me, dass Studierende auch französische oder italienische Lite-
ratur verwenden, ignoriert die Realität an deutschen Universi-
täten).

Textgrundlage des Kommentars ist der griechische Text in 
der Ausgabe von Ingram Bywater. Die beiden Übersetzungen, 
von denen zum großen Teil Gebrauch gemacht wurde, sind die 
ebenfalls bei Reclam erschienene Übersetzung von Gernot 
Krapinger sowie die Neuübersetzung von Dorothea Frede. Die 
Zitate sind fast ausschließlich aus Krapinger entnommen, Ab-
weichungen werden explizit als solche vermerkt. Wichtige 
Terminologie wird zusätzlich in lateinischer Umschrift des 



� Warum ein systematischer Kommentar?  21

griechischen Originals angegeben. Leider weichen die meisten 
deutschen Übersetzungen gerade bei den zentralen Begriff-
lichkeiten oft erheblich voneinander ab.6

6	 Ursula Wolf hat in ihrem Kommentar eine Liste von griechischen 
Begriffen mit den verschiedenen Übersetzungen zusammengestellt, 
vgl. Ursula Wolf, Aristoteles’ ›Nikomachische Ethik‹, Darmstadt 2002, 
S. 257–268.





� Das Gut des Menschen  23

Kapitel 1

Das Gut des Menschen (Buch I.1–13)

Wie bei anderen aristotelischen Abhandlungen übernimmt 
auch das erste Buch der Nikomachischen Ethik sowohl eine 
grundlegende als auch eine einführende Funktion. Aristoteles 
stellt die die Untersuchung leitende Fragestellung vor, betont 
die Bedeutung der Untersuchung, führt methodische Überle-
gungen an, diskutiert allgemein angenommene Meinungen 
und Positionen seiner Vorgänger, entwickelt die Probleme, mit 
denen sich die nachfolgende Untersuchung beschäftigen wird, 
und stellt erste Definitionen der gesuchten Sache heraus. Hin-
zu kommt die ebenfalls für die Einführung typische Beschrei-
bung des Publikums.

Das erste Buch wird in der Forschung besonders kontro-
vers diskutiert. Sehr viel Aufmerksamkeit hat das umfang
reiche erste Kapitel auf sich gezogen, das mit der axiomati-
schen Feststellung beginnt, dass alle menschlichen Handlun-
gen auf ein bestimmtes Gut abzwecken. Im Anschluss erklärt 
Aristoteles die Natur des Guten abhängig vom menschlichen 
Streben.

Vor allem diese Gleichsetzung hat viele Leserinnen und Le-
ser irritiert. Es wurde vermutet, Aristoteles sei einem logi-
schen (wahlweise auch einem naturalistischen) Fehlschluss 
aufgesessen und habe die Existenz des Guten aus dem Vorlie-
gen des menschlichen Strebens geschlossen. Als problematisch 
werden auch Aristoteles’ Überlegungen zur Bestimmung des 
menschlichen Glücks eingeschätzt. Insbesondere seine Argu-
mentation zur Bestimmung des spezifischen Werkes des Men-
schen (das sog. Ergon-Argument) wird kontrovers diskutiert. 
In Frage gestellt wird sowohl die Möglichkeit, das Wesen des 
Menschen ausgehend von dessen Werk zu ermitteln, als auch 



24  Das Gut des Menschen

die Notwendigkeit dieses Vorgehens, um die Frage nach dem 
menschlichen Glück zu beantworten.

Das erste Buch gliedert sich (nach Zwinger) in 13 Kapitel, die 
im Folgenden zuerst im Überblick dargestellt und im An-
schluss argumentativ rekonstruiert und systematisch aufein-
ander bezogen werden.

(1094a1–1095a13) An den Anfang der Untersuchung stellt 
Aristoteles die bei jeder Handlung vorausgesetzte Feststel-
lung, dass alle menschlichen Aktivitäten auf ein bestimmtes 
Gut abzwecken. Auf dieser Grundlage errichtet Aristoteles ei-
ne Hierarchie der Güter, abhängig vom Grad ihrer Vollendung, 
und hebt die Bedeutung eines abschließenden höchsten Gutes 
hervor.

(1095a14–1095b13) Aus dem zweiten Kapitel wird deutlich, 
dass es sich bei diesem höchsten Gut um das Glück handeln 
muss. Die erste Bestimmung des Glücks, entsprechend der es 
sich um ein gutes Leben und Wohlbefinden handeln muss, 
wird von allen gleichermaßen anerkannt. Wie genau das gute 
Leben allerdings beschaffen ist, wird von den Menschen ab-
hängig von ihrer Bildung und ihrem sozialen Stand beschrie-
ben. Im Gegensatz zu den meisten Menschen sind die Gebilde-
ten der Ansicht, dass es neben den vielen Gütern noch ein Gut 
an sich gibt, das ursächlich für die anderen Güter ist.

(1095b14–1096a10) Die philosophische Untersuchung fängt 
entweder bei dem uns Bekannten oder dem der Sache nach 
Wesentlichen an. Im ersten Buch der Nikomachischen Ethik be-
ginnt Aristoteles mit dem uns Bekannten und führt daher im 
dritten Kapitel drei verschiedene Leben ein, die die Frage nach 
dem höchsten Gut unterschiedlich beantworten. In der dialek-
tischen Auseinandersetzung mit ihnen (also in der Aufnahme 
und im kritisch prüfenden Durchgang ihrer Positionen) entwi-
ckelt Aristoteles die Kriterien zur inhaltlichen Bestimmung 
des höchsten Gutes. So soll das Gute frei, vollendet, den Men-



� Das Gut des Menschen  25

schen eigentümlich und relativ sicher gegenüber Unglücksfäl-
len sein. Diesen Kriterien genügen weder das Leben der Lust 
noch das politische Leben der Ehre.

(1096a11–1097a14) In methodischer Umkehrung des bisheri-
gen Vorgehens geht Aristoteles im vierten Kapitel nicht von 
dem uns eher Bekannten aus, sondern thematisiert das der Sa-
che nach Wesentliche und fragt, ob es ein Gut gibt, das als in-
nere Form für die einzelnen Güter ursächlich ist.

(1097a15–1097b21) Nachdem die vorausgehenden Kapitel die 
Frage des höchsten Gutes eher dialektisch beantwortet haben, 
beginnt das fünfte Kapitel eine am Wesen der Sache orientierte 
Untersuchung. Aristoteles stellt als Kriterien des höchsten 
Gutes Vollkommenheit und Selbstgenügsamkeit heraus. Beide 
Kriterien erfüllt nur das Glück.

(1097b22–1098a20) Das sechste Kapitel gibt eine erste in-
haltliche Bestimmung des Guten auf Grundlage des eigentüm-
lichen Werkes des Menschen, das laut Aristoteles in der Tätig-
keit der Vernunft besteht. Es zeichnet folglich den guten oder 
glücklichen Menschen aus, gut und nach bestem Vermögen ge-
mäß der Vernunft zu handeln.

(1098a20–1098b8) Im siebten Kapitel ordnet Aristoteles die 
Ergebnisse des sechsten Kapitels in den übergeordneten Zu-
sammenhang der Untersuchung ein.

(1098b9–1098b22) In den folgenden Kapiteln bestätigt er 
diesen Befund. Im achten Kapitel zeigt er, dass das Gesagte mit 
den allgemein angenommenen Ansichten über das Gute über-
einstimmt.

(1098b22–1099b8) Das neunte Kapitel präzisiert die Per
spektive auf die Vorgänger mit Blick auf die vorgeschlagenen 
Leben der Tugend und der Lust als glückliche Lebensformen.

(1099b9–1100a9) Das zehnte Kapitel diskutiert die mögli-
chen Quellen des menschlichen Glücks. Neben den äußeren 
Gütern scheint auch der Zufall nicht unerheblich zu sein. Da-


