
Robert E. Barron

Streiten wir für Religion

Glauben in der digitalen Welt

Übersetzt aus dem Englischen von Lukas Weber



Titel der Originalausgabe:  
Arguing Religion. A Bishop Speaks at Facebook and Google

© 2018 by Word on Fire Catholic Ministries

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Die Bibelverse wurden, soweit nicht anders angegeben, 
folgender Ausgabe entnommen:

Die Bibel. Die Heilige Schrift
des Alten und des Neuen Bundes. 
Vollständige deutsche Ausgabe
© Verlag Herder, Freiburg im Breisgau 2005

DIE BIBEL

Umschlagmotiv: © Word on Fire Catholic Ministries
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Satz: Röser MEDIA GmbH & Co. KG, Karlsruhe
Herstellung: GGP Media GmbH, Pößneck

Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-39595-6

ISBN E-Book (EPUB) 978-3-451-83957-3



5

Inhalt

Vorwort von Johannes Hartl  
für die deutsche Ausgabe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 7

Einführung: Mein Besuch bei Facebook und Google  . . .   	 15

Erster Teil: 
Wie führt man eine Debatte über Religion?  . . . . . . . . . . . .            	 21

1. .�Der Glaube steht nicht im Gegensatz zur Vernunft  . .  	 27

2. .�Die Überwindung der Wissenschaftsgläubigkeit  . . . .    	 37

3. .Sei intolerant gegenüber der Toleranz   . . . . . . . . . . . . .             	 45

4. .�Vermeiden wir eine Verabsolutierung des Willens  . . .   	 53

5. .�Versuche, die Position deines Gegners zu verstehen  	 61

6. .�Folgen wir dem Beispiel von Thomas von Aquin  . . . .    	 65

Zweiter Teil: 
Religion und die Öffnung des Geistes  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 71

7. .Ein Argument für die Existenz Gottes  . . . . . . . . . . . . . . .               	 77

8. .Elija und die Priester des Baal  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 91

9. .Der brennende Dornbusch  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	107

Schlusswort  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	113

Anmerkungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	119

Erster Teil: Wie führt man eine Debatte über Religion?  . 	121

Zweiter Teil: Religion und die Öffnung des Geistes  . . . .    	123





Vorwort von Johannes Hartl für 
die deutsche Ausgabe





9

Barron ist ein Phänomen. In Zeiten, in denen die Kirche 
hierzulande nicht mehr aus den negativen Schlagzeilen 
herauszufinden scheint, zieht ein katholischer Bischof in 
den USA buchstäblich Millionen an. Dies wohlgemerkt 
nicht mit möglichst harmloser Befindlichkeitslyrik aus 
dem Genre der Kalendersprüche, sondern mit Vorträgen, 
die den Zuhörern einiges zumuten. Zuhörer freilich, die 
nicht eben typische Kirchgänger sind. Die Texte dieses 
Buches entstammen Vorträgen, die Barron nicht in sei-
ner Bischofskirche hielt, nicht vor Theologen, sondern 
auf dem Facebook-Campus und im Hauptquartier von 
Google. In der Apostelgeschichte wird Paulus bei seinem 
Versuch beschrieben, ausgerechnet auf dem Areopag in 
Athen ins Gespräch über Jesus zu kommen. Eben je-
nem Areopag, wo mindestens schon seit den Zeiten des 
Sokrates im ungezwungenen Gespräch das verhandelt 
wird, was den Menschen allgemein und die Gesellschaft 
mit ihren aktuellen Fragen im Besonderen betrifft. Die 
Haltung, mit der Paulus in dieses Gespräch geht, ist bis 
heute kein bisschen selbstverständlich. Immerhin steht 
hier ein frommer Jude in einem der Epizentren des heid-
nischen Polytheismus. Ohne zu verurteilen, zu belehren, 
zu polemisieren, sucht Paulus Anknüpfungspunkte. Die 
heidnische Religiosität der Griechen deutet er als Fröm-
migkeit; den Altar für einen „unbekannten Gott“ sieht 
er als verdeckten Hinweis auf eine noch ausstehende 
Offenbarung von Gott selbst her. Ausgehend von dieser 
dialogorientierten Gesprächseröffnung legt Paulus dann 
Jesus Christus als den Auferstandenen dar. Liest man 
diesen Bericht in Apg 17 heute, so kann man fragen, in 
welchem Rahmen und an welchen Orten heute solche 



10

Gespräche möglich wären und de facto geführt werden. 
Der deutschsprachige Raum ist im postchristlichen Zeit-
alter angekommen und sowohl die Säkularisierung der 
Gesellschaft als auch die Marginalisierung der christli-
chen Kirchen schreiten in atemberaubendem Tempo vo-
ran. Wo derweil der Areopag der Gegenwart wäre, ist 
leicht zu sagen: im Internet. Das Wissen der Welt ist auf 
Wikipedia versammelt, und YouTube ist mittlerweile die 
einflussreichste Bildungsplattform der Welt. Im Lichte 
dieser Tatsache ist Bischof Barrons Wirken erst in seiner 
Tragweite verständlich. Über 120 Millionen mal wurden 
Videos von seinem Kanal angesehen. Diese bemerkens-
werte Zahl wird umso eindrucksvoller, wenn man sich 
vor Augen hält, mit welchen Inhalten ihm das gelingt. 
Hier seien vier Charakteristika aufgeführt, die gleichzei-
tig eine Antwort auf die Frage enthalten, wie denn heute 
über Religion gesprochen oder gar gestritten werden 
kann: 

1.	 Konfrontativ. Barrons Tonfall ist nie aggressiv, seine 
Thesen sind niemals apodiktisch. Dennoch versucht 
sein Denkweg nicht, so wenig anstößig wie möglich 
zu sein. Möglichst leicht verdaulich für säkulare Oh-
ren. Im Gegenteil. Er kritisiert die Postmoderne mit 
jedem zweiten Satz. Anstelle des Relativismus zitiert 
er metaphysischen Realismus. Während der landläu-
fige Mainstream Orientierung an den eigenen Ge-
fühlen als Weg zu Authentizität und Erfüllung pre-
digt, erinnert Barron an die Sinnorientierung. Der 
Mensch findet sich eben gerade nicht darin, dass er 
nur nach dem eigenen Selbstausdruck sucht, sondern 



11

indem er ein objektives Gut verwirklicht. Wem 
diese Gedanken eigenartig vorkommen, der ist in 
Deutschland in bester Gesellschaft. Barron lebt und 
denkt in der Tradition des Thomas von Aquin. We-
der in Philosophie noch in Theologie wurde Thomas 
in unseren Breitengraden in den letzten Jahrzehnten 
groß rezipiert; die meisten Katholiken in Deutsch-
land dürften in ihrer Glaubenslaufbahn mit seinem 
Denken komplett unberührt geblieben sein. Das 
Wort „neuscholastisch“ genießt in der akademischen 
Landschaft einen Ruf wie das Wort „Gulasch“ unter 
Veganern, sodass es wirklich verwundern muss, dass 
Barron im Google-Hauptquartier ausgerechnet Tho-
mas von Aquin auf Lateinisch zitiert und offenbar 
tosenden Applaus erntet.

2.	 Barron ist weit entfernt von jeglicher Anpassung an 
das, was heute kulturell en vogue ist. Er argumen-
tiert für die Wahrheit des katholischen Glaubens, die 
Existenz Gottes und sogar für die kirchliche Sexu-
almoral durchaus mit dem Anspruch, gültige und 
tragfähige Argumente zu liefern, die erst einmal wi-
derlegt werden müssten. Das jedoch tut er keines-
wegs dogmatisch. Vielmehr eignet er sich auch hier 
die Methode des Aquinaten an. Der mögliche Ein-
wand wird gleich mitgedacht. Bei Thomas sieht das 
so aus: Das eigene Argument wird gleich mit mehre-
ren möglichen Gegenargumenten konfrontiert. Bei 
Barron zeigt sich dieselbe Haltung in dem Respekt, 
den er mit ruhiger Stimme skeptischen Einwän-
den von vornherein entgegenbringt. Die mögliche 



12

Erwiderung ist bei Barron immer mitgedacht – und 
zwar als ernst zu nehmender Anlass, tiefer zu den-
ken. Er liefert dadurch ein Modell, wie wahre Tole-
ranz im pluralistischen Diskurs aussehen kann; eben 
weder als beschämte Relativierung des Eigenen noch 
als Engstirnigkeit, sondern als ehrliches Fragen und 
aufrechtes Debattieren.

3.	 Die bisher genannten Punkte sind kein Alleinstel-
lungsmerkmal Barrons. Die Bereitschaft jedoch, sich 
mit eben dieser inneren Haltung und mit größter 
Professionalität in die Arena der digitalen Medien zu 
begeben, für den katholischen Bereich jedoch leider 
schon. Handelt es sich bei YouTube tatsächlich um 
einen modernen Areopag, dann ist die Sorglosigkeit 
kirchlicher Akteure geradezu erschütternd, mit der 
hier anderen Sinnanbietern fast konkurrenzlos das 
Feld überlassen wird. Dass Barron zu Facebook und 
Google eingeladen wird, ist tatsächlich gar nicht so 
verwunderlich. Die postmoderne Welt der Digital 
Natives ist nicht per se feindlich gegen Religion und 
Gott. Im Gegenteil: Gerade diese Themen werden eif-
rig und leidenschaftlich diskutiert. Es fehlt schlicht an 
Stimmen, die auf seriöse, freundliche und hochwer-
tige Weise ins Gespräch gehen.

4.	 Wer heute (noch) nach Gott oder Glauben fragt, ist 
fast immer auch von einer spirituellen Sehnsucht ge-
trieben. Wenigen Millennials und Gen-Z-lern genü-
gen rein rationale Antworten. „Ich fühle es nicht“, 
ist ihr Einwand. Und er ist berechtigt, denn in der 



13

Religion geht es nicht nur um den Kopf. Jede Argu-
mentation Barrons, auch die in diesem Buch, weist 
hin auf etwas, das den Verstand übersteigt. Auf die 
Erfahrbarkeit des Heiligen. Nicht selten verweist er 
deshalb auf die Kunst, die Liturgie und die mystische 
Tradition der Kirche. Auch hier trifft er den Puls 
der Zeit und eine tiefe Sehnsucht vieler Menschen. 
Während Kirche sich hierzulande überwiegend mit 
Strukturreformen und die Theologie sich mit rein 
rationalistischer Durchdringung der Glaubensthe-
men befasst, wenden ganze Generationen sich an-
deren Quellen zu. Bei aller rationalen Stringenz im 
Denken Barrons dient diese nicht der Errichtung 
eines abgeschlossenen Lehrgebäudes, sondern der 
Öffnung des Menschen für die Gegenwart Gottes: 
die Stimme aus dem brennenden Dornbusch. Und 
diese suchen auch heute viel mehr Menschen, als 
man oft meint.

Wie können wir heute über Gott sprechen? Wie sogar für 
Religion streiten? Selbst wer nicht alle metaphysischen 
Grundannahmen Barrons teilen wird, muss anerkennen: 
Wenn es heute gelingen soll, hat es wahrscheinlich mit 
einem der genannten vier Punkte zu tun. Zumindest über 
sie gibt es viel zu lernen beim Autor dieses Buches, viel-
leicht auch manches darüber hinaus.





Einführung:  
Mein Besuch bei Facebook  

und Google





17

Anfang 2017 erhielt ich Besuch von fünf Herren aus 
San José in Kalifornien. Obwohl wir uns vorher noch 
nie begegnet waren, hatten sie meine Arbeit schon seit 
einiger Zeit beobachtet. Sie erzählten mir, dass sie in 
verschiedenen Funktionen im Silicon Valley tätig seien 
und nach einer Möglichkeit suchten, mich in dieser sehr 
einflussreichen Welt bekannt zu machen, z.  B. indem 
sie Vorträge von mir an den Hauptsitzen von Facebook 
und Google organisierten. Ich sagte zu und wir schüt-
telten uns alle die Hände; aber ich muss zugeben, dass 
ich nicht damit gerechnet hatte, dass aus ihrem Plan et-
was werden würde. Etwa ein halbes Jahr später rief mich 
zu meiner großen Freude und Überraschung einer dieser 
Herren an und teilte mir mit, dass sich der Vertreter einer 
„Gruppe von Katholiken“ bei Facebook in Kürze bei mir 
melden würde, um einen Termin für einen Vortrag von 
mir in ihrem Hauptsitz in Menlo Park, Kalifornien, zu 
vereinbaren.

Das Facebook-Gelände ist ein faszinierender Ort: 
hochmoderne Architektur, offene Arbeitsbereiche für die 
Mitarbeiter, eine riesige Cafeteria, die die Mensen gro-
ßer Universitäten in den Schatten stellen könnte, überall 
Fahrräder, ein Garten zum Meditieren und Spazierenge-
hen auf dem Dach eines der Hauptgebäude und vor al-
lem: junge Menschen. Ich weiß nicht, ob ich irgendwo 
einen Facebook-Bewohner gesehen hatte, der älter als 30 
Jahre war, und fühlte mich ungefähr wie Methusalem.

Ich wurde jedoch sehr herzlich empfangen und ein 
begeistertes Publikum besuchte meinen Vortrag. Dieser 
wurde weltweit live gestreamt und bis zum Zeitpunkt der 
Niederschrift dieses Buches fast 500 000 Mal angesehen. 



18

Der Titel meines Vortrags lautete: „Wie führt man eine 
Debatte über Religion?“ Ich hatte mich dafür entschie-
den, kein bestimmtes religiöses Thema anzusprechen und 
zu verteidigen, sondern vielmehr einen Schritt zurück-
zutreten und darüber nachzudenken, wie man eine De-
batte über religiöse Fragen am besten führen könnte. Seit 
langem teile ich die Ansicht von Stanley Hauerwas, dass 
eine der dringlichsten Notwendigkeiten in unserer ge-
walttätigen und schnelllebigen Zeit darin besteht, wieder 
zu lernen, öffentlich über Religion zu diskutieren. Meine 
umfangreichen Erfahrungen mit Facebook und anderen 
Social-Media-Kanälen haben mich gelehrt, dass die Men-
schen zwar recht geschickt darin sind, schlecht über Reli-
gion zu reden, aber nur sehr wenige wissen, wie man eine 
konstruktive, vernünftige und nutzbringende Diskussion 
über religiöse Fragen führt. 

Etwa sechs Wochen nach dem Facebook-Vortrag 
wurde ich, wieder über meine Freunde aus San José, 
von einem Vertreter von Katholiken kontaktiert, die bei 
Google arbeiten. Sie boten mir an, eine ähnliche Veran-
staltung zu organisieren, und ich sagte freudig zu. Wie 
die Facebook-Zentrale sah auch der Google-Campus wie 
eine Welt aus, die Millennials bauen würden, wenn sie 
unendlich viel Geld zur Verfügung hätten: viele Freiflä-
chen, ein Fitnessstudio, Schlafkapseln in den Arbeitsbe-
reichen, Musikräume und so weiter. Ich muss zugeben, 
dass ich bei der Erkundung der beiden Einrichtungen oft 
gelächelt und mich gefragt habe, was mein sehr ernsthaf-
ter Vater, der zur Aufbaugeneration gehörte, wohl von 
all dem gehalten hätte. Doch dann erinnerte ich mich 
daran, dass ich gerade die Arbeitsstätten der vielleicht 



19

erfolgreichsten und kulturell einflussreichsten Unterneh-
men der Welt besichtigte – wenn ein Nickerchen und 
Fahrradfahren dazu beitragen können, dann bitte.

Für meinen Vortrag bei Google entschied ich mich, das 
Thema Religion direkter anzugehen, indem ich als Auf-
hänger einen Begriff benutzte, der allen Google-Nutzern 
lieb und teuer ist: die Suche. Mein Vortrag trug den Titel 
„Religion und die Öffnung des Geistes“. Ich argumen-
tierte, dass Religion aus der grundsätzlich unbegrenzten 
Fähigkeit des Menschen zur intellektuellen und spirituel-
len Suche entsteht. Im Gegensatz zur üblichen Rhetorik 
ihrer Kritiker schaltet die Religion den Verstand nicht aus, 
sondern erweitert diesen und treibt ihn immer weiter in 
Richtung eines eigentlich unendlichen Ziels.

Das Buch, das Sie gerade lesen, ist eine leicht erweiterte 
Fassung der Vorträge, die ich bei Facebook und Google 
gehalten habe. Ich wende mich damit weniger an über-
zeugte Gläubige als vielmehr an Außenseiter, Suchende 
und Skeptiker. In beiden Vorträgen habe ich einen intel-
lektuell anspruchsvollen Ton angeschlagen, weil ich davon 
überzeugt bin, dass eine extrem vereinfachte Religion, wie 
sie in den letzten fünfzig Jahren über alle konfessionellen 
Grenzen hinweg praktiziert wurde, verheerend ist. Als vor 
fünfzehn Jahren die Kritik der „neuen Atheisten“ aufkam, 
hatten die meisten Gottgläubigen keine Ahnung, wie sie 
auf ihre in Wirklichkeit recht schwachen Argumente und 
plumpen Karikaturen reagieren sollten. Gerade in unserer 
zunehmend säkularisierten Kultur brauchen wir eine in-
telligente Darstellung des Glaubens.

Ich hoffe, dass dieses kleine Buch seinen Weg zu den-
jenigen finden wird, die sich von Gott entfernt haben, 



20

insbesondere zu den Jüngeren unter ihnen. Möge es eine 
Einladung sein, einen neuen Blick auf die Religion zu 
werfen und vielleicht sogar zu ihr zurückzufinden.


