Felix Korner, Serdar Kurnaz,
Angelika Neuwirth, Omer Ozsoy

Christlich-islamische Interaktion



Jerusalemer Religionsgespréache



Felix Korner, Serdar Kurnaz,
Angelika Neuwirth, Omer Ozsoy

Christlich-islamische
Interaktion

Theologische
Grundlegung

NN

« M

HERDER |

FREIBU

b

G - BASEL - WIEN



MIX
Papier | Férdert

F gute Waldnutzung
wiscos  FSC® C014496

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: GGP Media GmbH, Péfineck

Printed in Germany

ISBN 978-3-451-39513-0



Inhalt

Vorwort . . . . .. e

1. Omer Ozsoy | Die koranische Verkiindigung
Eine theologische Einfithrung . . . . . . .. ... ...

1.1
1.2
1.3
1.4

1.5
1.6

ZumAnlass . ... ... L
Zur Offenbarung . . . . ... ... ... .....
Zur Verkiindigung . . . . .. ... ...
Zur Kanonisierung . . . . .. ... ... ... ..
Zur Auslegung . . . ...

Zum Schluss . .. ... ... ... ... .. ...

2. Angelika Neuwirth | Der Koran -
Eine hermeneutische Revolution in der Spatantike . . .

2.1

2.2

2.3

2.4

2.5

2.6

Positionen: Bruch oder Kontinuitat? . . . . .. . .
Spatantike . . . . .. ... Lo L

Zugéange und Holzwege: Eine »historisch-
literaturwissenschaftliche« Lektiire des Korans

Drohszenarien - rational durchleuchtet:
Die Abstoflung apokalyptischer Ideologien
in Frohmekka . . . .. ... ... ... ......

Der »Sitz im Lebeng, die Entdeckung des
»epistemischen Ubels«: Eine neue Schopfungs-
geschichte in Mittelmekka . . . .. ... ... ..

Nicht Text allein, sondern Ereignis . . . . . .. ..

56

61



Inhalt

2.7 Die Entdeckung der »Schrift«: Ein Entwicklungs-
sprung in der Gemeindeentwicklung . . . . . . .

2.8 Spirituelle Néhe zu einer Kriegspartei?
Die byzantinisch-liturgische Pragung des Korans

2.9 Sure 19: Ein Marienhymnus? . . . .. ... ...

2.10 Zwei Exoduserfahrungen: Entriickung nach
Jerusalem und Auswanderung nach Medina . . .

2.11 Die medinische Neuorientierung . . . . .. . ..
2.12 Arabizitit: Eine nicht ausloschbare Pragung?
2.13 Welche hermeneutische Revolution? . . . . . ..

Literaturverzeichnis . . . . .. ... ... ... ....

3. Serdar Kurnaz | al-‘Uldm al-islamiya:
Islamische Selbstreflexion . . . . . .. ... ... ...

3.1 Entstehung der »religiosen Wissenschaften« . . . .

3.2 Systematisierung bzw. Taxonomien der
Wissenschaften . . ... ..............

3.3 Erkenntnislehre und Selbstreflexion . . ... ...

3.4 Theologische Forschung an deutschsprachigen
Universititen - ein Ausblick . . .. ... .. ...

4. Felix Korner S) | Der Begriff der Theologie -
Christliche Erkenntnislehre . . . . . . ... ... ...

4.1 These 1: Theologie ist der rationale Diskurs
einer Religion. . . . . ... ... .. ... .....
4.1.1 Diskurs - Religion - Rationalitit . . .. ..
4.1.2 Drei theologische Agenden . . . ... ...
4.1.3 Zehn Redeformen in Spannung . . . . . ..



4.2

4.3

4.4

4.5

These 2: Christliche Theologie vermittelt das
Christuszeugnis. . . . . .. ... ... ......

4.2.1 Bezeugtes Zeugnis . . ... ... ......

4.2.2 Geschichtszeugnis: Der christliche Glaube ist
kommemorative . . . . ... 00

4.2.3 Christuszeugnis (I):

Wie Jesus gesprochenhat . . . . ... ...
4.2.4 Gottesreich und Osterereignisse . . . . . . .
4.2.5 Der Geschichtssinn . . ... ... .....
4.2.6 Christuszeugnis (II): Sprechen wie Jesus? . .
4.2.7 Zwischenergebnis . . ... ... ... ...
These 3: Christliche Theologie ist die lebendige
Tradition der Kirche und damit stindig
>reformativ, als unabgeschlossener interner und

externer Dialogprozess zwischen Schrift, Amt und
Glaubenssinn. . . . .. ... ... . 0L

These 4: Das Besondere der romisch-katholischen

Theologie ist ihre bewusste Kirchlichkeit. . . . . .
4.4.1 Sanktionierende Autoritat . . . .. ... ..
4.4.2 Tolerierte Ambiguitat . . .. ... ... ..
4.4.3 Interkulturalitdit . ... ...........
4.4.4 Scholastische Rationalitat . . ... ... ..
4.4.5 Reflektierte Spiritualitat . . . ... ... ..
4.4.6 Anerkannte Volksreligiositdt . . . . . .. . .
4.4.7 Thematisierte Institutionalitat . . . . . . ..

Ergebnis . . . ... ... ... .. ...

Inhalt






Vorwort

Sie halten ein Stiick Jerusalem in Hinden. Wenn Sie unsere
Jerusalemer Religionsgespriche lesen, sollten Sie auch deren
Hintergrund mithéren kdnnen: Vom Turm der Dormitio-Ab-
tei auf dem Zionsberg schlagen die Glocken, teilen den Tag
ein, rufen zum Gebet. Aus den Fenstern der Torahschule ne-
benan klingen jiidische Gesénge. Von Ferne schallt das Allahu
akbar des Muezzin: »Gott ist immer grofier«. Am Anfang der
letzten Vorlesung hatte eine muslimische Studentin Koran
kantilliert: »Fiihre uns den geraden Weg!«. In der Mittagshore
haben einige Studierende mit den Monchen mehrstimmig ge-
sungen: »Lobsinge, Zion, deinem Gott!«.

Wenn man im Theologischen Studienjahr unterrichtet, hat
man das Trappeln eiliger Schritte aus der Jerusalemer Altstadt
im Ohr; das vielsprachige Griiflen der Héandler, einen zor-
nigen Ruf im Gedréngel vielleicht. Wir Kollegen hatten am
Vorabend eines der zahlreichen Heiligtiimer des griechisch-
orthodoxen Patriarchats besucht. In uns klingt noch ein
Hymnus nach. Alle hatten sich mit einem Mal erhoben, um
Maria zu preisen: »Sei gegriifit, du Raum Dessen, den kein
Raum fassen kann'!« Dann, als wir in einem arabischen Café
saflen, hatten wir einen lauten Knall gehort: Anschlag? Nein:
Festfreude auf einer Hochzeit!

Immerzu hért man das Miteinander der verschiedenen
Lebensformen. Hier pulsiert nicht nur die irdische Ordnung.
Hier erinnern uns die Klange der Gebete und Feiern: Es gibt
noch eine andere Geschichte, in der wir stehen: mitten in der
spirituellen Zeit. Unterschiedliche Gotteszeugnisse iiber-
lagern und durchdringen sich - die Lebenseinteilungen der



Vorwort

Feste, der Kalender und Tagesrhythmen. All das bildet den
Klangraum Jerusalem.

Jetzt aber sind alle im Vorlesungssaal versammelt: junge
Menschen aus Osterreich, der Schweiz und Deutschland. Alle
studieren daheim Theologie, katholische, evangelische und
islamische: alle sind sie jetzt jedoch in ein und demselben
Vorlesungssaal mit ein und demselben Gegenstand befasst.
Die Tastaturen der Laptops klacken, wenn wir sprechen. Es
ist dieser Hintergrund, vor dem sich unsere Gedanken ent-
wickeln. Manche Herausforderung unserer Zuhdorerinnen
und Zuhorer klingt ebenfalls noch in uns nach: Die Kopftuch-
tragerinnen schildern, dass sie — jede von ihnen! - in ihrer
Heimatstadt, ob Wien oder Frankfurt, schon einmal an-
gepobelt wurden, weil sie als Glaubenszeugnis ein Kleidungs-
stiick tragen, das anst63ig wirken kann. Studierende mit tiir-
kischem oder arabischem Namen erzdhlen, dass sie von der
Grundschullehrerin keine Gymnasialempfehlung bekamen,
obwohl sie zu den Klassenbesten zdhlten. Die eigenen Eltern
aber hatten die Begabung des Kindes erkannt — und jetzt, in
den Debatten unserer Jerusalemer Religionsgespriche, zeigt
sich, wie recht sie hatten. Auch die christlichen Studierenden
kénnen Erstaunliches von Zuhause berichten: Ein Kommili-
tone reagiert auf die Auskunft »Ich studiere Theologie« mit
der Bemerkung: »Ich hatte dich fiir intelligenter gehalten.«
Aber immerhin werden sie nicht diskriminiert. Manche kon-
nen sich gut vorstellen, Pfarrerin oder Professorin zu werden.
Andere wollen mit ihrer theologischen Kompetenz lieber au-
Berhalb ihrer Kirche arbeiten: Weil sie glaubiges Denken in
der Offentlichkeit verstindlich machen wollen - oder weil sie
die Kirche enttduscht hat.

Wenn wir unsere Vorlesungen halten, héren wir »Jerusa-
lem«. Jerusalem, das heif3t: die anderen sind immer dabei. Im
Vorlesungssaal bedeutet dies fiir uns: die Stadt um uns herum
in ihrer Verschiedenheit; und die Studierenden hier vor uns

10



Vorwort

in ihrer Verschiedenheit. Zweimal Menschen mit Fragen und
Verletzungen, mit Geschichten aus Missverstindnissen, mit
einer Fahigkeit zum Staunen und Weitersuchen, mit eigenen
unterschiedlichen Lebensordnungen und mit der Hoffnung
auf ein doch noch gliickendes Zusammenleben bei allen Un-
terschieden.

Wenn wir unsere Vorlesungen halten, horen wir aber auch
noch ein drittes »Jerusalem« mit: Wir sind ja ein inter-
nationales, interreligioses und interdisziplinires Team: die
griechisch-orthodoxe Koranwissenschaftlerin Angelika Neu-
wirth, die mitten in der Altstadt wohnt, der Frankfurter
Koranexeget Omer Ozsoy und zwei Berliner, der Experte fiir
islamisches Recht Serdar Kurnaz sowie der katholische Theo-
loge und Islamwissenschaftler Felix Korner. Wer gerade
spricht, hort die Stimmen der anderen drei immer mit: was
man gerade noch beim Cappuccino in der Abtei-Cafeteria
gesagt hat oder in der letzten Vorlesung, die mit einer Steil-
vorlage endete, einer provokanten These oder spitzen Frage.
Und manchmal glauben wir auch schon mithéren zu kénnen,
was als Einwand gerade im Kopf der anderen entsteht. Dieses
dreifache Jerusalem - die Stadt, die Studierenden, die Kolle-
gen - ist unser Lernort zum Weiterdenken, Weiterforschen
und Weiterkommen.

Uns interessiert, was die anderen sagen. Das konnte blof3e
Neugier sein. Neugierig belauscht man die anderen, aber es
andert sich nichts. Was die anderen sagen, kann uns aber
auch verdndern. Nur: Wenn wir Theologie treiben, dann kann
das doch nicht gelten. Dann kann uns das andere doch nicht
verdndern; koénnte man zumindest meinen. Muss in der
Theologie alles beim Alten bleiben?

Tatsdchlich ist die Theologie grundsitzlich in einer beson-
ders spannenden Lage. Sie mochte ja vermitteln: zwischen der
Religionsgemeinschaft, zu der sie gehoren will, und deren He-
rausforderungen. Die Theologie wird daher nicht blof pri-

n



Vorwort

vate Einsichten vertreten, sondern versuchen, von der eige-
nen Gemeinschaft zu lernen, von ihrer Tradition, ihrer
Schrift, ihrem Lebensrhythmus, auch aus ihrer Schuld-
geschichte. Ja, die Theologie will selbstverstindlich beim
Alten bleiben: aus Treue, aus Verantwortung und Gemein-
schaftssinn, aus Freundschaft, aber auch aus der Uberzeu-
gung, dass im Alten noch mehr steckt als alles, was man bis-
her gesehen hat.

So ist Jerusalem fiir uns geradezu locus theologicus gewor-
den: ein »theologischer Ort«. Was wir vertreten, sagen wir
immer auch, um mit der eigenen Religionsgemeinschaft zu
sprechen: um ihre Stimme einzubringen, verstidndlich zu ma-
chen und fiir andere zur Inspiration werden zu lassen — aber
ebenso, um unsere eigenen Religionstraditionen aus unserer
Forschung und Erkenntnis heraus weiterzubegleiten und wei-
terzufiihren.

Von diesem Jerusalem aus erkldaren wir in diesem Einfiih-
rungsband die Grundlagen unserer Disziplinen: Was ist und
wie betreibt man muslimische Koranexegese, historische Ko-
ranforschung, islamische Rechtswissenschaft und christliche
Theologie?

Sie halten ein Stiick Jerusalem in Hinden. Wenn Sie das
mitempfinden, sind sie schon unterwegs zu diesem »theologi-
schen Ort«. In Jerusalem geschieht Neues.

NB: Die autorenspezifisch variierenden Transkriptions- und
Zitationsstile haben wir beibehalten.

12



1. Omer Ozsoy | Die koranische
Verkiindigung
Eine theologische Einfihrung

1.1 Zum Anlass

Seit zehn Jahren habe ich die ehrende Freude, zusammen mit
meinem hochgeschitzten Kollegen Felix Korner im Theologi-
schen Studienjahr Jerusalem ein gemeinsames Seminar zu
Koran und Islam abzuhalten. Im Jahr 2019 stief$ zu unserem
eingespielten Team Serdar Kurnaz, wofiir wir ihm sehr dank-
bar sind. Gleichzeitig konzipierte Professor Koérner, dem es an
Kreativitdt nicht mangelt, die Buchreihe, zu der auch dieses
Biichlein gehort. Bisher war es mir aus Zeitgriinden leider
nicht moglich, zu dieser sinnvollen Publikationsarbeit mit
eigens verfassten Texten beizutragen. Diesmal wollte ich die
Gelegenheit ergreifen und wagte, mich mit dem vorliegenden
Text daran zu beteiligen. Dieser bescheidene Beitrag versteht
sich als Zusammenfassung meiner Positionen und For-
schungsergebnisse zu koranbezogenen Themenfeldern, die
meinen Seminaren - auch in Jerusalem - zugrunde liegen
und teilweise bereits veroffentlicht wurden.! Zum Entste-

! In diesem Zusammenhang sei insbesondere auf zwei Publikationen
hingewiesen: »Das Unbehagen der Koranexegese. Den Koran in ande-
ren Zeiten zum Sprechen bringen, in: Frankfurter Zeitschrift fiir isla-
misch-theologische Studien 1 (2014), S. 29-68; »Die Koranexegese im
Spannungsfeld zwischen Kompositionalitit und Kontextualitit. Text,
Geschichte und Erfahrungs, in: Dirk Ansorge, Bernhard Knorn (Hg.),
Zwischen Dogma und Erfahrung. Figuren der Glaubensbegriindung im
Dialog der Religionen, Minster: Aschendorff 2021, S. 153-166.

13



1. Die koranische Verkiindigung

hungskontext meines Beitrags gehort aber vor allem unsere
gemeinsame Beobachtung, dass islamische und nichtisla-
mische Sichtweisen auf den Koran nicht nur von divergenten
Fragen und Interessen motiviert sind, sondern auch nicht sel-
ten zu unterschiedlichen Ergebnissen kommen. Nicht zuletzt
deshalb erschien es uns sinnvoll, eine islamisch-theologische
Sicht auf den Koran aus der Warte eines muslimischen Exe-
geten zu Wort kommen zu lassen.

1.2 Zur Offenbarung

Das Wort »Koran« (qur’an) bedeutet Lesung, Rezitation, Vor-
trag, Rede, Anrede, also etwas miindlich Vorgetragenes, und
wird im Koran als Selbstbezeichnung verwendet. Die isla-
mische Kultur hat sich an diese Nomenklatur gehalten. Es
entwickelte sich in der muslimischen Gelehrsamkeitstradi-
tion eine gewisse Zuriickhaltung, den Koran eine »heilige
Schrift« zu nennen. Stattdessen werden andéchtige Ausdriicke
wie etwa »edler Koran« (al-Qur’an al-karim) oder »erhabener
Koran« (al-Qur’an al-‘azim) verwendet, die wiederum dem
koranischen Sprachgebrauch entlehnt sind (56:77; 15:87).
Nach seinem Selbstverstiandnis stellt der Koran das Wort Got-
tes dar, das in arabischer Sprache auf den Gesandten Muham-
mad herabgesandt wurde (12:2; 20:113; 29:51; 39:41; 43:1—4).
Somit schloss sich der Koran im henotheistisch geprigten
Hedschas-Gebiet bewusst der theistischen Grundiiberzeu-
gung an, »dass Gott sich an seine Geschopfe wendet und seine
Geschopfe sich an ihn wenden diirfen«.? Dieses Grund-

2 Zur Vorstellung von dem kommunizierenden Gott und dem damit
einhergehenden hermeneutischen Problem der Offenbarung Gottes
siehe: Francesca Yardenit Albertini, Stefan Alkier, Omer Ozsoy, »Gott
hat gesprochen - aber zu wem? Das Forschungsprojekt >Hermeneutik,

14



Eine theologische Einfiihrung

bekenntnis war bereits iiber jiidische und christliche Grup-
pierungen in der Umgebung vertreten, aber geméafd der kora-
nischen Darstellung vor allem durch die Hanifen vor Ort ver-
kérpert, also von Personen, die an den einen Gott glaubten,
ohne einer etablierten Religionstradition zuzugehoren.

So erkannte der Koran einerseits die heiligen Schriften von
Juden, at-Tawrat, und Christen, al-Ingil, sowie die fritheren
Biicher von Abraham und David als Offenbarungsbiicher an,
deren Tradition er anzugehdren behauptete (4:163-165;
42:3). Andererseits implizierte er, dass sie auf Text- bzw. Aus-
legungsebene verzerrt wurden, weshalb er sich selbst zwei
diesbeziigliche Rollen zuwies: Bestitigung und Korrektur be-
stehender Offenbarungsschriften bzw. ihrer Auslegung (3:3-
4; 4:163; 12:111; 35:31; 46:12). Die Idee von der Einheit der
Offenbarung(en) ist im Koran zentral und bildet eine grund-
legende Sédule der koranischen Strategie, sich durch eine
homoprophetische Rahmung der Geschichte von Heils-
geschichten zu emanzipieren.* Demnach haben alle Prophe-
ten von Beginn an dasselbe Bekenntnis verkiindet, namlich
die »Gottergebenheit« (islam: 3:19; 67:83-85), die in der
menschlichen Natur (fitrat Allah)* begriindet ist:

So richte dein Antlitz konfessionsrein (hanifan) zur Religion hin
- gemif3 der natiirlichen Anlage Gottes (fitrat Allah), in der er die
Menschen erschuf. Es gibt keine Abdnderung fiir die Schopfung

Ethik und Kritik Heiliger Schriften in Judentum, Christentum und
Islam«, in: Zeitschrift fiir Neues Testament 13/26 (2010), S. 30-31.

3 Zur Homoprophetie siehe: Felix Korner, »Vernunft und Glaube in
Christentum und Islam. Problemskizze und Begriffsvorschlag«, in:
Lebendige Seelsorge 64 (2013), S. 227-236: 227f.

4 Ar-Ragib al-Isfahani (gest. 1108) erklart das Wort fitra mit dem an-
geborenen Potenzial des Menschen zum Gottesbekenntnis: al-Mu-
fradat fi garib al-qur’an (Hg. Muhammad Sayyid Kilani), Beirut: Dar
al-Ma‘rifa 0.]., S. 381.



1. Die koranische Verkiindigung

Gottes. Das ist die bestindige Religion, aber die meisten dieser
Menschen wissen nicht. (30:30)°

Die angeborene Fahigkeit des Menschen zum Gottesbekennt-
nis wird von der Mehrheit der Gelehrten mit einer pra-
historisch ergangenen »Uroffenbarung«® in Verbindung ge-
bracht, durch die Gott alle Menschen vor ihrer irdischen
Existenz ansprach und sie zu Zeugen seiner Existenz machte:

Als dein Herr aus den Lenden der Kinder Adams ihre Nachkom-
menschaft nahm und sie gegen sich selbst bezeugen lief3 »Bin ich
nicht euer Herr?«, sagten sie, »Doch, wir bezeugen (es)«. (Das
geschah,) damit ihr am Tag der Auferstehung nicht sagt: »Das
war uns nicht bewusst.« (7:172)

Die Kommunikation Gottes mit allen Menschen im priexis-
tenten Zustand kann als eine korrektive Reaktion auf die vor-
handenen Offenbarungstheologien und somit als ein Novum
im spatantiken Kontext betrachtet werden. Da der Mensch
von seiner Schopfung her mit der Fahigkeit zum Gottes-
bekenntnis ausgestattet ist, ohne auf eine offenbarte Mit-
teilung bzw. duflere Rechtleitung angewiesen zu sein (41:53),
kann sich kein Mensch diesem Grundbekenntnis unschuldig
entziehen. Deshalb gilt das Gottesbekenntnis geschichts- und
gemeinschaftsiibergreifend universell. Damit wird beteuert,
dass Gott nicht aus der Notwendigkeit der Gerechtigkeit he-
raus Propheten entsandt hat, sondern lediglich aufgrund sei-
ner Barmherzigkeit. Die zusatzliche Adressierung der Men-
schen in der Zeitgeschichte gilt somit nicht als erstmalige
Offenbarung, sondern als eine Erinnerung an die Uroffen-
barung und den Urvertrag. Die Propheten verkiinden also

5> Die Koranzitate entstammen der Korantibersetzung von Rudi Paret
und wurden notigenfalls iiberarbeitet.

¢ Vgl.: Hans Zirker, »Gottes Offenbarung nach muslimischem Glau-
ben, in: Lebendiges Zeugnis 54 (1999), S. 35.

16



Eine theologische Einfiihrung

keine geheimnisvolle Botschaft, die sonst den Menschen un-
vertraut bliebe. Ferner diirfe die Offenbarung Gottes auf kei-
ne bestimmte heilige Schrift eingeschrankt werden. Mit ande-
ren Worten: Fiir keine Offenbarungsschrift darf beansprucht
werden, das einzig wahre Wort Gottes zu sein. Das wiederum
heifit, dass keine Religionsgemeinschaft Monopolanspruch
auf die religiose Wahrheit und somit auf das jenseitige Heil
erheben darf (2:111-113.120). Was es bedeutet, wenn Sure
33:40 Muhammad als Siegel der Propheten und somit den
Koran - nach der giéngigen Interpretation - als die letzte
Offenbarung darstellt, ist in diesem Zusammenhang zu ver-
stehen. Mit dem Ende der Entsendung von Propheten wurde
die Miindigkeit des Menschen angekiindigt, mit der er nun
die Welt autonom ergriinden kann, ja sogar soll. Gott hat also
mit dem Abschluss der Offenbarung den Menschen weder
allein noch im Stich gelassen: Er ist sowohl im Himmel als
auch auf der Erde Gott (6:3). Er ist dem menschlichen Indi-
viduum néher als dessen Halsschlagader (50:16). Nicht zu-
letzt ist der Mensch von seiner Schopfung her in der Lage,
Gott zu erkennen und dementsprechend verantwortungsvoll
zu leben.

Im Einklang mit dieser offenbarungs- und schopfungs-
theologischen Grundlegung liefert der Koran ein neues Welt-
bild, wo die Ereignisse in Geschichte und Natur gemifl von
Gott bestimmten Gesetzen geschehen. Diese Gesetze sind das
von Gott selbst einzuhaltende und von Menschen zu beriick-
sichtigende Wort bzw. Versprechen Gottes (42:14; 20:129).
Dementsprechend werden die Gesetzmifligkeiten der Ge-
schichte im Koran als »Verhaltensweise Gottes« (sunnat
Allah)” und die Naturgesetze als seine »Bestimmung«

7 Siehe: 33:38, 62; 35:43; 40:85; 48:23; vgl. 8:38; 15:13; 17:77; 18:55;
35:43.

17



1. Die koranische Verkiindigung

(taqdir)® bezeichnet. Menschen haben die Sicherheit, dass
diese Gesetze nicht zu ihren Ungunsten gedndert werden,
diirfen aber auch nicht die Erwartungshaltung einnehmen,
dass sie zu ihren Gunsten gedndert werden. Gott wird weder
in den Verlauf der Natur eingreifen, um dem Propheten ein
Wunder zu geben, noch in den Verlauf der Geschichte, um
den Gldubigen zu helfen (17:59; 90-93; 29:50-51). Denn die
Ordnung der Natur selbst ist das klarste Wunder, das Gottes
Existenz und Macht beweisen soll, und die klarste Hilfe Got-
tes ist die Gesetzmafligkeit im Verlauf der Geschichte (2:164).
Der Koran verkiindet somit eine offene, nicht vorher-
bestimmte, riskante Weltauffassung, in der die guten und
bosen Handlungen der Menschen mitbestimmen, wie die Ge-
schichte weiterlauft (13:11). Daher ist die Welt ein Prifstand
(76:2-3). Angesichts des spatantiken Denkhorizonts ist die
Idee der Gesetzmifliigkeiten, denen die Ereignisse und Ab-
laufe zu folgen haben, eine durchaus entsakralisierte, neue
Weltsicht. Gemaf3 dieser skizzierten Vorstellung braucht der
Mensch weder in der Erwartung des Kommens des jiidischen
Messias zu leben noch an die eschatologische Bestimmung
der Zeit durch die Jesus-Christus-Geschichte zu glauben.’
Der Koran erginzt diese neue Weltsicht um ein spezi-
fisches Offenbarungsmodell, das einem weiteren, angesichts
der vorgefundenen theologischen Vorstellungen nachvoll-
ziehbaren zentralen Anliegen dient, nimlich eine unmittel-
bare Kommunikation Gottes mit einem Menschen katego-

8 Siehe: 6:96; 25:2; 36:38; 41:12.

° Zur Umwandlung des christologischen Jesusbilds durch die kora-
nische Offenbarung siehe: Martin Bauschke, Jesus im Koran, Koln,
Weimar, Wien: Bohlau 2001. Fiir eine vergleichende Studie zu Jesus
im Koran aus christlicher und islamischer Sicht sieche: Mouhanad
Khorchide, Klaus von Stosch, Der andere Prophet. Jesus im Koran, Frei-
burg: Herder 2018.

18



Eine theologische Einfiihrung

risch auszuschlieflen, um seine Alteritit zu bewahren.!* Diese
Vorstellung lasst sich vereinfacht wie folgt beschreiben: Wenn
weder Gott eine menschliche Sprache spricht noch der
Mensch der géttlichen Sprache maichtig ist, bedarf es eines
Vermittlers, um zu verhindern, dass Gott menschlich oder
der Mensch gottlich werden muss, damit die Offenbarung
erfolgen kann. Die Kommunikation Gottes mit einem Men-
schen kann deshalb nur iiber drei mittelbare Wege geschehen:
Uber Inspiration, »hinter einem Vorhang« oder durch Offen-
barungsengel (42:51). Der erste Weg ist eine Art nonverbaler
Kommunikation. Der zweite Weg ist das Medium, durch das
Gott zu Moses sprach, der brennende Dornbusch. Beim drit-
ten Weg hat der Offenbarungsengel die Aufgabe, das Wort
Gottes an den Gesandten zu iibermitteln. Die Offenbarung
des Korans entspricht vornehmlich dem dritten Weg, in dem
die Vermittlerrolle dem Engel Gabriel als dem Heiligen Geist
zukommt. Der treue Geist formt das Gottliche ins Mensch-
liche bzw. das Transzendente ins Immanente um und gibt es
auf Gottes Befehl hin dem Menschen Muhammad in seiner
Sprache, dem Arabischen, ein (26:193-195). Die arabische
Formulierung des Wortes Gottes geht somit auf Gabriel zu-
riick, nicht etwa, wie die Mehrheit der Gelehrten vertreten,
auf Gott oder, wie von einigen zeitgendssischen Denkern pra-
feriert, auf den Gesandten Muhammad (81:19-20; 69:40-48;
26:192). Die muslimische Uberzeugung von Verbalinspira-
tion des Korans ist im Rahmen dieses genuin koranischen
Offenbarungsmodells zu verstehen: Die Worte des Korans
hat also nicht der Prophet zu verantworten (69:43-47).

10 Fiir eine analytische Darstellung des Zusammenhangs von Sprache
und Offenbarung im Koran und in der islamischen Theologie siehe:
Tobias Specker, Gottes Wort und menschliche Sprache. Christliche Of-
fenbarungstheologie und islamische Positionen zur Unnachahmlichkeit
des Korans, Zirich: TVZ 2021.

19






