
HV 39513 / p. 1 / 21.12.2022

Felix Körner, Serdar Kurnaz,
Angelika Neuwirth, Ömer Özsoy

Christlich-islamische Interaktion



HV 39513 / p. 2 / 21.12.2022

Jerusalemer Religionsgespräche



HV 39513 / p. 3 / 21.12.2022

Felix Körner, Serdar Kurnaz,
Angelika Neuwirth, Ömer Özsoy

Christlich-islamische
Interaktion
Theologische
Grundlegung



HV 39513 / p. 4 / 21.12.2022

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg

Herstellung: GGP Media GmbH, Pößneck

Printed in Germany

ISBN 978-3-451-39513-0



HV 39513 / p. 5 / 21.12.2022

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

1. Ömer Özsoy | Die koranische Verkündigung
Eine theologische Einführung . . . . . . . . . . . . . . 13

1.1 Zum Anlass . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

1.2 Zur Offenbarung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14

1.3 Zur Verkündigung . . . . . . . . . . . . . . . . . 22

1.4 Zur Kanonisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . 30

1.5 Zur Auslegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40

1.6 Zum Schluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49

2. Angelika Neuwirth | Der Koran –
Eine hermeneutische Revolution in der Spätantike . . . 51

2.1 Positionen: Bruch oder Kontinuität? . . . . . . . . 51

2.2 Spätantike . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54

2.3 Zugänge und Holzwege: Eine »historisch-
literaturwissenschaftliche« Lektüre des Korans . . 56

2.4 Drohszenarien – rational durchleuchtet:
Die Abstoßung apokalyptischer Ideologien
in Frühmekka . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61

2.5 Der »Sitz im Leben«, die Entdeckung des
»epistemischen Übels«: Eine neue Schöpfungs-
geschichte in Mittelmekka . . . . . . . . . . . . . 68

2.6 Nicht Text allein, sondern Ereignis . . . . . . . . . 74

5



HV 39513 / p. 6 / 21.12.2022

2.7 Die Entdeckung der »Schrift«: Ein Entwicklungs-
sprung in der Gemeindeentwicklung . . . . . . . 76

2.8 Spirituelle Nähe zu einer Kriegspartei?
Die byzantinisch-liturgische Prägung des Korans 79

2.9 Sure 19: Ein Marienhymnus? . . . . . . . . . . . 83

2.10 Zwei Exoduserfahrungen: Entrückung nach
Jerusalem und Auswanderung nach Medina . . . 85

2.11 Die medinische Neuorientierung . . . . . . . . . 86

2.12 Arabizität: Eine nicht auslöschbare Prägung? . . 89

2.13 Welche hermeneutische Revolution? . . . . . . . 90

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92

3. Serdar Kurnaz | al-ʿ Ulūm al-islāmīya:
Islamische Selbstreflexion . . . . . . . . . . . . . . . . 97

3.1 Entstehung der »religiösen Wissenschaften« . . . . 98

3.2 Systematisierung bzw. Taxonomien der
Wissenschaften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 115

3.3 Erkenntnislehre und Selbstreflexion . . . . . . . . 121

3.4 Theologische Forschung an deutschsprachigen
Universitäten – ein Ausblick . . . . . . . . . . . . 123

4. Felix Körner SJ | Der Begriff der Theologie –
Christliche Erkenntnislehre . . . . . . . . . . . . . . . 131

4.1 These 1: Theologie ist der rationale Diskurs
einer Religion. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 132
4.1.1 Diskurs – Religion – Rationalität . . . . . . 132
4.1.2 Drei theologische Agenden . . . . . . . . . 133
4.1.3 Zehn Redeformen in Spannung . . . . . . . 134

Inhalt

6



HV 39513 / p. 7 / 21.12.2022

4.2 These 2: Christliche Theologie vermittelt das
Christuszeugnis. . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135
4.2.1 Bezeugtes Zeugnis . . . . . . . . . . . . . . 135
4.2.2 Geschichtszeugnis: Der christliche Glaube ist

›kommemorativ‹ . . . . . . . . . . . . . . . 136
4.2.3 Christuszeugnis (I):

Wie Jesus gesprochen hat . . . . . . . . . . 138
4.2.4 Gottesreich und Osterereignisse . . . . . . . 138
4.2.5 Der Geschichtssinn . . . . . . . . . . . . . 140
4.2.6 Christuszeugnis (II): Sprechen wie Jesus? . . 141
4.2.7 Zwischenergebnis . . . . . . . . . . . . . . 160

4.3 These 3: Christliche Theologie ist die lebendige
Tradition der Kirche und damit ständig
›reformativ‹, als unabgeschlossener interner und
externer Dialogprozess zwischen Schrift, Amt und
Glaubenssinn. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 163

4.4 These 4: Das Besondere der römisch-katholischen
Theologie ist ihre bewusste Kirchlichkeit. . . . . . 167
4.4.1 Sanktionierende Autorität . . . . . . . . . . 168
4.4.2 Tolerierte Ambiguität . . . . . . . . . . . . 169
4.4.3 Interkulturalität . . . . . . . . . . . . . . . 170
4.4.4 Scholastische Rationalität . . . . . . . . . . 170
4.4.5 Reflektierte Spiritualität . . . . . . . . . . . 171
4.4.6 Anerkannte Volksreligiosität . . . . . . . . . 171
4.4.7 Thematisierte Institutionalität . . . . . . . . 172

4.5 Ergebnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 172

Inhalt

7



HV 39513 / p. 8 / 21.12.2022



HV 39513 / p. 9 / 21.12.2022

Vorwort

Sie halten ein Stück Jerusalem in Händen. Wenn Sie unsere
Jerusalemer Religionsgespräche lesen, sollten Sie auch deren
Hintergrund mithören können: Vom Turm der Dormitio-Ab-
tei auf dem Zionsberg schlagen die Glocken, teilen den Tag
ein, rufen zum Gebet. Aus den Fenstern der Torahschule ne-
benan klingen jüdische Gesänge. Von Ferne schallt das Allāhu
akbar des Muezzin: »Gott ist immer größer«. Am Anfang der
letzten Vorlesung hatte eine muslimische Studentin Koran
kantilliert: »Führe uns den geraden Weg!«. In der Mittagshore
haben einige Studierende mit den Mönchen mehrstimmig ge-
sungen: »Lobsinge, Zion, deinem Gott!«.

Wenn man im Theologischen Studienjahr unterrichtet, hat
man das Trappeln eiliger Schritte aus der Jerusalemer Altstadt
im Ohr; das vielsprachige Grüßen der Händler, einen zor-
nigen Ruf im Gedrängel vielleicht. Wir Kollegen hatten am
Vorabend eines der zahlreichen Heiligtümer des griechisch-
orthodoxen Patriarchats besucht. In uns klingt noch ein
Hymnus nach. Alle hatten sich mit einem Mal erhoben, um
Maria zu preisen: »Sei gegrüßt, du Raum Dessen, den kein
Raum fassen kann!« Dann, als wir in einem arabischen Café
saßen, hatten wir einen lauten Knall gehört: Anschlag? Nein:
Festfreude auf einer Hochzeit!

Immerzu hört man das Miteinander der verschiedenen
Lebensformen. Hier pulsiert nicht nur die irdische Ordnung.
Hier erinnern uns die Klänge der Gebete und Feiern: Es gibt
noch eine andere Geschichte, in der wir stehen: mitten in der
spirituellen Zeit. Unterschiedliche Gotteszeugnisse über-
lagern und durchdringen sich – die Lebenseinteilungen der

9



HV 39513 / p. 10 / 21.12.2022

Feste, der Kalender und Tagesrhythmen. All das bildet den
Klangraum Jerusalem.

Jetzt aber sind alle im Vorlesungssaal versammelt: junge
Menschen aus Österreich, der Schweiz und Deutschland. Alle
studieren daheim Theologie, katholische, evangelische und
islamische: alle sind sie jetzt jedoch in ein und demselben
Vorlesungssaal mit ein und demselben Gegenstand befasst.
Die Tastaturen der Laptops klacken, wenn wir sprechen. Es
ist dieser Hintergrund, vor dem sich unsere Gedanken ent-
wickeln. Manche Herausforderung unserer Zuhörerinnen
und Zuhörer klingt ebenfalls noch in uns nach: Die Kopftuch-
trägerinnen schildern, dass sie – jede von ihnen! – in ihrer
Heimatstadt, ob Wien oder Frankfurt, schon einmal an-
gepöbelt wurden, weil sie als Glaubenszeugnis ein Kleidungs-
stück tragen, das anstößig wirken kann. Studierende mit tür-
kischem oder arabischem Namen erzählen, dass sie von der
Grundschullehrerin keine Gymnasialempfehlung bekamen,
obwohl sie zu den Klassenbesten zählten. Die eigenen Eltern
aber hatten die Begabung des Kindes erkannt – und jetzt, in
den Debatten unserer Jerusalemer Religionsgespräche, zeigt
sich, wie recht sie hatten. Auch die christlichen Studierenden
können Erstaunliches von Zuhause berichten: Ein Kommili-
tone reagiert auf die Auskunft »Ich studiere Theologie« mit
der Bemerkung: »Ich hatte dich für intelligenter gehalten.«
Aber immerhin werden sie nicht diskriminiert. Manche kön-
nen sich gut vorstellen, Pfarrerin oder Professorin zu werden.
Andere wollen mit ihrer theologischen Kompetenz lieber au-
ßerhalb ihrer Kirche arbeiten: Weil sie gläubiges Denken in
der Öffentlichkeit verständlich machen wollen – oder weil sie
die Kirche enttäuscht hat.

Wenn wir unsere Vorlesungen halten, hören wir »Jerusa-
lem«. Jerusalem, das heißt: die anderen sind immer dabei. Im
Vorlesungssaal bedeutet dies für uns: die Stadt um uns herum
in ihrer Verschiedenheit; und die Studierenden hier vor uns

Vorwort

10



HV 39513 / p. 11 / 21.12.2022

in ihrer Verschiedenheit. Zweimal Menschen mit Fragen und
Verletzungen, mit Geschichten aus Missverständnissen, mit
einer Fähigkeit zum Staunen und Weitersuchen, mit eigenen
unterschiedlichen Lebensordnungen und mit der Hoffnung
auf ein doch noch glückendes Zusammenleben bei allen Un-
terschieden.

Wenn wir unsere Vorlesungen halten, hören wir aber auch
noch ein drittes »Jerusalem« mit: Wir sind ja ein inter-
nationales, interreligiöses und interdisziplinäres Team: die
griechisch-orthodoxe Koranwissenschaftlerin Angelika Neu-
wirth, die mitten in der Altstadt wohnt, der Frankfurter
Koranexeget Ömer Özsoy und zwei Berliner, der Experte für
islamisches Recht Serdar Kurnaz sowie der katholische Theo-
loge und Islamwissenschaftler Felix Körner. Wer gerade
spricht, hört die Stimmen der anderen drei immer mit: was
man gerade noch beim Cappuccino in der Abtei-Cafeteria
gesagt hat oder in der letzten Vorlesung, die mit einer Steil-
vorlage endete, einer provokanten These oder spitzen Frage.
Und manchmal glauben wir auch schon mithören zu können,
was als Einwand gerade im Kopf der anderen entsteht. Dieses
dreifache Jerusalem – die Stadt, die Studierenden, die Kolle-
gen – ist unser Lernort zum Weiterdenken, Weiterforschen
und Weiterkommen.

Uns interessiert, was die anderen sagen. Das könnte bloße
Neugier sein. Neugierig belauscht man die anderen, aber es
ändert sich nichts. Was die anderen sagen, kann uns aber
auch verändern. Nur: Wennwir Theologie treiben, dann kann
das doch nicht gelten. Dann kann uns das andere doch nicht
verändern; könnte man zumindest meinen. Muss in der
Theologie alles beim Alten bleiben?

Tatsächlich ist die Theologie grundsätzlich in einer beson-
ders spannenden Lage. Sie möchte ja vermitteln: zwischen der
Religionsgemeinschaft, zu der sie gehören will, und deren He-
rausforderungen. Die Theologie wird daher nicht bloß pri-

Vorwort

11



HV 39513 / p. 12 / 21.12.2022

vate Einsichten vertreten, sondern versuchen, von der eige-
nen Gemeinschaft zu lernen, von ihrer Tradition, ihrer
Schrift, ihrem Lebensrhythmus, auch aus ihrer Schuld-
geschichte. Ja, die Theologie will selbstverständlich beim
Alten bleiben: aus Treue, aus Verantwortung und Gemein-
schaftssinn, aus Freundschaft, aber auch aus der Überzeu-
gung, dass im Alten noch mehr steckt als alles, was man bis-
her gesehen hat.

So ist Jerusalem für uns geradezu locus theologicus gewor-
den: ein »theologischer Ort«. Was wir vertreten, sagen wir
immer auch, um mit der eigenen Religionsgemeinschaft zu
sprechen: um ihre Stimme einzubringen, verständlich zu ma-
chen und für andere zur Inspiration werden zu lassen – aber
ebenso, um unsere eigenen Religionstraditionen aus unserer
Forschung und Erkenntnis heraus weiterzubegleiten und wei-
terzuführen.

Von diesem Jerusalem aus erklären wir in diesem Einfüh-
rungsband die Grundlagen unserer Disziplinen: Was ist und
wie betreibt man muslimische Koranexegese, historische Ko-
ranforschung, islamische Rechtswissenschaft und christliche
Theologie?

Sie halten ein Stück Jerusalem in Händen. Wenn Sie das
mitempfinden, sind sie schon unterwegs zu diesem »theologi-
schen Ort«. In Jerusalem geschieht Neues.

NB: Die autorenspezifisch variierenden Transkriptions- und
Zitationsstile haben wir beibehalten.

Vorwort

12



HV 39513 / p. 13 / 21.12.2022

1. Ömer Özsoy | Die koranische
Verkündigung

Eine theologische Einführung

1.1 Zum Anlass

Seit zehn Jahren habe ich die ehrende Freude, zusammen mit
meinem hochgeschätzten Kollegen Felix Körner im Theologi-
schen Studienjahr Jerusalem ein gemeinsames Seminar zu
Koran und Islam abzuhalten. Im Jahr 2019 stieß zu unserem
eingespielten Team Serdar Kurnaz, wofür wir ihm sehr dank-
bar sind. Gleichzeitig konzipierte Professor Körner, dem es an
Kreativität nicht mangelt, die Buchreihe, zu der auch dieses
Büchlein gehört. Bisher war es mir aus Zeitgründen leider
nicht möglich, zu dieser sinnvollen Publikationsarbeit mit
eigens verfassten Texten beizutragen. Diesmal wollte ich die
Gelegenheit ergreifen und wagte, mich mit dem vorliegenden
Text daran zu beteiligen. Dieser bescheidene Beitrag versteht
sich als Zusammenfassung meiner Positionen und For-
schungsergebnisse zu koranbezogenen Themenfeldern, die
meinen Seminaren – auch in Jerusalem – zugrunde liegen
und teilweise bereits veröffentlicht wurden.1 Zum Entste-

1 In diesem Zusammenhang sei insbesondere auf zwei Publikationen
hingewiesen: »Das Unbehagen der Koranexegese. Den Koran in ande-
ren Zeiten zum Sprechen bringen«, in: Frankfurter Zeitschrift für isla-
misch-theologische Studien 1 (2014), S. 29–68; »Die Koranexegese im
Spannungsfeld zwischen Kompositionalität und Kontextualität. Text,
Geschichte und Erfahrung«, in: Dirk Ansorge, Bernhard Knorn (Hg.),
Zwischen Dogma und Erfahrung. Figuren der Glaubensbegründung im
Dialog der Religionen, Münster: Aschendorff 2021, S. 153–166.

13



HV 39513 / p. 14 / 21.12.2022

hungskontext meines Beitrags gehört aber vor allem unsere
gemeinsame Beobachtung, dass islamische und nichtisla-
mische Sichtweisen auf den Koran nicht nur von divergenten
Fragen und Interessen motiviert sind, sondern auch nicht sel-
ten zu unterschiedlichen Ergebnissen kommen. Nicht zuletzt
deshalb erschien es uns sinnvoll, eine islamisch-theologische
Sicht auf den Koran aus der Warte eines muslimischen Exe-
geten zu Wort kommen zu lassen.

1.2 Zur Offenbarung

Das Wort »Koran« (qurʾān) bedeutet Lesung, Rezitation, Vor-
trag, Rede, Anrede, also etwas mündlich Vorgetragenes, und
wird im Koran als Selbstbezeichnung verwendet. Die isla-
mische Kultur hat sich an diese Nomenklatur gehalten. Es
entwickelte sich in der muslimischen Gelehrsamkeitstradi-
tion eine gewisse Zurückhaltung, den Koran eine »heilige
Schrift« zu nennen. Stattdessenwerden andächtige Ausdrücke
wie etwa »edler Koran« (al-Qurʾān al-karīm) oder »erhabener
Koran« (al-Qurʾān al-ʿ aẓīm) verwendet, die wiederum dem
koranischen Sprachgebrauch entlehnt sind (56:77; 15:87).
Nach seinem Selbstverständnis stellt der Koran das Wort Got-
tes dar, das in arabischer Sprache auf den Gesandten Muham-
mad herabgesandt wurde (12:2; 20:113; 29:51; 39:41; 43:1–4).
Somit schloss sich der Koran im henotheistisch geprägten
Hedschas-Gebiet bewusst der theistischen Grundüberzeu-
gung an, »dass Gott sich an seine Geschöpfe wendet und seine
Geschöpfe sich an ihn wenden dürfen«.2 Dieses Grund-

1. Die koranische Verkündigung

2 Zur Vorstellung von dem kommunizierenden Gott und dem damit
einhergehenden hermeneutischen Problem der Offenbarung Gottes
siehe: Francesca Yardenit Albertini, Stefan Alkier, Ömer Özsoy, »Gott
hat gesprochen – aber zu wem? Das Forschungsprojekt ›Hermeneutik,

14



HV 39513 / p. 15 / 21.12.2022

bekenntnis war bereits über jüdische und christliche Grup-
pierungen in der Umgebung vertreten, aber gemäß der kora-
nischen Darstellung vor allem durch die Ḥanīfen vor Ort ver-
körpert, also von Personen, die an den einen Gott glaubten,
ohne einer etablierten Religionstradition zuzugehören.

So erkannte der Koran einerseits die heiligen Schriften von
Juden, at-Tawrāt, und Christen, al-Inǧīl, sowie die früheren
Bücher von Abraham und David als Offenbarungsbücher an,
deren Tradition er anzugehören behauptete (4:163–165;
42:3). Andererseits implizierte er, dass sie auf Text- bzw. Aus-
legungsebene verzerrt wurden, weshalb er sich selbst zwei
diesbezügliche Rollen zuwies: Bestätigung und Korrektur be-
stehender Offenbarungsschriften bzw. ihrer Auslegung (3:3–
4; 4:163; 12:111; 35:31; 46:12). Die Idee von der Einheit der
Offenbarung(en) ist im Koran zentral und bildet eine grund-
legende Säule der koranischen Strategie, sich durch eine
homoprophetische Rahmung der Geschichte von Heils-
geschichten zu emanzipieren.3 Demnach haben alle Prophe-
ten von Beginn an dasselbe Bekenntnis verkündet, nämlich
die »Gottergebenheit« (islām: 3:19; 67:83–85), die in der
menschlichen Natur (fiṭrat Allāh)4 begründet ist:

So richte dein Antlitz konfessionsrein (ḥanīfan) zur Religion hin
– gemäß der natürlichen Anlage Gottes (fiṭrat Allāh), in der er die
Menschen erschuf. Es gibt keine Abänderung für die Schöpfung

Eine theologische Einführung

Ethik und Kritik Heiliger Schriften in Judentum, Christentum und
Islam‹«, in: Zeitschrift für Neues Testament 13/26 (2010), S. 30–31.
3 Zur Homoprophetie siehe: Felix Körner, »Vernunft und Glaube in
Christentum und Islam. Problemskizze und Begriffsvorschlag«, in:
Lebendige Seelsorge 64 (2013), S. 227–236: 227 f.
4 Ar-Rāġib al-Iṣfahānī (gest. 1108) erklärt das Wort fiṭra mit dem an-
geborenen Potenzial des Menschen zum Gottesbekenntnis: al-Mu-
fradāt fī ġarīb al-qurʾān (Hg. Muḥammad Sayyid Kīlānī), Beirut: Dār
al-Maʿrifa o. J., S. 381.

15



HV 39513 / p. 16 / 21.12.2022

Gottes. Das ist die beständige Religion, aber die meisten dieser
Menschen wissen nicht. (30:30)5

Die angeborene Fähigkeit des Menschen zum Gottesbekennt-
nis wird von der Mehrheit der Gelehrten mit einer prä-
historisch ergangenen »Uroffenbarung«6 in Verbindung ge-
bracht, durch die Gott alle Menschen vor ihrer irdischen
Existenz ansprach und sie zu Zeugen seiner Existenz machte:

Als dein Herr aus den Lenden der Kinder Adams ihre Nachkom-
menschaft nahm und sie gegen sich selbst bezeugen ließ »Bin ich
nicht euer Herr?«, sagten sie, »Doch, wir bezeugen (es)«. (Das
geschah,) damit ihr am Tag der Auferstehung nicht sagt: »Das
war uns nicht bewusst.« (7:172)

Die Kommunikation Gottes mit allen Menschen im präexis-
tenten Zustand kann als eine korrektive Reaktion auf die vor-
handenen Offenbarungstheologien und somit als ein Novum
im spätantiken Kontext betrachtet werden. Da der Mensch
von seiner Schöpfung her mit der Fähigkeit zum Gottes-
bekenntnis ausgestattet ist, ohne auf eine offenbarte Mit-
teilung bzw. äußere Rechtleitung angewiesen zu sein (41:53),
kann sich kein Mensch diesem Grundbekenntnis unschuldig
entziehen. Deshalb gilt das Gottesbekenntnis geschichts- und
gemeinschaftsübergreifend universell. Damit wird beteuert,
dass Gott nicht aus der Notwendigkeit der Gerechtigkeit he-
raus Propheten entsandt hat, sondern lediglich aufgrund sei-
ner Barmherzigkeit. Die zusätzliche Adressierung der Men-
schen in der Zeitgeschichte gilt somit nicht als erstmalige
Offenbarung, sondern als eine Erinnerung an die Uroffen-
barung und den Urvertrag. Die Propheten verkünden also

1. Die koranische Verkündigung

5 Die Koranzitate entstammen der Koranübersetzung von Rudi Paret
und wurden nötigenfalls überarbeitet.
6 Vgl.: Hans Zirker, »Gottes Offenbarung nach muslimischem Glau-
ben«, in: Lebendiges Zeugnis 54 (1999), S. 35.

16



HV 39513 / p. 17 / 21.12.2022

keine geheimnisvolle Botschaft, die sonst den Menschen un-
vertraut bliebe. Ferner dürfe die Offenbarung Gottes auf kei-
ne bestimmte heilige Schrift eingeschränkt werden. Mit ande-
ren Worten: Für keine Offenbarungsschrift darf beansprucht
werden, das einzig wahre Wort Gottes zu sein. Das wiederum
heißt, dass keine Religionsgemeinschaft Monopolanspruch
auf die religiöse Wahrheit und somit auf das jenseitige Heil
erheben darf (2:111–113.120). Was es bedeutet, wenn Sure
33:40 Muhammad als Siegel der Propheten und somit den
Koran – nach der gängigen Interpretation – als die letzte
Offenbarung darstellt, ist in diesem Zusammenhang zu ver-
stehen. Mit dem Ende der Entsendung von Propheten wurde
die Mündigkeit des Menschen angekündigt, mit der er nun
die Welt autonom ergründen kann, ja sogar soll. Gott hat also
mit dem Abschluss der Offenbarung den Menschen weder
allein noch im Stich gelassen: Er ist sowohl im Himmel als
auch auf der Erde Gott (6:3). Er ist dem menschlichen Indi-
viduum näher als dessen Halsschlagader (50:16). Nicht zu-
letzt ist der Mensch von seiner Schöpfung her in der Lage,
Gott zu erkennen und dementsprechend verantwortungsvoll
zu leben.

Im Einklang mit dieser offenbarungs- und schöpfungs-
theologischen Grundlegung liefert der Koran ein neues Welt-
bild, wo die Ereignisse in Geschichte und Natur gemäß von
Gott bestimmten Gesetzen geschehen. Diese Gesetze sind das
von Gott selbst einzuhaltende und von Menschen zu berück-
sichtigende Wort bzw. Versprechen Gottes (42:14; 20:129).
Dementsprechend werden die Gesetzmäßigkeiten der Ge-
schichte im Koran als »Verhaltensweise Gottes« (sunnat
Allāh)7 und die Naturgesetze als seine »Bestimmung«

Eine theologische Einführung

7 Siehe: 33:38, 62; 35:43; 40:85; 48:23; vgl. 8:38; 15:13; 17:77; 18:55;
35:43.

17



HV 39513 / p. 18 / 21.12.2022

(taqdīr)8 bezeichnet. Menschen haben die Sicherheit, dass
diese Gesetze nicht zu ihren Ungunsten geändert werden,
dürfen aber auch nicht die Erwartungshaltung einnehmen,
dass sie zu ihren Gunsten geändert werden. Gott wird weder
in den Verlauf der Natur eingreifen, um dem Propheten ein
Wunder zu geben, noch in den Verlauf der Geschichte, um
den Gläubigen zu helfen (17:59; 90–93; 29:50–51). Denn die
Ordnung der Natur selbst ist das klarste Wunder, das Gottes
Existenz und Macht beweisen soll, und die klarste Hilfe Got-
tes ist die Gesetzmäßigkeit im Verlauf der Geschichte (2:164).
Der Koran verkündet somit eine offene, nicht vorher-
bestimmte, riskante Weltauffassung, in der die guten und
bösen Handlungen der Menschen mitbestimmen, wie die Ge-
schichte weiterläuft (13:11). Daher ist die Welt ein Prüfstand
(76:2–3). Angesichts des spätantiken Denkhorizonts ist die
Idee der Gesetzmäßigkeiten, denen die Ereignisse und Ab-
läufe zu folgen haben, eine durchaus entsakralisierte, neue
Weltsicht. Gemäß dieser skizzierten Vorstellung braucht der
Mensch weder in der Erwartung des Kommens des jüdischen
Messias zu leben noch an die eschatologische Bestimmung
der Zeit durch die Jesus-Christus-Geschichte zu glauben.9

Der Koran ergänzt diese neue Weltsicht um ein spezi-
fisches Offenbarungsmodell, das einem weiteren, angesichts
der vorgefundenen theologischen Vorstellungen nachvoll-
ziehbaren zentralen Anliegen dient, nämlich eine unmittel-
bare Kommunikation Gottes mit einem Menschen katego-

1. Die koranische Verkündigung

8 Siehe: 6:96; 25:2; 36:38; 41:12.
9 Zur Umwandlung des christologischen Jesusbilds durch die kora-
nische Offenbarung siehe: Martin Bauschke, Jesus im Koran, Köln,
Weimar, Wien: Böhlau 2001. Für eine vergleichende Studie zu Jesus
im Koran aus christlicher und islamischer Sicht siehe: Mouhanad
Khorchide, Klaus von Stosch, Der andere Prophet. Jesus im Koran, Frei-
burg: Herder 2018.

18



HV 39513 / p. 19 / 21.12.2022

risch auszuschließen, um seine Alterität zu bewahren.10 Diese
Vorstellung lässt sich vereinfacht wie folgt beschreiben: Wenn
weder Gott eine menschliche Sprache spricht noch der
Mensch der göttlichen Sprache mächtig ist, bedarf es eines
Vermittlers, um zu verhindern, dass Gott menschlich oder
der Mensch göttlich werden muss, damit die Offenbarung
erfolgen kann. Die Kommunikation Gottes mit einem Men-
schen kann deshalb nur über drei mittelbare Wege geschehen:
Über Inspiration, »hinter einem Vorhang« oder durch Offen-
barungsengel (42:51). Der erste Weg ist eine Art nonverbaler
Kommunikation. Der zweite Weg ist das Medium, durch das
Gott zu Moses sprach, der brennende Dornbusch. Beim drit-
ten Weg hat der Offenbarungsengel die Aufgabe, das Wort
Gottes an den Gesandten zu übermitteln. Die Offenbarung
des Korans entspricht vornehmlich dem dritten Weg, in dem
die Vermittlerrolle dem Engel Gabriel als dem Heiligen Geist
zukommt. Der treue Geist formt das Göttliche ins Mensch-
liche bzw. das Transzendente ins Immanente um und gibt es
auf Gottes Befehl hin dem Menschen Muhammad in seiner
Sprache, dem Arabischen, ein (26:193–195). Die arabische
Formulierung des Wortes Gottes geht somit auf Gabriel zu-
rück, nicht etwa, wie die Mehrheit der Gelehrten vertreten,
auf Gott oder, wie von einigen zeitgenössischen Denkern prä-
feriert, auf den Gesandten Muhammad (81:19–20; 69:40–48;
26:192). Die muslimische Überzeugung von Verbalinspira-
tion des Korans ist im Rahmen dieses genuin koranischen
Offenbarungsmodells zu verstehen: Die Worte des Korans
hat also nicht der Prophet zu verantworten (69:43–47).

Eine theologische Einführung

10 Für eine analytische Darstellung des Zusammenhangs von Sprache
und Offenbarung im Koran und in der islamischen Theologie siehe:
Tobias Specker, Gottes Wort und menschliche Sprache. Christliche Of-
fenbarungstheologie und islamische Positionen zur Unnachahmlichkeit
des Korans, Zürich: TVZ 2021.

19




