1 Einleitung

In vielfdltiger Weise lassen sich in unserer Gesellschaft Prozesse der
Sdkularisierung erfahren. Viele religiose Praxen werden in den Fa-
milien nicht mehr tradiert und religiése Vorstellungen gelten mit-
unter als beliebig. Religion scheint in der Gesellschaft an Bedeutung
zu verlieren. Gleichwohl sind Glaube, Religion und Sinnsuche im
Kontext der Identitdtsentwicklung von bleibender Relevanz. Denn
mit der Entwicklung der Fahigkeit zum abstrakten Denken kénnen
und miissen Jugendliche auf neue Weise ihr eigenes Selbst reflek-
tieren. Es werden globale, abstrakte Kategorien auf das eigene Selbst
angewendet und die Fahigkeit zur Perspektiveniibernahme fordert
heraus, die Sichtweise der anderen {iber die eigene Person zu be-
denken, sodass die Frage der Selbstbewertung fiir Jugendliche the-
matisch wird (Gennerich, 2010a, S. 66). Jugendliche entdecken, dass
das, was frither verbindlich erschien, doch auch anders sein kénnte
(hypothetisches Denken, Ubernahme der Perspektive anderer Grup-
pen), sodass Institutionen und Traditionen in Frage gestellt und auf
ihre Belastbarkeit hin gepriift werden (Gennerich, 2010a, S. 130). Mit
der Fahigkeit zur Perspektiveniibernahme werden auch die Urteils-
perspektiven anderer rezipiert, sodass sich die Frage der Anerken-
nung der eigenen Person stellt (Gennerich, 2010a, S. 175). Jugendliche
miissen sodann langfristige Ziele fokussieren (Partnerschaft, Familie,
Beruf), sodass das Bediirfnis danach steigt, dass sich langfristige In-
vestitionen (z.B. in Bildung) auch auszahlen. Damit wird die Frage der
Gerechtigkeit in der Welt fiir Jugendliche besonders relevant (Gen-
nerich, 2010a, S. 218). Mit der Fahigkeit zum abstrakten und hypo-
thetischen Denken kénnen Ziele und Hoffnungen fiir die Zukunft
formuliert und zugleich Konflikte mit der Realitit prignant wahr-
genommen werden, sodass sich die Aufgabe stellt, positive Zu-
kunftsperspektiven in Auseinandersetzung mit den vorfindlichen
Moglichkeiten zu konstruieren (Gennerich, 2010a, S. 265). SchlieBlich

© 2023 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Einleitung

ist das Jugendalter durch eine Erweiterung der sozialen Rollen ge-
prégt, sodass fiir neue Lebenswelten ethische Orientierungen aus-
differenziert werden miissen (Gennerich, 2010a, S. 349). Mit all diesen
Fragen und Aufgaben wird die Sinnkonstruktion Jugendlicher her-
ausgefordert. Die religiose Tradition stellt dafiir vielfiltige Ressour-
cen fiir eine entwicklungsforderliche Bearbeitung bereit, sie kann
aber auch z.B. gesellschaftliche Partizipationsperspektiven blockie-
ren (vgl. Gennerich, 2010a). Es ist daher kaum verwunderlich, dass die
Religiositét Jugendlicher mit ihrem Wohlbefinden und ihrer Féahig-
keit zum Dialog mit fremden Personen und Kulturen in Beziehung
steht (Streib & Gennerich, 2011, S. 131-142 u. 165-178).

Das Verhiltnis Jugendlicher zu Glaube, Religion und Sinnsuche ist
entsprechend komplex und das Forschungsfeld uniibersichtlich. Denn
individuelle Entwicklungsfaktoren und gesellschaftliche Veridnde-
rungen, die den deutschsprachigen Raum betreffen, haben einen si-
gnifikanten Einfluss darauf, in welcher Weise Jugendliche ihre Sinn-
fragen mit Riickgriff auf religiése Traditionselemente bearbeiten.
Insbesondere die gesellschaftliche Pluralisierung steigert das Be-
wusstsein fiir die Kontingenz religidser Traditionen, sodass sich Ju-
gendliche individuell zu religidsen Ideen und Praktiken positionieren
(miissen). Gleichzeitig wichst das Bewusstsein fiir die Relevanz des
religiosen Feldes angesichts zunehmender interreligioser Begeg-
nungen in Schule, Beruf und Freizeit. Vor diesem Hintergrund gibt
dieses Buch einen wissenschaftlichen Uberblick iiber das Thema Ju-
gend und Religion unter besonderer Beachtung individuell unter-
schiedlicher Zuginge.

Um dem Anliegen eines Forschungsiiberblicks gerecht zu werden,
bietet dieses Buch in Kapitel 2 einen theoretischen Rahmen, mit dem
das Feld systematisch erfasst werden kann. In diesen Rahmen werden
klassische Diskurse des Feldes »Jugend und Religion« integriert: das
Verhiltnis von Religion und Werten, die Frage religiéser Entwicklung
sowie die Bedeutung von Religion und Glaube fiir die emotionale
Selbst-Regulation.

In Kapitel 3 werden zentrale deskriptive Befunde der Religiosi-
tatsforschung vorgestellt. Dabei werden die Befunde in einen inter-

© 2023 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Einleitung

nationalen Vergleich gestellt und Ergebnisse aus verschiedenen
Jahrzehnten reprdsentativer Jugendforschung in Deutschland verg-
lichen. So wird der spezifische Zugang gegenwirtiger Jugendlicher in
Deutschland zum Themenfeld der Religion profiliert erkennbar.

In Kapitel 4 wird die Bandbreite typischer Selbstverhiltnisse zu
religiésen Themen dargestellt. Dabei wird besonderes Augenmerk auf
Chancen und Gefidhrdungen der jeweiligen Lebensdeutungen und
Sinnkonstruktionen gelegt. In Kapitel 4.1 werden in Bezug auf das
religiése Feld vier Lebensstilgruppen unterschieden. Anhand ver-
schiedener Studien zum Themenfeld »Glaube, Religion und Sinnsu-
che« werden dann in Kapitel 4.2 die unterschiedlichen Sinnkon-
struktionen der Lebensstilgruppen vertiefend herausgearbeitet.
Dabei geht es um Unterschiede in der Positionierung Jugendlicher zu
Fragen wie »Was ist tiberhaupt eine religise Frage?«, »Im Gesprich
mit wem und mit welchen Medien wird Sinn konstruiert?«, »Welches
Gottesbild und welche Sinnannahmen werden préferiert?«, »Welche
Haltungen werden zur religiésen Vielfalt in Deutschland eingenom-
men?« oder »Wie stehen die Jugendlichen zum Glauben und zur
Partizipation in religidsen Organisationen?«.

In Kapitel 5 werden abschlieRend pidagogische Perspektiven dis-
kutiert. Unterschiedliche Moglichkeiten der piddagogischen Inter-
vention stehen hier im Fokus. Dartiber hinaus werden zum Schluss
die gewonnenen Einsichten noch einmal gebiindelt zusammenge-
fasst.

© 2023 W. Kohlhammer, Stuttgart



2 Theorieperspektiven

2.1 Begriffskldrungen

Die drei Begriffe »Glaube, Religion und Sinnsuche« im Titel dieses
Buches lassen sich fachwissenschaftlich kaum voneinander diffe-
renzieren. Sie beschreiben unterschiedliche Facetten desselben
komplexen Phidnomens. In einer ersten vorldufigen Anndherung
kann die folgende Differenzierung vorgenommen werden: Religion
lasst sich als fortlaufende Sinnkonstruktion unter Riickgriff auf einen
Moglichkeitsraum verstehen, den religiose Traditionen bereitstellen.
Der Akt der situativ-reflexiven Aneignung bzw. Anwendung religio-
ser Traditionselemente kann als Glaube verstanden werden. Der Be-
griff der Sinnsuche ist offener, da er sich auf unterschiedliche Sinn-
horizonte beziehen kann. In diesem Band geht es um die Sinnsuche
mit Riickgriff auf einen letzten Horizont.

2.1.1 Religion

Wir beginnen mit einer Klarung des Religionsbegriffs, weil er in der
empirischen Forschung etabliert und weitestgehend gekldrt ist. Die
empirischen Diskurse zum Glaubensbegriff und zum Begriff der
Sinnsuche kénnen dann im Kontext des Religionsbegriffs gut verortet
werden.

Wie kann Religion angemessen definiert werden? Mit Riickgriff auf
die Darstellungen von Feige und Gennerich (2008, S. 17-20) und Streib
und Gennerich (2011, S. 13-17) empfiehlt sich eine diskursive Be-
griffsbestimmung von Religion. Diese ldsst sich wie folgt begriinden:
Wenn Religion lediglich tiber Traditionsbesténde definiert wird, dann
bleibt der Rezeptionshorizont der Subjekte aulen vor. Nimmt man

10

© 2023 W. Kohlhammer, Stuttgart



2.1 Begriffskldarungen

die Funktionen von Religion flir die Subjekte als MaRstab, dann
werden mitunter die Bezugsinhalte der Funktionen beliebig. Daher
empfiehlt es sich, Religion diskursiv zu bestimmen. Dabei tritt der
Anwendungsprozess kulturell vermittelter Deutungsmuster in den
Fokus der begrifflichen Erfassung, sodass auch individuelle Formen
religiéser Zugangsweisen gewiirdigt werden konnen. Eine solche
Definition erscheint besonders geeignet fiir die Interpretation der
gegenwirtigen Jugendkultur. In diesem Sinne beschreibt Matthes
(1992) Religion als ein interpretatives Phinomen und geht davon aus,
dass spezifische Erfahrungen mit Riickgriff auf eine vorhandene
»kulturelle Programmatik« in der Selbstreflexion des Subjekts als
religios begriffen und symbolisiert werden. Als »kulturelle Pro-
grammatiken« kdnnen insbesondere Vorstellungen aus den Tradi-
tionen der groRen Weltreligionen dienen. Solche Traditionen stellen
im gesellschaftlichen Diskurs Deutungsmoglichkeiten bereit. Jedoch
erst in der situativen Anwendung einer gewdhlten Deutung auf eine
Erfahrung realisiert sich »gelebte Religion«. Die Bestimmung von
Religion als ein diskursives Phidnomen legt damit Religion nicht
substanziell fest, sondern 6ffnet Religion als einen Moglichkeitsraum,
wobei aus der Programmatik der Tradition kontextuell immer neue
Ableitungen und Interpretationen generiert werden koénnen, sodass
Religion nicht auf konventionelle Sprachmuster festgelegt werden
kann. Der Programmatikbegriff beinhaltet also, dass der Bestand an
religiosen Interpretationen inhaltlich nicht abschlieRend festgelegt
ist. Vielmehr kann das Subjekt prinzipiell in einem kreativ-produk-
tiven Prozess neue religidse Deutungsoptionen entwerfen und sich
aneignen. Eine »Neuerfindung des Religiésen als Rekomposition ihrer
Elemente« (Knoblauch 2009, S. 26) ist denkbar. Damit erkennt ein
solcher Ansatz auch die vorfindliche Praxis der Subjektive in ihrer
Eigenstdndigkeit an (vgl. Streib & Gennerich, 2011, S. 14).

Der so formulierte Religionsbegriff bewahrt sich in empirischen
Analysen. Feige und Gennerich (2008; Gennerich & Feige 2009) kon-
nen im Detail zeigen, wie Berufsschiiler*innen zwar expliziten reli-
giosen Semantiken kaum zustimmen und insoweit nach einer sub-
stanziellen Religionsdefinition iiber eine konventionelle theologische

11

© 2023 W. Kohlhammer, Stuttgart



2 Theorieperspektiven

Dogmatik als »nicht-religios« gelten miissten. Dieselben Berufs-
schiiler*innen bringen jedoch in ihren Einstellungsmustern sehr
deutlich zum Ausdruck, dass sie ihr Sein als verdankt erleben. Sie
greifen damit auf einen letzten Horizont bzw. die letzte Sinnebene,
die das ganze Leben umfasst, aus und machen deutlich, dass sie zu-
mindest auf einer emotionalen Ebene um die Vorausgesetztheit und
Nichtmachbarkeit eines gelingenden Lebens wissen. In dhnlicher
Weise belegen auch die Befunde von Ziebertz und Riegel (2008, S. 207-
210), dass explizit kirchlich bzw. christlich konnotierende Einstel-
lungsaussagen zwar vergleichsweise wenig Zustimmung finden (z.B.
»Gott ist fiir mich »der Gott der Bibel«, M = 2,43). Aber zugleich
finden Formulierungen, die von einem letzten Geheimnis des Lebens
und einem Horizont des Unbegreiflichen und Nicht-Instrumentali-
sierbaren ausgehen, deutlich héhere Zustimmungswerte (z.B. »Was
Gott oder das Gottliche ist, liegt vollkommen auRerhalb unserer
Vorstellung«, M = 3,59). Die Jugendlichen driicken darin offenbar
nicht »Areligiositdt« aus, sondern nutzen Deutungsmuster, die im
Kontext der christlichen Programmatik die Transzendenz Gottes be-
tonen (vgl. Streib & Gennerich, 2011, S. 16).

2.1.2 Glaube

Im Rahmen der empirischen Forschung hat die Glaubensdefinition
von Paul Tillich eine besondere Uberzeugungskraft (Fowler, 1991,
S. 26-27; Streib & Gennerich, 2011, S. 15-16). Tillich (1966, S. 155)
definiert Glaube zundchst formal, d. h. unabhéngig von den Inhalten,
die Gegenstand des Glaubens werden konnen, wie folgt:

»Glaube ist der Zustand des Ergriffenseins durch das, worauf sich die Selbst-
Transzendierung richtet: das Unbedingte in Sein und Sinn. Auf eine kurze
Formel gebracht, kann man sagen: Glaube ist das Ergriffensein durch das, was
uns unbedingt angeht«.

Der Begriff des Unbedingten kennzeichnet dabei den Inhalt des
Glaubens als einen solchen, der gegeniiber anderen Wertsetzungen

12

© 2023 W. Kohlhammer, Stuttgart



2.1 Begriffskldarungen

oder emotionalen Erfahrungen einen letztgiiltigen Status hat, sodass
die Person durch das Unbedingte als Ganzes bestimmt wird. Der
Begriff des Unbedingten kennzeichnet also die besondere Bedeut-
samkeit spezifisch religiéser Erfahrungen. Im Kontext einer Vielfalt
von Erfahrungen der Transzendierung des Selbst im Alltag gibt es
solche, die uns ganz besonders stark angehen, die lebensbestimmend
und identitdtsbildend werden. Mit Riickgriff auf den Matthes’schen
Religionsbegriff (vgl. Matthes, 1992) kann der Sachverhalt prézisiert
werden: Indem Erfahrungen in religidsen Interpretationsprozessen
mit letzten Begriindungen versehen und in das Sinnsystem einer
religiésen Programmatik eingebettet werden, kénnen sie zu unbe-
dingten Verpflichtungen oder ganzheitlichen Sinnerlebnissen wer-
den. Zugleich wird bei Tillichs Definition der Horizont geéffnet fiir
prinzipiell alle Anliegen des Menschen, die das Potenzial haben, zum
Unbedingten zu werden, inklusive rein weltlich-immanenter Anlie-
gen wie z.B. Humanitdt, Frieden, Bewahrung der Artenvielfalt und
Begrenzung des Klimawandels. Entscheidend ist also, dass im for-
malen Sinn jeder Mensch glaubt. Fraglich oder diskutierbar ist nach
Tillich lediglich, welchen Wert die konkreten Inhalte des Glaubens
haben, wenn man sie kritisch reflektiert (Tillich, 1958, S. 22; 1966,
S. 307-314).

Fiir ein kulturunabhéngiges Glaubensverstdndnis ist eine solche De-
finition weiterfithrend, denn sozialwissenschaftliche Theorien stre-
ben Allgemeingiiltigkeit an. James Fowler bewegt sich daher fiir seine
sozialwissenschaftliche Theorie der Glaubensentwicklung auf der
gleichen Linie. Er versteht Glaube als

»die Art und Weise eines Menschen oder einer Gruppe, in das Kriftefeld des
Lebens einzutreten. Er ist unser Weg, den vielfiltigen Kriften und Bezie-
hungen, die unser Leben ausmachen, einen Zusammenhang und einen Sinn zu
geben. Der Glaube ist die Weise, in der ein Mensch sich selbst in Beziehung zu
anderen sieht, auf dem Hintergrund eines gemeinsam anerkannten Sinns und
gemeinsamer Ziele« (Fowler, 1991, S. 26).

13

© 2023 W. Kohlhammer, Stuttgart



2 Theorieperspektiven

Mit Riickgriff auf Arbeiten von Wilfred Cantwell Smith grenzt Fowler
den Glaubensbegriff vom Religionsbegriff derart ab, dass Glaube sich
auf die personliche Verwirklichung von religidsen Traditionen im
Leben bezieht, wohingegen unter Religion verobjektivierbare Tradi-
tionsbestinde verstanden werden (S. 31). Glaube versteht Smith
dabei sowohl prozessual wie reflexiv, wenn er ihn in den Worten
Fowlers definiert als »grundlegendste Kategorie bei der Suche des
Menschen nach einer Beziehung zur Transzendenz« (S. 35). Im Kern
lehnt daher auch Fowler ein substanzielles Religionsverstdndnis ab
und plddiert fiir ein Glaubensverstdndnis, das sich weitgehend mit
dem diskursiven Religionsverstdndnis von Matthes deckt.

2.1.3 Sinnsuche

Der Diskurs zum Sinnbegriff leistet ebenfalls einen wichtigen Beitrag
in unserem Zusammenhang, indem er ndher klirt, was das spezifi-
sche Merkmal religioser Erfahrungen ist. Denn von ihrer Struktur her
unterscheiden sich religiése Deutungen nicht von anderen Deutun-
gen des Alltags. Knapp kann definiert werden: Religidse Lebensdeu-
tungen zeichnen sich dadurch aus, dass sie Erfahrungen auf der Ebene
eines letzten Horizonts interpretieren (Barth, 1996). Diese Ndherbe-
stimmung des Religiosen geht auf die Wissenssoziologie zurtick. So
bleibt nach Thomas Luckmann (1991), der in der sozialphianomeno-
logischen Tradition von Alfred Schiitz steht (vgl. Schiitz & Luckmann,
1984), jede Erfahrung ohne Deutung auf ihre unmittelbare Gegenwart
beschrinkt und ist somit sinnlos (S. 81). Erst in der riickblickenden
Deutung der Erfahrung wird die Unmittelbarkeit der Gegenwartser-
fahrung transzendiert. Luckmann spricht hier von Transzendenzer-
fahrungen, die er nach der Reichweite ihres Horizonts in kleine,
mittlere und groRe Transzendenzen klassifiziert (S. 166-171). Reli-
gion gehort primar zu den groRen Transzendenzen, weil sie die Er-
fahrung in eine Beziehung zum nicht gegenstdndlich greitbaren
Sinnganzen stellt. Jedoch sind nicht alle Erfahrungen groRer Tran-
szendenzen religios. GroRe Transzendenzen werden religids, wenn sie

14

© 2023 W. Kohlhammer, Stuttgart



2.1 Begriffskldarungen

in der Sprache religiser Symbole und Erzihlungen gedeutet und
kommuniziert werden.

Nun stellt sich jedoch die Frage, nach welchen Kriterien Menschen
ihre Sinnhorizonte wihlen und deren Deutungsinhalte unterschei-
den. Verschiedene Theorien zur Selbst- und Weltinterpretation
gehen in dieser Frage davon aus, dass Sinndeutungen der Identi-
tatskonstruktion dienen (Weick, 1995, S. 20). Drei zentrale Bediirf-
nisse seien dabei leitend (Erez & Earley, 1993; Spilka et al, 1985;
Taylor, 1983):

1. Das Streben nach Kontinuitit, sodass Ziele und Anliegen auch in
wechselnden Lebenssituationen Bestand haben konnen.

2. Das Bediirfnis nach Kontrolle iiber das eigene Leben, sodass auch
unter Bedingungen eines objektiven Kontrollverlusts ein Sinn fiir
Autonomie gewahrt werden kann.

3. SchlieBlich das Streben von Menschen nach Selbstwert oder der
Aufrechterhaltung eines affektiv positiven Erlebens.

Diese Kriterien implizieren, dass es Menschen bei ihrer Selbst- und
Weltinterpretation nicht einzig und in erster Linie um Akkuratheit
geht, sondern um eine Stimmigkeit, die ihren Bediirfnissen Rechnung
tragt. Jedoch konnen unvorhergesehene Umweltverdnderungen auch
dazu fithren, dass bisherige Interpretationen nicht mehr angemessen
sind und Neuinterpretationen notwendig werden. Jugendliche kon-
nen dabei auf unterschiedliche Verfahrens- und Inhaltsmuster zu-
riickgreifen. Dazu zihlen neben religisen Traditionen auch Welt-
anschauungen und Ideologien, wissenschaftliche Erklarungsmuster
und erfahrungsstrukturierende Narrationen. Sofern die Bemithungen
Jugendlicher dabei auf einen »letzten« Horizont zugreifen, konnen
die Deutungen als religiose begriffen werden (Barth, 1996; Luckmann,
1991). Das bedeutet, dass Deutungsfiguren der religiésen Tradition
zwar nicht der alleinige Inhalts- und Deutungsmusterlieferant zur
Erfahrungsinterpretation sind. Sie gehdren jedoch zu den wichtigs-
ten, wenn es um solche Grenzerfahrungen geht, bei denen auf der
Basis eines »endlichen« Horizonts keine Interpretationen gefunden

15

© 2023 W. Kohlhammer, Stuttgart



2 Theorieperspektiven

werden konnen, die den drei genannten Kriterien hinreichend ge-
recht werden. Es gibt daher eine gewisse kognitive Neigung, Erfah-
rungen in einen moglichst weiten Horizont zu stellen (Clayton, 1992,
S. 131 u. 141; Vallacher & Wegner, 1987).

Allerdings sind Deutungskompetenzen auf der Ebene weiter und
letzter Horizonte keine Selbstverstindlichkeit. So zeigen empirische
Studien einerseits, dass Deutungen auf umfassenderen Sinnhorizon-
ten von Jugendlichen erst in férderlichen organisationalen Kontexten
in Auseinandersetzung mit ihrer Umwelt erworben werden (Hofer
1999; Krettenauer 2006; Yates & Youniss 1996). Und auf der anderen
Seite gibt es Belege, dass umfassendere Sinnhorizonte vermieden
werden, wenn sie mit affektiv negativ erfahrenen Selbsteinsichten
verbunden sind (Baumeister, 1990; Streib & Gennerich, 2011, S. 131-
142). Das heift, es gibt offenkundig Erfahrungen verfehlter Stan-
dards, die nicht bewiltigt werden kénnen, wenn auf héheren Sinn-
ebenen keine religiosen Deutungsmuster wie etwa die »unbedingte
Liebe Gottes zum Siinder« zur Verfiigung stehen (vgl. dazu Gennerich,
2017a). Es stellt sich die Frage nach méglichen Quellen fiir umfas-
sendere Sinndeutungen auf der Ebene des Letzthorizonts.

Weick (1995, S. 111-131) unterscheidet verschiedene Vokabulari-
en, die fiir Sinnkonstruktionen allgemein in Organisationen genutzt
werden kénnen. Fiir den Bereich Religion diirften (a) Tradition, (b)
Geschichten und (c) Theologien besonders relevant sein.

(a) Tradition kann mit Shils (1981) verstanden werden als etwas, das
durch menschliches Handeln, Denken und menschliche Imagination
geschaffen wurde und von einer Generation auf die nichste weiter-
gegeben wird (S. 12). Tradition hat damit etwas Stabiles und Stetiges
(S. 179) und kommt insofern dem menschlichen Bediirfnis nach Sinn
entgegen, der nach Stetigkeit verlangt. Auch nach Wegenast (2002,
S. 725) hat Tradition in dieser Linie ihre Funktion darin, dass sie den
fragenden Menschen hilft, sich »Inhalte reflexiv anzueignen oder
auch kritisch abzuweisen und so zum wirklichen Subjekt seiner Le-
bensgeschichte zu werden«. Dabei dient Tradition der Entschliisse-
lung und dem Neuverstdndnis der gegenwirtigen Wirklichkeit. Erst

16

© 2023 W. Kohlhammer, Stuttgart





