
Fontes Christiani

CYPRIAN VON KARTHAGO

ÜBER DIE ABGEFALLENEN

ÜBER DIE EINHEIT DER KATHOLISCHEN KIRCHE



Fontes Christiani

Zweisprachige Neuausgabe christlicher Quellentexte
aus Altertum und Mittelalter

In Verbindung mit der Görres-Gesellschaft

herausgegeben von

Marc-Aeilko Aris, Peter Gemeinhardt,
Martina Giese, Winfried Haunerland, Roland Kany,

Isabelle Mandrella, Andreas Schwab

Band 98

CYPRIAN VON KARTHAGO

ÜBER DIE ABGEFALLENEN

ÜBER DIE EINHEIT DER KATHOLISCHEN KIRCHE

LATEINISCH
DEUTSCH



CYPRIAN VON KARTHAGO

DE LAPSIS

ÜBER DIE ABGEFALLENEN

DE ECCLESIAE CATHOLICAE UNITATE

ÜBER DIE EINHEIT DER KATHOLISCHEN
KIRCHE

EINGELEITET, ÜBERSETZT
UND KOMMENTIERT

VON

CHRISTIAN HORNUNG



Text: Zugrunde gelegt wurde der Text von M. Bévenot (CCL 3,221–242.
249–263)

Redaktion:
Horst Schneider

Zum Autor: Christian Hornung, geb. 1981, Dr. theol., ist Professor für
Alte Kirchengeschichte und Patrologie an der Universität Bonn sowie Di-
rektor des Franz Joseph Dölger-Instituts zur Erforschung der Spätantike.
Zu seinen Forschungsschwerpunkten auf dem Gebiet des antiken Christen-
tums zählen die Institutionen-, Sozial- und Rechtsgeschichte.

 Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Satz: Heidi Hein, Brühl (Baden)

Herstellung: Friedrich Pustet GmbH & Co. KG, Regensburg
Printed in Germany

ISBN 978–3–451–32939–5



INHALTSVERZEICHNIS

Einleitung

I. Hinführung: Nordafrika in der christlichen Spätantike . . . . 7

II. Autor und Werk . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10

1. Cyprian . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10

2. Werk . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17

III. Kontext: Christenverfolgungen und ihre Auswirkungen
auf das nordafrikanische Christentum . . . . . . . . . . . . . . . . . 22

IV. De lapsis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26

1. Datierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26

2. Adressaten und Intention . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28

3. Aufbau und Argumentationsstruktur . . . . . . . . . . . . . . . 33

4. Bußlehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39

V. De unitate . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44

1. Datierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44

2. Adressaten und Intention . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46

3. Aufbau und Argumentationsstruktur . . . . . . . . . . . . . . . 48

4. Zwei Fassungen von Kap. 4 f . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52

5. Ekklesiologie der Einheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59

VI. Sprachliches, rhetorische Mittel und Metaphorik . . . . . . . 65

VII. Wirkungsgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 71

VIII. Überlieferungsgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75

Text und Übersetzung

De lapsis – Über die Abgefallenen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79

De ecclesiae catholicae unitate – Über die Einheit
der katholischen Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145



6 Inhaltsverzeichnis

Anhang

Abkürzungen

Werkabkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 196

Allgemeine Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 199

Bibliographische Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 200

Bibliographie

Quellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 204

Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 210

Register

Bibelstellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 225

Namen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 228

Sachen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 230

Lateinische Begriffe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 234



Einleitung

I. Hinführung:
Nordafrika in der christlichen Spätantike

Als Caecilius Cyprianus in der Mitte des 3. Jahrhunderts Bi-
schof von Karthago wird, ist das Christentum in Nordafrika
bereits etabliert. Der Bischof selbst bezeugt eine strukturierte
und hierarchisierte Kirche sowie regelmäßig tagende Konzilien
und Gemeinden, die mit weiteren Kirchen der Ökumene in ei-
nem regen, institutionalisierten Austausch stehen.

Die Anfänge des nordafrikanischen Christentums lassen sich
bis in das 2. Jahrhundert zurückverfolgen. Wann genau in der
Region mit ersten Christen zu rechnen ist, liegt gleichwohl im
Dunkeln. Victor Saxer will das Aufkommen des Christentums
mit der immer stärkeren Romanisierung Nordafrikas in Verbin-
dung bringen1. Möglich ist, dass über Handelsbeziehungen und
Warenaustausch erste Christen nach Nordafrika kommen und
als Immigranten den christlichen Glauben einführen2.

Frühestes literarisches Zeugnis für das nordafrikanische Chri-
stentum sind zwei Martyriumsschilderungen: die Akten der
Scillitanischen Märtyrer und die Passio Perpetuae et Felicitatis.
Das erste Zeugnis, die Akten der Scillitanischen Märtyrer, wird
auf das Jahr 180 datiert3. 12 Christen haben in Scilli, einem Ort,
der heute nicht mehr sicher zu lokalisieren ist (möglicherweise
in der Africa Proconsularis4), das Martyrium erlitten. Die Akten
überliefern gleich mehrere Märtyrerlisten; unter ihnen sind
Frauen und Männer5.

Das Martyrium der Perpetua und ihrer Sklavin Felicitas dürf-
te sich etwas später ereignet haben. Üblicherweise wird ihr Tod
in Karthago auf das Jahr 203 datiert. Die Passio besteht aus vier

1 Vgl. Saxer, Afrika 622.
2 Vgl. Clarke/Poirier (SCh 547,15).
3 Vgl. Musurillo, Acts xxii sq. (Einführung); 86–89 (Text).
4 Vgl. Saxer, Afrika 626.
5 Vgl. Pass. Scillit. 1.16 (86.88 Musurillo).



8 Einleitung

Teilen, die drei Verfassern zugeschrieben werden6: 1) aus einem
Vorwort des Herausgebers, 2) den Aufzeichnungen der Perpe-
tua, 3) der Schilderung der Vision eines Begleiters der beiden
Frauen (namens Saturus) und schließlich 4) aus der Darstellung
des Martyriums7. Perpetua erscheint als ideale Christin von vor-
nehmer Herkunft, die bereitwillig den Tod im Amphitheater auf
sich nimmt8.

In sozialgeschichtlicher Hinsicht lässt die Passio erkennen,
dass das Christentum in den führenden Schichten Nordafrikas
angekommen ist. Wahrscheinlich entstammt Perpetua einer alten
römischen gens9 und ist literarisch gebildet. Ihre Bereitschaft
zum Martyrium korrespondiert mit einer grundsätzlich (nicht
nur) in Nordafrika zu beobachtenden Martyriumsbegeisterung,
die auf den Einfluss des Montanismus zurückzuführen sein
könnte10.

Tertullian ist dann der erste nordafrikanische Christ, über den
die Nachwelt mehr als den Namen kennt. Der Karthager, gebo-
ren um 160 und gestorben um 220, entstammt einer Offiziers-
familie (der Vater diente im Heer als Centurio11), Tertullian
selbst ist wahrscheinlich Mitglied des Ritterstandes (ordo eques-
ter).

Weitere Nachrichten über ihn – seine Zugehörigkeit zum
Presbyterstand, seine Tätigkeit als Jurist und auch seine monta-
nistische Phase –, die sich vor allem aus Notizen bei Eusebius12

und Hieronymus13 ergeben, zog Timothy D. Barnes in Zweifel.
Wird man Barnes’ Argumentation auch nicht in allen Konse-
quenzen teilen, so hat sie doch zu grundlegenden Modifikatio-
nen des Tertullianbilds geführt: Die These einer Zugehörigkeit

6 Mit einer detaillierteren Gliederung; vgl. Bremmer, Perpetua 180f.
7 Vgl. Bremer, Perpetua 180–184.
8 Vgl. Pass. Perp. et Felicit. 21 (SCh 417,176–182).
9 Vgl. Ameling, Femina 81–84.

10 Vgl. Butler, Prophecy; Markschies, Passio 277–290; ders., Montanis-
mus 1209.
11 Vgl. Tertullian, apol. 9,2 (CCL 1,102).
12 Vgl. Eusebius, h. e. 2,2,4 (GCS 110).
13 Vgl. Hieronymus, vir. ill. 53 (150 Ceresa-Gastaldo).



9Einleitung

zum Presbyterstand ist heute weitgehend aufgegeben14, und
auch seine juristischen Kenntnisse werden nicht mehr notwen-
dig auf eine entsprechende berufliche Tätigkeit zurückgeführt,
sondern als Ausweis einer fundierten rhetorischen Bildung ge-
deutet15.

Tertullians Nähe zum und Anschluss an den Montanismus
hingegen sind unumstritten; auch Barnes geht von einem Bruch
mit der Mehrheitskirche aus16. Bei dem Karthager lässt sich ein
Radikalisierungsprozess beobachten, der auf eine wachsende
Distanz zur Catholica schließen und die Übernahme montanis-
tischer Positionen erkennen lässt17.

Tertullians schriftstellerisches Wirken fällt in die ersten beiden
Jahrzehnte des 3. Jahrhunderts. Die Werke eröffnen einen diffe-
renzierten Einblick in Leben und Alltag der karthagischen Ge-
meinde: Im Apologeticum versucht er, antichristliche Vorwürfe
zu widerlegen und Christen als loyale Staatsbürger zu präsentie-
ren; in De idololatria geht er vor dem Hintergrund der Gefahr
des Götzendienstes der Vereinbarkeit unterschiedlicher Berufe
mit dem christlichen Bekenntnis nach18 und verlangt in De spec-
taculis eine grundsätzliche Distanz zu paganen Spielen. Mehrere
Schriften sind der Auseinandersetzung mit Häresien bzw. ein-
zelnen Häretikern gewidmet (Adversus Hermogenem, Adversus
Marcionem und Adversus Praxean). Das (inner-)kirchliche Le-
ben steht in De baptismo und De oratione im Mittelpunkt. Ter-
tullian beschreibt die Taufpraxis und schärft die Erwachsenen-
taufe ein; das Herrengebet ist ihm eine Zusammenfassung des
gesamten Evangeliums.

14 Vgl. Tertullian, cast. 7,3 (CCL 2,1024); monog. 12,2 (CCL 2,1147).
15 Vgl. Rankin, Tertullian 335–342.
16 Vgl. Barnes, Tertullian 10. 42.
17 Der Prozess der Radikalisierung lässt sich beispielhaft in Tertullians Be-
urteilung der Digamie, der sukzessiven Zweitehe, beobachten. Tertullian
tendiert über seine Schriften Ad uxorem, De exhortatione castitatis und De
monogamia zu einer immer entschiedeneren Verurteilung der Digamie, in
der er schließlich auch generell jeden Geschlechtsakt verurteilt. Vgl. Stahl-
mann, Sexus 193–198.
18 Zur Interpretation der Schrift vgl. Schöllgen, Integration 389–408.



10 Einleitung

Angesichts der thematischen Vielfalt des Œuvres erstaunt es
nicht, dass sich auch die Forschung intensiv mit Tertullian aus-
einandergesetzt und seine Bedeutung als sozial-19, liturgie-20 und
theologiehistorische21 Quelle erkannt hat22. Bei dem Nordafri-
kaner lässt sich erstmals ein differenziertes und entwickeltes
nordafrikanisches Christentum fassen; er weist damit auf den
zweiten wichtigen Vertreter, Cyprian, voraus.

II. Autor und Werk

1. Cyprian

Caecilius Cyprianus, der in der Gemeinde auch den Namens-
zusatz Thascius trägt23, wird um 200 geboren. Nach einer kur-
zen Zeit als Presbyter ist er ab 248/49 Bischof von Karthago, am
14.9.258 wird er während der valerianischen Verfolgungen hin-
gerichtet24.

Die wichtigsten Quellen über Cyprians Leben sind seine ei-
genen Schriften. Sein umfangreiches Briefkorpus erlaubt Ein-
blicke in die gemeindliche Struktur und kirchliche Kommuni-
kation in der Mitte des 3. Jahrhunderts. Insgesamt 10 Traktate
und zwei biblische Testimoniensammlungen lassen theologi-
sche25 und auch kirchenpolitische Positionen des Nordafrika-
ners erkennen; Cyprian entwickelt neue Ansätze in der Sakra-
mententheologie, Bußlehre und Ekklesiologie, die wesentlich
über Tertullian hinausgehen. Er selbst ist Vertreter einer Amts-
und Institutionenkirche, an deren Spitze der Bischof steht und

19 Vgl. Schöllgen, Ecclesia sordida.
20 Vgl. auch Saxer, Vie; ders., Rites 121–139.
21 Vgl. Moingt, Théologie.
22 Einen Forschungsüberblick über jüngere Publikationen zu Cyprian bie-
tet Greschat, Christianus 1–13.
23 Vgl. Cyprian, ep. 66 pr. (CCL 3C,434).
24 Vgl. Acta proconsularia S. Cypr. (168–175 Musurillo) sowie mit einem
Überblick über Cyprians Leben Brent, Cyprian 2–22.
25 Vgl. Proksch, Christus.



11Einleitung

die strikte Formen der Über- und Unterordnung erkennen
lässt26.

Zudem erhalten sind eine Märtyrerakte27 und eine Bischofs-
vita (Vita et passio Cypriani ), die Pontius, ein karthagischer Dia-
kon, kurz nach Cyprians Tod verfasst hat28. Letztere ist hin-
sichtlich ihres historischen Werts umstritten; hagiographische
Züge deuten auf eine Stilisierung, die die Glaubwürdigkeit der
geschilderten Ereignisse einschränkt. Die Informationen, die
Hieronymus im Schriftstellerkatalog De viris illustribus („Über
berühmte Männer“) gibt, sind knapp29.

Einschränkungen hinsichtlich der Kenntnis über Cyprians
Leben gelten besonders für die Zeit vor der Bischofsweihe. Hier
fehlen fast vollkommen biographische Angaben. Aus Cyprians
Schriften geht eine umfassende Bildung und rhetorische Schu-
lung hervor; beim Prozess gegen ihn wird er als ein honestior
behandelt30 und in Karthago gilt er als eine berühmte Persön-
lichkeit31. In der Forschung hat man hieraus auf eine vermögende
und ritterliche Abstammung geschlossen: Die Notizen sprechen
dafür, „daß C.(yprian) aus einer wohlhabenden, den führenden
Kreisen Karthagos angehörenden Familie stammte und zumin-
dest ritterlichen Standes war“32.

Als Cyprian sich in den 40er Jahren des 3. Jahrhunderts dem
Christentum zuwendet und konvertiert, ist er als Redelehrer
bzw. Redner tätig33. Nach der Taufe gibt er diese Tätigkeit auf,
verzichtet auf einen Teil seines offenbar nicht geringen Besitzes

26 Vgl. Hoffmann, Cyprian 33; Noormann, Paränese.
27 Vgl. Acta proconsularia S. Cypr. (168–175 Musurillo).
28 Vgl. Pontius, vit. Cypr. (88–186 Pellegrino); Montgomery, Vita 195–
215; Ziegler, Vita 458–471.
29 Vgl. Hieronymus, vir. ill. 67 (170–172 Ceresa-Gastaldo).
30 Vgl. Burns, Cyprian 17.
31 Vgl. Cyprian, ep. 8,1,1 (CCL 3B,40): persona insignis sowie zur Zeich-
nung Cyprians als Angehörigem der Oberschicht (besonders in den Acta
Proconsularia sancti Cypriani und der Vita Cypriani ) Hunink, Cyprian
29–41.
32 Hoffmann, Cyprian von Karthago 169.
33 Vgl. Hieronymus, vir. ill. 67,1 (170–172 Ceresa-Gastaldo): Cyprianus
Afer primum gloriose rhetoricam docuit.



12 Einleitung

und stiftet ihn der Gemeinde34. Der Aufstieg im karthagischen
Klerus gelingt schnell. Nur für kurze Zeit ist er Presbyter, bevor
er Ende des Jahres 248 bzw. zu Beginn des Jahres 249 Bischof
wird. Es ist besonders die Gemeinde, die Cyprian als neuen
Bischof fordert und sich nach dem antiken Patronatswesen von
dem nicht unvermögenden und gebildeten Gemeindemitglied
Unterstützung und wohl auch Geschick in der Kirchenführung
verspricht35.

Die schnelle Karriere verschafft Cyprian im Klerus eine in-
nerklerikale Opposition; Presbyter sind bei der Beförderung
übergangen worden und neiden dem Newcomer seine Stellung.
Dadurch wird ein Konflikt zwischen Bischof und Presbytern
heraufbeschworen, der Cyprian wenig später beschäftigen wird36.

Kaum ein Jahr im Amt ereignen sich erste reichsweite (Chri-
sten-)Verfolgungen unter dem römischen Kaiser Decius37. Die-
ser verlangt Ende des Jahres 249 bzw. zu Beginn des Jahres 250
von allen Bewohnern des Reichs ein Opfer an die Götter, das als
Loyalitätsbekundung gegenüber dem Herrscher gedacht ist38.
Christen stehen damit wohl nicht intentional im Fokus des kai-
serlichen Opferbefehls, sind aber aufgrund ihrer Opferverwei-
gerung von den Sanktionen stark betroffen.

Cyprian flieht kurz nach Beginn der Verfolgungen aus Kartha-
go und begibt sich in ein Versteck. Seine Flucht versucht er mit
dem Argument zu verteidigen, dass hierdurch die Aufmerksamkeit
der römischen Behörden von der karthagischen Gemeinde abge-
lenkt worden sei. Ein Verbleiben bei der Gemeinde hätte diese
hingegen unnötig in Gefahr gebracht39. Auf kritische Anfragen hin
verweist er zudem auf eine intensive Kommunikation, die er aus
seinem Versteck mit der Gemeinde geführt habe40.

34 Vgl. Pontius, vit. Cypr. 2,7 (98 Pellegrino).
35 Vgl. Busch/Nicols/Zanella, Patronage 1129–1134.
36 Vgl. Burns, Cyprian 16f.
37 Vgl. mit einer differenzierten Darstellung der decischen Verfolgungen
Brent, Cyprian 193–249.
38 Vgl. zum Verlauf der Verfolgungen Moreau, Christenverfolgung 84–87;
Bleckmann, Christenverfolgung 57–71; Selinger, Persecutions.
39 Vgl. Cyprian, ep. 14,1,2; 20,1,2 (CCL 3B,79f. 106f); laps. 4 (CCL 3,222f).
40 Vgl. Hoffmann, Cyprian 37.



13Einleitung

Rom genügt diese Antwort, um Cyprian auch nach dem
Ende der Verfolgungen weiterhin als rechtmäßigen Bischof von
Karthago anzuerkennen41; in der Gemeinde hingegen ist die Au-
torität des Bischofs beschädigt. Die bereits bei Cyprians Wahl
zu beobachtende, innerklerikale Opposition formiert sich um
den Diakon Felicissimus42 und wählt Fortunatus zum Gegen-
bischof. Noch aus dem Versteck heraus exkommuniziert Cy-
prian seine innerkirchlichen Gegner und lässt die Entscheidung
durch eine Synode in der ersten Jahreshälfte 251 bestätigen43.
Das karthagische Schisma besteht nicht lange fort; Felicissimus
kann sich gegen Cyprian nur kurz behaupten44.

Die folgenden sieben Jahre seines Episkopats sind im Wesent-
lichen durch drei Auseinandersetzungen geprägt: 1) durch die
Frage des richtigen Umgangs mit Abtrünnigen, 2) die Bekämp-
fung kirchlicher Schismata und 3) den sog. Ketzertaufstreit, in
dem eine Verhältnisbestimmung zwischen nordafrikanischer
und römischer Kirche ebenso bedeutsam wird wie ein wachsen-
der römischer Primatsanspruch45.

Den ersten beiden Konflikten – der Frage des richtigen Um-
gangs mit Abtrünnigen und der Bekämpfung kirchlicher Schis-
mata – sind die wohl bedeutendsten Schriften Cyprians gewid-
met: De lapsis und De unitate. Sie entstehen im Jahr 251 im
unmittelbaren zeitlichen Umfeld von Cyprians Rückkehr zu
seiner Gemeinde. Aus ihnen gehen die Argumentationsweise
und inhaltliche Positionierung des Bischofs hervor; Cyprian
lässt wesentliche Aspekte seiner Bußlehre, seines Amtsverständ-
nisses und seiner Ekklesiologie erkennen46.

Dem Ketzertaufstreit ist keine Spezialschrift gewidmet; ein-
zelne Traktate können gleichwohl – wie der Siegener Kirchen-
historiker Andreas Hoffmann zeigt – indirekt als Reflex der

41 Vgl. Cyprian, ep. 30 f (CCL 3B,138–161).
42 Vgl. La Bonnardière, Félicissime 862.
43 Vgl. Cyprian, ep. 45,4 (CCL 3B,221–223); 59,9,1 (CCL 3C,350f).
44 Vgl. Burns, Cyprian 7f.
45 Zum Verhältnis von Nordafrika und Rom vgl. Marschall, Karthago
85–102; Schima, Caput 85–103 (zu Cyprian); Dunn, Cyprian.
46 Vgl. Baumkamp, Kommunikation 122–206.



14 Einleitung

Auseinandersetzung mit Stephan von Rom gelten47. Hierzu zäh-
len De bono patientiae („Über das Gut der Geduld“; vom Jahr
256), und De zelo et livore („Über Eifersucht und Neid“; vom
Jahr 256), Schriften, in denen Cyprian gute und negative Eigen-
schaften benennt, die die kirchliche Einheit befördern oder auch
gefährden können. Gerade gute Tugenden vermisst der Nordaf-
rikaner offenbar bei seinem römischen Amtskollegen.

Welcher Konflikt steht im Hintergrund des sog. Ketzertauf-
streits, der die dritte und letzte Auseinandersetzung in Cyprians
Episkopat markiert? 254 wird Stephan neuer römischer Bischof.
Der Streit zwischen Cyprian und seinem römischen Kollegen
entzündet sich an der Frage, ob Schismatiker gültig die Taufe
spenden können und Personen, die von einer schismatischen
Gruppierung zur katholischen Kirche konvertieren, getauft
werden müssen oder nicht48. In Rom wird der Schismatikertaufe
Gültigkeit beigemessen und Konvertiten bei der Aufnahme in
die katholische Kirche nur die Hand aufgelegt; in Karthago hin-
gegen gilt sie als nichtig und eine Taufe bei der Konversion als
notwendig49.

Der unterschiedliche Umgang mit Schismatikern, die in die
katholische Kirche aufgenommen werden wollen, ist dabei nur
das äußere Zeichen eines unterschiedlichen Kirchenverständnis-
ses zwischen Nordafrika und Rom. Für Cyprian gibt es nur die
eine Kirche und die eine Taufe; da der Heilige Geist außerhalb
der einen Kirche nicht sein kann, kann er dort auch nicht ge-
spendet werden: „Denn es ist uns überliefert, dass es nur einen
Gott, einen Christus, eine Hoffnung, einen Glauben, eine Kir-
che und eine Taufe gibt, die nur in der einen Kirche begründet
ist“50.

47 Vgl. Hoffmann, Cyprian 50.
48 Vgl. Kirchner, Ketzertaufstreit 290–307; van de Beek, Cyprian 148–
153.
49 Vgl. Cyprian, ep. 71,1,3; 73,25,1 (CCL 3C,517f. 559f).
50 Vgl. Cyprian, ep. 74,11,1 (CCL 3C,578): Traditum est enim nobis quod
sit unus deus et Christus unus et una spes et fides una et una ecclesia et
baptisma unum non nisi in una ecclesia constitutum.



15Einleitung

Die Taufe der Schismatiker ist für Cyprian daher ein wirkungs-
loses Geschehen, bei der der Heilige Geist nicht verliehen wer-
den kann. Stephans Verhalten erscheint ihm „inkonsequent“51.
Anfragen von Bischöfen und auch Synoden, welcher Umgang
mit Schismatikern der richtige sei, involvieren den karthagischen
Bischof mehr und mehr in die Auseinandersetzung, die zuneh-
mend in einem gereizten Ton geführt wird52.

Im Frühjahr 256 berät eine nordafrikanische Synode über die
Frage der Schismatikertaufe und bestätigt Cyprians Position.
Der Nordafrikaner übermittelt im Auftrag der Bischofsver-
sammlung die Beschlüsse an seinen römischen Amtskollegen53.
In dem erhaltenen Schreiben erkennt er zwar an, dass jeder Bi-
schof seine Gemeinde unabhängig führt, doch mahnt er dazu,
nicht hartnäckig an eigenen Positionen festzuhalten und darüber
die Einheit des Episkopats aufzugeben54. Stephan schließt sich
der nordafrikanischen Praxis nicht an: Aus Cyprians 74. Brief
ergibt sich, dass er die Schismatikertaufe weiter praktiziert und
sogar mit Exkommunikation droht55.

Die Auseinandersetzung greift nun auch in den kirchlichen
Osten über; Kleinasien wird von ihr erfasst, wie sich aus einem
Brief des Firmilian von Caesarea ergibt, der in Cyprians Brief-
korpus erhalten ist56. Firmilian kritisiert den Römer heftig, der
sich zur stärkeren Legitimation seiner Position auf die Petrus-
nachfolge und Mt 16,18f57 berufen hatte58.

Cyprian und Stephan finden inhaltlich nicht mehr zusammen.
Sichtbares Zeichen der Trennung ist die Weigerung des Römers,
im Jahr 256 eine nordafrikanische Gesandtschaft zu empfangen,
die die Beschlüsse einer karthagischen Synode vom September

51 Hoffmann, Cyprian 49.
52 Vgl. Cyprian, ep. 69 f (CCL 3C,469–515).
53 Vgl. Cyprian, ep. 72 (CCL 3C,523–528).
54 Vgl. Cyprian, ep. 72,3,1 (CCL 3C,527f).
55 Vgl. Eusebius, h. e. 7,5,4 f (GCS 640); Cyprian, ep. 74,8,2 (CCL
3C,573f).
56 Vgl. Cyprian, ep. 75 (CCL 3C,581–604).
57 Zur Interpretation von Mt 16,18 f in der Alten Kirche vgl. Ludwig, Pri-
matsworte 20–36 sowie bei Cyprian Noormann, Begründung 169–191.
58 Vgl. Cyprian, ep. 75,16 (CCL 3C,596).



16 Einleitung

des Jahres überbringen soll59. Der Konflikt zwischen nordafri-
kanischer und römischer Kirche endet mit dem Tod des ersten
Kontrahenten: 257 stirbt Stephan. Unter den Nachfolgern
kommt es zu einer Normalisierung des Verhältnisses.

Cyprian stirbt nur ein Jahr nach Stephan und erleidet am
14.9.258 das Martyrium. Die valerianischen Verfolgungen rich-
ten sich gegen Christen und besonders den Klerus: Ein erstes
kaiserliches Edikt verlangt 257 von Bischöfen, Presbytern und
Diakonen, den paganen Göttern zu opfern; Gottesdienste und
Versammlungen auf Friedhöfen werden bei Todesstrafe unter-
sagt. Ein Edikt des Folgejahres bestimmt, dass Kleriker, die das
Opfer verweigern, sofort hinzurichten seien; Angehörige des
Ritter- und Senatorenstandes verlieren ihren Rang und das Ver-
mögen60.

Cyprian ist in dieser Situation entschlossen, das Martyrium
auf sich zu nehmen und nicht erneut zu fliehen. Infolge des
ersten Edikts wird er nach Curubis verbannt; als das zweite
Edikt ergeht, versteckt er sich, um nicht nach Utica gebracht
und damit von seiner Gemeinde getrennt zu werden. Er will in
Karthago selbst den Tod erleiden.

Pontius’ Vita schildert seine Hinrichtung durch das Schwert:

„Aber nachdem er (sc. Cyprian) sich schon mit den eigenen Händen die
Augen verbunden hatte, versuchte er, den Henker, dessen Aufgabe das
Schwert war, zur Eile anzuhalten, und umfasste, da dessen Rechte zö-
gerte, mit kaum zitternden Fingern das Schwert, solange bis die rechte
Stunde der Verherrlichung die Hand des Centurio mit von oben verlie-
henen Kräften stärkte und unterstützte, um endlich den Tod des bedeu-
tenden Mannes zu vollziehen“61.

59 Vgl. Cyprian, ep. 75,25 (CCL 3C,602–604).
60 Vgl. Cyprian, ep. 80 (CCL 3C,626–628).
61 Vgl. Pontius, vit. Cypr. 18,4 (180 Pellegrino).


