
INHALT

Erster Vortrag, Berlin, 6. März 1922 .... 13
Anthroposophie und Naturwissenschaft 
Naturwissenschaft: Anwendung der Methodik aus der 
anorganischen Natur auf andere Gebiete; Anthroposo­
phie: Metamorphosieren der Begriffe. Naturwissen­
schaft: rationalistische, Anthroposophie: phänomeno­
logische Naturauffassung. Goethe und Ernst Mach als 
Phänomenologen. Kausalitätserklärungen nach mathe­
matischer Begriffsbildung. Goethes Idee von der «Ur­
pflanze». Phänomenologisches «Lesen». Anthroposo­
phie anerkennt die Berechtigung der mathematisch­
kausalen Denkweise, jedoch nicht als einzig mögliches 
Begriffssystem. Atomismus. - Spiegelung der Außen­
welt im Menschen, geistig-seelisch und materiell.

Zweiter Vortrag, 6. März 1922............................. 36
Die menschliche und die tierische Organisation
Morphologische Verwandtschaft von Mensch und Tier;
Goethes Entdeckung des Zwischenkieferknochens beim 
Menschen. Metamorphose von der tierischen Organisa­
tion ins Menschliche hinauf. - Biologische Differenzie­
rung von Mensch und Tier; Sinnesieben als Beispiel. Die 
zwölf Sinne des Menschen. Das Hineingestelltsein der 
menschlichen und tierischen Organisation in den Kos­
mos: vertikale bzw. horizontale Lage des Rückgrates. - 
Menschliche Sinneswahrnehmung und daran sich an­
schließendes Vorstellungsmäßiges; Sehsinn als Beispiel. 
Gleichgewichtssinn und mathematische Vorstellungen. 
Was wird in der physischen Organisation des Menschen 
bewirkt durch seine, vom Tier verschiedene Gleich­
gewichtslage?

http://d-nb.info/943491614


Dritter Vortrag, 7. März 1922 ..................... 54
Anthroposophie und Philosophie
Unterschiedliches Erleben der Philosophie früher und 
heute. Heute zu unterscheiden Philosophie des Westens, 
der Mitte und des Ostens. - Westen: Herbert Spencer: 
Orientierung nach der Naturwissenschaft. Strenge Tren­
nung von Wissenschaft und dem religiösen Glauben des 
Einzelnen. Mitte: Hegel: Vereinigung von geistiger und 
sinnlicher Welt, von Glauben und Wissen. Hegels Ste­
henbleiben im Abstrakten als Tragik; seine Logik als 
Keim dazu, den Gedanken als Realität erleben zu kön­
nen. Osten: Wladimir Solowjew: Erleben in der Gei­
stigkeit. Verwendung westlicher Begriffe als Illustration 
für das mystische Erleben. - Osten: der Philosoph als 
Priester, Westen: der Philosoph als Weltmann, Mitte: 
der Philosoph als Lehrer. - Unbewußte Übernahme des 
westlichen naturwissenschaftlichen Denkens in Mittel­
europa im 19. Jahrhundert. Keine Weiterbildung von 
Begriffen im Westen, dadurch Verlust von Begriffen in 
der Mitte. - Westen: Naturwissenschaftliche Ergebnisse 
als Weltenfrage. Mitte: Durchstoßen zum Gedanken 
bei Hegel. Osten: Hinschauen zu dem, was über dem 
Gedanken lebt. - Brückeschlagen zwischen West und 
Ost durch die Anthroposophie.

Vierter Vortrag, 8. März 1922 ........................ 75
Anthroposophie und Erziehungswissenschaft
Die Wirkung anthroposophischer Ideen auf den ganzen 
Menschen. - Spekulationen über den Zusammenhang 
zwischen dem Geistig-Seelischen und dem Leiblich- 
Physischen des Menschen in der Psychologie. Anwen­
dung naturwissenschaftlicher Prinzipien in metamor- 
phosierter Weise bei der anthroposophischen Betrach­
tung des Menschen. Beziehung zwischen Geistig- 
Seelischem und Physisch-Leiblichem beim Kind: Nach­
ahmungsprinzip in der ersten Lebensepoche, Autori­



tätsprinzip in der zweiten. - Unbefriedigende Erzie­
hungsmethoden als Folge des Abstrakten des Intellek­
tualismus. Ablesen des Lernplanes und Lernzieles an 
der Entwicklung des Kindes in der Waldorf-Pädagogik. 
- Intellektualismus in der dritten Lebensepoche, nach 
der Geschlechtsreife. - Intellektualistischer Kulturim­
puls in unserem Zeitalter; die dadurch entstehende Pro­
blematik, die volle Menschennatur des Kindes und Ju­
gendlichen zu verstehen. Brücke vom Erwachsenen zur 
Kindeswelt durch die Anthroposophie. - Vom Umgang 
mit dem Künstlerischen und Intellektualistischen in der 
Waldorfpädagogik. Uber die Gesinnung des Lehrers.

Fünfter Vortrag, 9. März 1922 ........................ 96
Anthroposophie und Sozialwissenschaft
Die «Kernpunkte der sozialen Frage»: Forderung nach 
einer Dreigliederung des sozialen Organismus; Impulse 
statt utopistischer Ideen; Mißverstehen des Buches bei 
Wirtschaftstheoretikern wie -praktikern. - Instinktive 
Führung des Wirtschaftslebens in älteren Kulturen und 
Durchdringung desselben mit intellektualistischen Ge­
danken seit dem 15. Jahrhundert. - Zwei Strömungen: 
Wirtschaftstheoretiker, ohne Einfluß auf die Praxis, 
Wirtschaftspraktiker, im Instinktiven verbleibend. Eine 
Art Synthese der beiden im heutigen wirtschaftlich­
wissenschaftlichen Realismus, daraus resultierend die 
sozialpolitische Gesetzgebung. Woodrow Wilson als 
abstrakter Theoretiker. Durch die Anthroposophie 
lebendige soziale Impulse anstatt abstrakte intellektua- 
listische Ideen.

Sechster Vortrag, 10. März 1922 ................... 118
Anthroposophie und Theologie
Besprechung einer Notiz in einer theologischen Zeit­
schrift. Grundsätzliches über das Verhältnis der An­



throposophie zu Theologie und Religion. Anthroposo­
phie als Arbeitsgebiet und Forschungsmethode. - Va- 
ter-Gott-Vorstellung war in alten Zeiten den Menschen 
gegeben. Atheismus als Krankheit. Verständnis für das 
Christus-Ereignis und Hinführung zum Christus-Er- 
lebnis durch die Anthroposophie. Den Christus nicht 
finden als Schicksalsunglück. Nicht zum Geiste kom­
men als seelische Beschränktheit.

Siebenter Vortrag, 11-März 1922 ................... 140
Anthroposophie und Sprachwissenschaft
Bewußtes und Unterbewußtes der Sprache. Sprache als 
Objekt der wissenschaftlichen Betrachtung. Uber einen 
Parallelvortrag vor englischsprechenden und anderen 
Zuhörern: Empfindungsnuancen gegenüber «Pflicht» 
und «Duty». Sprache als Nuance der Volksseele. - Un­
terschiedliches Spracherleben in verschiedenen Zeit­
epochen. Sanskrit als Beispiel: das Erleben beim Wort 
«manas»; Konsonanten: zurückgehaltene Gebärden, 
metamorphosierte Nachbildung der äußeren Welt, Vo­
kale: herausgeboren aus Sympathie und Antipathie; das 
Einfließen traumhafter Imaginationen in die Sprache. - 
Ich-Empfindung in verschiedenen Zeiten. Das geistige 
Erleben der Sprache im Westen, in der Mitte und im 
Osten. - Wilhelm Wundt und seine Theorien über den 
Ursprung der Sprache.

Bericht über den anthroposophischen
Hochschulkurs in Berlin ...................................... 159

Aus dem Mitgliedervortrag in Dörnach, 18. März 1922



ANHANG

Programm (Faksimile)................................................183

Zwei Briefe des Berliner Zweigleiters 
Rudolf Meyer an Rudolf Steiner....................187

Pressestimmen:
Ernst Uehli.: «Der Anthroposophische Hochschulkurs in 

Berlin» in «Dreigliederung des sozialen Organismus»,
Nrn. 38-40, 1922 (Auszug).............................................. 189

Eberhard Kurras: «Vom Anthroposophischen Hoch­
schulkursus zu Berlin» in «Das Goetheanum»,
Nr. 33, 1922 ................................................................. 194

Heinrich Frick: «Wer hat herausgefordert?» in
«Die Christliche Welt», Nr. 13, 1922 (Auszug) . . . 198

Heinrich Frick: «Anthroposophie und evangelische Theo­
logie» in «Die Christliche Welt»,
Nr. 17, 1922 (Auszug)..................................................... 199

*

Hinweise
Zu dieser Ausgabe................................................201
Hinweise zum Text................................................203

Namenregister......................................................... 223
Übersicht über die Rudolf Steiner Gesamtausgabe 225


