Einflihrung in Soziale Ungleichheiten I:
Fragen der Vergesellschaftung und
Vergemeinschaftung

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



Mebpnis “Jawwey|yoy ‘M 2z0Z @



Uberblick

Der Soziologe Max Weber unterscheidet in Bezug auf die Herausbildung, Etablie-
rung und Charakterisierung sozialer Beziechungen zwei Formen: die Vergesellschaf-
tung und die Vergemeinschaftung (Weber 1980 [1921], 21). Unter Vergesellschaftung
werden rational begriindete Bezichungen, die auf gemeinsamen Interessen beruhen,
verstanden. Vergemeinschaftung bedeutet dagegen eine emotionale Bindung, der
ein Zugehorigkeitsgeftihl zu einer Gruppe zugrunde liegt.

Mit dieser Unterscheidung lassen sich wichtige Antworten auf Fragen finden, die
wir als Schwerpunkt in diesem Teil des Buches herausstellen: Was ist erstens die
Funktionsweise sozialer Beziehungen und zweitens, wie gelingt ein Zusammenhalt in
Gesellschaften, und drittens, wie wird das Individuum Teil der Gesellschaft? Die erste
Frage ist dem Punkt Vergesellschaftung zuzuordnen; die beiden letzteren der Ver-
gemeinschaftung. Antworten auf diese grundlegenden Fragen, die neben Weber
bereits andere >frithe« Soziologen wie Georg Simmel oder Emile Durkheim be-
schiftigt haben, sollen theoretische Uberlegungen der unterschiedlichsten Art lie-
fern: Sozialisationstheorien (» Kap. 1) beschiftigen sich mit der Eingliederung des
Individuums in die Gesellschaft, die Systemtheorie nach Luhmann (» Kap. 2) be-
trachtet die Funktionsweisen moderner und komplexer Gesellschaften. Auch Macht und
Herrschaft sind Mittel, um Gesellschaften zusammenzuhalten, und werden in Ka-
pitel 3 exemplarisch vorgestellt. Weitere Schwerpunkte in diesem Teil stellen die
Auseinandersetzung mit dem Kapitalismus und der Entwicklung der Arbeitsteilung
(» Kap. 4) sowie die Frage nach dem gesellschaftlichen Wandel dar (» Kap. 5).

17

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Sozialisation und Habitus

Monika Gétsch

5 In diesem Kapitel lernen Sie

e zentrale Konzepte von Sozialisation kennen,

e dass und wie Menschen zu Gesellschaftsmitgliedern werden und sich Identi-
tat(en) herausbilden,

e dass auch der Korper fiir die soziale Position von Menschen relevant ist.

Mit dem Begriff der Sozialisation beschreibt die Soziologie den Prozess, wie Indi-
viduen Mitglieder einer Gesellschaft werden und bleiben, wie sie zu gesellschaftlich
kompetenten Subjekten bzw. zu mehr oder weniger angepassten Gesellschaftsmit-
gliedern und zugleich zu einer individuellen Personlichkeit werden. Gefragt wird
danach, inwieweit und wie Subjekte eine individuelle Personlichkeit ausbilden und
inwieweit die Personlichkeiten der Einzelnen von gesellschaftlichen Bedingungen
beeinflusst und abhangig sind. Es geht um das Verhiltnis von Individuum und
Gesellschaft, um den Einfluss von Gesellschaft auf die Individuen und umgekehrt
um die Einflussmoglichkeiten der Individuen auf die Gesellschaft. Verbunden ist
damit die Frage, wie Identitdt(en) hergestellt werden. Identitit(en) bezeichnet das
Verhiltnis eines Individuums zu sich selbst und die Identifikation mit einer Gruppe
bzw. die Zuschreibung von aufSen, Mitglied einer bestimmten Gruppe (z.B. Frau-
en*) zu sein — haufig in Abgrenzung zu (vermeintlich) >Anderen« (z.B. zu Man-
nern®).

Mit dem Konzept der Sozialisation wird die Annahme einer natur- oder gott-
gegebenen sozialen Position zurtickgewiesen und das gesellschaftlich bedingte
Geworden-Sein von Individuen und sozialen Gruppen sowie die Kontingenz
(unterschiedliche Wahrnehmbarkeit und Veranderlichkeit) von Gesellschaft be-
tont.

18

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Sozialisation und Habitus

1.1 Strukturfunktionalismus — von Institutionen und
Rollen: Talcott Parsons

Der US-amerikanische Soziologe Talcott Parsons (1902-1979) hebt als Begriinder
des Strukturfunktionalismus die strukturellen Bedingungen von Sozialisation her-
vor. Parsons (2012, 1975, 1972) fokussiert, wie sich Gesellschaften bzw. soziale
Ordnungen, d.h. Strukturen erhalten, welche generellen Voraussetzungen die Sta-
bilitat von sog. >modernen« Gesellschaften bedingen.

Dies geschieht, indem Gesellschaftsmitglieder durch die Sozialisation vor allem
in der Kindheit und Jugend soziale Rollen erlernen.

Durch Sozialisation werden Menschen zu gesellschaftlich kompetenten Subjek-
ten, die fir die Gesellschaft funktionale Rollen erlernt haben und sich durch ihre
Rollen der Gesellschaft entsprechend anpassen. Effekte von als gelungen be-
werteter Sozialisation sind demnach eine gesellschaftlich akzeptierte und die
gesellschaftliche Ordnung erhaltende Rollentibernahme sowie die damit ver-
bundene Akzeptanz gesellschaftlicher Werte und Normen.

Die Identifikation mit Rollen und Normen benoétigt die Einbindung in und Iden-
tifikation mit der Gesellschaft. Indem die Rollen normenkonform erlernt werden
und entsprechend gehandelt wird, wird die soziale Ordnung erhalten: Jungen®
werden ménnlich* geprigt und tbernehmen in der Folge die Rolle minnlicher*
Schiler* (in Vorbereitung auf die Rollen als Manner*) und verhalten sich entspre-
chend (bspw. laut, dominant und aggressiv) — ebenso werden Madchen* weiblich*
gepragt und verhalten sich entsprechend (bspw. sozial und empathisch). Damit wird
gewihrleistet, dass die (Geschlechter-)Ordnung zwischen Schiilern und Schilerin-
nen wie auch die Generationen-Ordnung zwischen Schiler*innen und Lehrer*in-
nen oder Eltern erhalten bleiben (Parsons 2012). Parsons vertritt damit die An-
nahme, dass Rollen determiniert, d.h. vorherbestimmt und nicht oder kaum
veranderbar sind. Kritisch ist beziiglich eines solchen Determinismus anzumerken,
dass damit gesellschaftlicher Wandel wie bspw. der Wandel und die Ausdifferen-
zierung von Geschlechterrollen nicht erklart werden kann. Zugleich kann mit
Parsons aber gezeigt werden, dass Gesellschaft und gesellschaftliche Normen relativ
trage sind und sich nur sehr langsam verandern.

Bezugnehmend auf den Behaviorismus und auf Sigmund Freud konzipiert Par-
sons Sozialisation als Anpassung an gesellschaftliche Erwartungen und Erforder-
nisse. Der Behaviorismus erklirt menschliches Verhalten als kausal durch Beloh-
nung und Sanktionen konditioniert. Daraus lasst sich nach Parsons das Erlernen von
Rollen ableiten. Sigmund Freud gilt als Begriinder der Psychoanalyse. Parsons be-
zieht sich u.a. auf Freuds Uberlegungen zum Uber-Ich und leitet daraus »die Ver-
innerlichung von Elementen der normativen Kultur der Gesellschaft« (Parsons
1977, 101) ab, z.B. von Werten und Verhaltensnormen.

19

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



EinfUhrung in Soziale Ungleichheiten I: Vergesellschaftung und Vergemeinschaftung

Das Rollenlernen geschieht tiber Sanktionen von Fehlverhalten und Anerkennung
von angemessenem Verhalten. Die erfolgreiche Rolleniibernahme wird schlieflich
als befriedigend erlebt. Erlernt werden die Rollen in den sog. Sozialisationsinstanzen
wie der Familie, aber auch in speziell fiir die Sozialisation geschaffenen Institutionen
wie der Schule. Angelehnt an Parsons wird auch heute noch hiufig von Sozialisa-
tionsinstanzen gesprochen, gemeint sind damit zumeist die Familie (als primare
Sozialisationsinstanz, vgl. Hurrelmann 2002, 127ff.) sowie Schule, Peers und die
Medien.

1.2 Handlungstheorien - von Interaktionen und
Sprache: George Herbert Mead, Peter L. Berger
und Thomas Luckmann

Anders als Parsons riicken George Herbert Mead beztiglich Sozialisation in seiner
Theorie des symbolischen Interaktionismus wie auch Peter L. Berger und Thomas
Luckmann in Anschluss daran die alltdglichen Handlungen und Interaktionen von
Menschen in den Vordergrund. Einen besonderen Stellenwert nimmt dabei die
Sprache ein. Demnach wird die Welt von Menschen nicht einfach erkannt und
wahrgenommen, sondern interpretiert und mit Bedeutung versehen. Diese Bedeu-
tungen und Interpretationen werden kollektiv geteilt, so dass ein interaktives Ver-
stehen tiber Sprache méglich wird. Mead wie auch Berger und Luckmann fragen
danach, wie Menschen zu einer gemeinsamen >Sprache« und Symbolik und dadurch
zu einem entsprechend gemeinsamen Bedeutungs- und Interpretationswissen
kommen.

George Herbert Mead geht in der Folge davon aus, dass Rollenidentititen in
Interaktionen, d.h. interaktiven Handlungen zwischen zwei oder mehreren Men-
schen entstehen: »Nur wihrend wir handeln sind wir uns unserer selbst bewufSt«
(Mead 1973, 217). Demnach interpretieren Menschen in sozialen Interaktionen
wechselseitig ihr Handeln und beeinflussen es dadurch zugleich, wobei immer auch
die angenommene Position der >Anderens, des* Gegeniibers mitgedacht wird. Per-
sonlichkeit und Identitit bildet sich einerseits dariiber aus, dass antizipiert wird, wie
die Anderen mich sehen. Mead bezeichnet dies als »Me« und meint damit »das sich
selbst als Objekt erfahrende Ich« (ebd., 216). Andererseits gehort zur Identitit auch
ein impulsives Ich, das »I«, das unabhangig von der Position der >Anderenc ausagiert.
Nach Mead beinhaltet Identitat immer beides: »Me« und »l«, d.h., Menschen sind
immer von gesellschaftlichen Werten und Normen beeinflusst und relativ eigen-
willig zugleich.

20

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Sozialisation und Habitus

Mead versucht damit zu erklaren, dass Menschen durch Sozialisation nicht ein-
fach gesellschaftliche Normen tbernehmen, sondern auch eigensinnig und
(selbst-)bewusst mit Normen umgehen.

Wenn der Fokus von Sozialisation auf die wechselseitig bezogen handelnden
Menschen gelenkt wird, dann geht es weniger um die Effekte von Sozialisation (wie
bei Parsons), sondern vielmehr um den Prozess der Sozialisation.

Mead zeigt dartber hinaus auf, wie Sozialisation und Identititsausbildung in der
Kindheit beginnen. Zunichst fangen Kinder mit einfachen Rollenspielen an, die
Mead als »play« bezeichnet. In diesen ersten Rollenspielen handeln die Kinder ab-
wechselnd in ihrer eigenen Rolle und in der Rolle einer anderen Person, d. h. vom
Standpunkt der* >Anderenc aus, oder wie Mead dies bezeichnet der* »signifikanten
Anderen«. In dieser Phase bilden Kinder zunachst ein Gefiihl fiir einzelne* Andere
und fiir sich selbst aus und eignen sich damit ihre Identitat und die soziale Welt, die
sie unmittelbar umgibt, an, indem sie bspw. den Vater oder die grofle Schwester
spielen. Die Rollenspiele der Kinder werden immer komplexer und die gemeinsam
spielende Gruppe verfolgt zugleich ein gemeinsames Ziel. Dies bezeichnet Mead als
»game«. Ein Beispiel hierfiir wire das Spielen von Familie, in dem alle beteiligten
Kinder eine »organisierte« (Mead 1973, 194) Rolle tibernehmen. Notwendig ist
hierfir die Fihigkeit, das eigene Verhalten und seine Konsequenzen ebenso wie das
Verhalten der verschiedenen im »game« Interagierenden sowie die Konsequenzen
ihres Verhaltens und ihrer Interaktionen einschitzen zu kdnnen und das eigene
Handeln entsprechend abzustimmen. Identitit wird dann tiber dieses Ins-Verhaltnis-
Setzen der unterschiedlichen Handlungen einer Gruppe, tiber das »verallgemeinerte
Andere« (ebd., 196) hergestellt. Die Herstellung von Identitit(en) geschieht dem-
nach tiber den Abgleich der eigenen Haltung mit den Haltungen der Mitmenschen
und der gleichzeitigen Integration von gesellschaftlichen Leitideen.

Ankniipfend an Mead beschreiben Berger und Luckmann (2004 [1966]) in ihrer
sozialkonstruktivistischen Theorie, wie durch Sozialisation gesellschaftliche Wirk-
lichkeit hergestellt wird. Grundsitzlich gehen Berger und Luckmann davon aus,
dass gesellschaftliche Wirklichkeit, die als objektiv gegeben wahrgenommen wird,
permanent in sozialen (insbesondere sprachlichen) Interaktionen hergestellt, re-
produziert und modifiziert, d. h. als objektive Wirklichkeit konstruiert und veran-
dert wird. Menschen werden in diese »objektivierte« Wirklichkeit hineingeboren
und eignen sich diese Wirklichkeitswahrnehmung und -konstruktion vor allem in
der Kindheit an. Berger und Luckmann unterscheiden (wie Mead) zwischen pri-
marer und sekundarer Sozialisation. Die primare Sozialisation findet in der Kindheit
statt und ermoéglicht durch enge (familiale) Beziehungen und wechselseitige Iden-
tifikationen, ein Mitglied der Gesellschaft zu werden. Dies geschieht, indem das
Wissen iiber die (objektivierte soziale) Welt verinnerlicht und fir das Individuum
selbstverstandlich und sinnhaft wird. Da diese Sozialisationsprozesse fortlaufend
und in Interaktionen stattfinden, ist die Wirklichkeit nur vorlaufig objektiviert und
wirklich, es besteht permanent die Moglichkeit, das Wissen tber die soziale Wirk-
lichkeit zu verandern. Das Wissen tiber die soziale Welt ist kein bewusstes Wissen,
sondern internalisiertes, nicht bewusst abrufbares (d.h. implizites) >Alltagswissen«

21

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



EinfUhrung in Soziale Ungleichheiten I: Vergesellschaftung und Vergemeinschaftung

dartiber, wie das soziale Miteinander funktioniert, was als normal oder davon ab-
weichend gilt, welches Verhalten als angemessen oder unangemessen wahrgenom-
men wird und wie Gesellschaft organisiert ist. Dieses Wissen erscheint so selbst-
verstandlich, dass es weder hinterfragt wird noch einer Begrindung bedarf. Es wird
durch Sozialisation kollektiv gewusst und ermoglicht, dass Menschen ihr eigenes
Handeln und das der anderen vermeintlich automatisch und auf dhnliche Weise
verstehen und einordnen kénnen.

Subjekte werden zu kompetenten Gesellschaftsmitgliedern, weil sie das dafiir
notwendige Wissen internalisiert haben, was zu tun und was zu unterlassen ist,
wie Alltagsroutinen bewerkstelligt werden und wie Beziehungen gestaltet wer-
den miissen — und sie reproduzieren (und modifizieren) dies in jeder Interaktion
wieder aufs Neue.

Das gesellschaftlich >normale« Wissen wird iber Sprache vermittelt: Sprache er-
moglicht die Objektivation (das Objektiv-Machen) der sozialen Welt, das Einordnen
von Handlungen und Erfahrungen in dieses Wissen, so dass sie fir alle Gesell-
schaftsmitglieder logisch begriindbar erscheinen. »Sprache typisiert die Erfahrungen
auch, indem sie erlaubt, sie Kategorien zuzuteilen, mittels deren sie nicht nur fiir
mich, sondern auch fiir meine Mitmenschen Sinn haben« (Berger & Luckmann
2004 [1980], 41).

1.3  Theorie der Relationalitdt — von Inkorporation
und Habitus: Pierre Bourdieu

Pierre Bourdieu (1930-2002) war ein franzosischer Soziologe, der sich in seiner
(empirischen) Forschung auf die relative Konstanz von sozialen Ungleichheiten und
Machtverhiltnissen fokussierte. Er beschreibt vor diesem Hintergrund Sozialisation
als Inkorporation eines Lebensstils, als einen Prozess in dem das Soziale bzw. ge-
sellschaftliche Bedingungen und soziale (Macht-)Strukturen sich in die Kérper der
Individuen einlagern (bzw. einverleibt werden) und sich der menschliche Korper
entsprechend dieser Bedingungen formt, zeigt und verhilt. Bourdieu verweist dar-
auf, dass Menschen korperlich sichtbar sind, mit dem Korper handeln und andere
Menschen-Korper und Koérper-Handlungen wahrnehmen und bewerten. Der Kor-
per ist folglich auch sozial, er verkorpert das Soziale. Zugleich reproduzieren Kor-
perhandeln oder Korperpraxen die sozialen Strukturen, die durch Sozialisation in-
korporiert wurden. Korperhandeln zeigt sich z.B. in einem bestimmten
Kleidungsstil, der zugleich mit der Zugehorigkeit zu einer Klasse und/oder zu einem
Geschlecht verbunden ist, die als Strukturmerkmale gelten, also als Merkmale der
sozialen Ungleichheit, die sich nicht auf andere Dimensionen der Ungleichheit

22

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Sozialisation und Habitus

zurlickfithren lassen. Bourdieu stellt sich damit gegen eine einseitige Bedeutungs-
hoheit von entweder Handlungs- oder Strukturtheorien sowie gegen die hiufige
Gegentiberstellung dieser Theorien in der Soziologie. Damit entwirft Bourdieu eine
relationale Theorie.

Relationale Theorien

e Soziale Strukturen und soziale Handlungen bedingen sich gegenseitig.
e Sozialisation beschreibt sozialisatorische Prozesse und hat Effekte (relativ
dauerhafte Auswirkungen) auf Individuen und Gesellschaft.

Die Inkorporation des Sozialen geschieht nach Bourdieu durch Eltern und Pad-
agog*innen, die Kinder fortwihrend dazu auffordern, ihren Korper >richtige, d.h.
sozial angemessen zu gebrauchen, bspw. mit Ermahnungen wie >Sitz gerade<, JMach
die Beine zusammens, >Sprich nicht mit vollem Munds, >Was auf dem Boden liegt, ist
eklig, das kann man nicht mehr essen< usw. Das Soziale pragt sich zudem durch
alltdgliche Routinen, Rituale und Regelmafigkeiten der Verhaltensweisen (wie z.B.
Begriffungsgesten) in den Korper ein und fithrt zu spezifischen Kérperhaltungen,
Korperpraxen und spezifischem Korpergebrauch.

Dieses Korper-Wissen ist den Individuen meist nicht bewusst, es erscheint viel-
mehr selbstverstindlich oder gar natiirlich, was der Korper kann, macht und emp-
findet. Bourdieu analysiert, dass und wie Korperlichkeit keine angeborene Veran-
lagung, sondern eine inkorporierte soziale Disposition ist. In seiner Studie »Die
feinen Unterschiede« (Bourdieu 1987 [1979]) beschreibt er, dass der Geschmack
nicht individuell, sondern klassenspezifisch ist und durch Inkorporation (Soziali-
sation) klassenspezifisch erworben und reproduziert wird. Untersucht hat er hierfir,
wie und was in unterschiedlichen sozialen Klassen gegessen wird, wie Menschen ihre
Wohnungen einrichten, wie sie sich kleiden, welche Filme sie schauen, ob und
welche Museen sie besuchen, welche Musik sie horen und welchen Sport sie be-
treiben. Fiir das Frankreich der 1970er Jahre zeigt Bourdieu auf, dass die >oberenc
Klassen (die Bourgeoisie) einen exquisiten, kostspieligen (Luxus-)Geschmack haben.
Sie essen bspw. teure Produkte, viel frisches Gemiise und kleine, schon angerichtete
Portionen, die manierlich verspeist werden. Wahrend die Arbeiter*innenklasse, so
Bourdieu, deftige Eintopfe mit viel Fleisch bevorzugt — nicht zuletzt weil sie durch
ihre korperbetonte Erwerbsarbeit viele Kalorien braucht. Bourdieu bezeichnet dies
als Notwendigkeitsgeschmack (ebd., 298ff.). Die >mittlere< Klasse (bei Bourdieu:
»Kleinbtirgertum«) versucht der Bourgeoisie nachzueifern und sich damit von der
Arbeiter*innenklasse abzugrenzen, was Bourdieu als »Distinktion« (ebd., 727f.)
beschreibt.

Jede Klasse hat also ihren Geschmack, den Klassengeschmack. Indem die einen
teure und die anderen nahrhafte Lebensmittel essen, reproduzieren sie zugleich tiber
ihren Geschmack die Klassenstruktur. Zugleich ist damit auch ein Machtverhaltnis
verbunden, da die Bourgeoisie Giber die Mittel und Definitionsmacht verfigt, was als
exquisit und was als einfach gilt, wie >man« Essen auftischt und >gesittet< isst. Dies

23

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



EinfUhrung in Soziale Ungleichheiten I: Vergesellschaftung und Vergemeinschaftung

wird sowohl von der Bourgeoisie wie auch von der >mittleren< und der Arbei-
ter*innenklasse akzeptiert und als selbstverstindlich anerkannt (» Kap. 3).

Sozialisation als Inkorporation eines Lebensstils bedeutet nach Bourdieu die
Inkorporation von Habitus.

Habitus bezeichnet die Haltung des Individuums zu sich und der Welt, d. h. wie sich
Menschen selbst in der sozialen Welt erleben und wie sie die soziale Welt in Bezug
auf sich selbst wahrnehmen. Der Habitus ist aber nicht individuell, sondern klassen-,
alters-, und geschlechtsspezifisch. Menschen haben also nicht nur einen Habitus,
sondern sowohl einen Klassenhabitus als auch einen Geschlechts- und Altershabitus,
zudem ebenfalls damit verbunden haufig einen Berufshabitus. Mit dem Habitus
verfiigen Menschen tber ein Handlungsrepertoire fir eine >soziale Laufbahnc als
Angehorige* der Mittelschiche, als Frau® oder Mann* (oder*), als Jugendliche®, Er-
wachsene*, Senior*in und als Sozialarbeiter*in. Letztere verfiigen dann tber das
inkorporierte Wissen, wie sich Sozialarbeiter*innen verhalten, was sie (nicht) essen,
wie sie sich (nicht) kleiden, wie sie ihre Adressat*innen wahrnehmen usw. Indem sie
sich (weitgehend) entsprechend verhalten, reproduzieren sie zugleich die Verhal-
tensnormen fiir (weibliche*, méinnliche* oder diverse*, junge oder éltere) Sozialar-
beitende. Entsprechend werden mit dem Habitus spezifische Handlungs-, Wahr-
nehmungs- und Denkschemata inkorporiert, ebenso wie Gewohnbheiten,
Lebensweisen, Wertvorstellungen, Gefiihle und schlieflich auch der Geschmack.
Der Habitus ermdglicht die Teilnahme an sozialer Praxis (z.B. Praxen der Sozialen
Arbeit) und durch die konkrete Teilnahme bringt er relational die soziale Praxis (der
stypischen« Sozialarbeit) auch hervor. In der Folge reproduziert der Habitus soziale
Ungleichheitsverhaltnisse: durch geschlechtsspezifische Praxen und den Ge-
schlechtshabitus, z.B. hierarchische Geschlechterverhiltnisse, oder durch klassen-
spezifische Praxen (wie des Kleidungsstils, s.0.) Klassenverhaltnisse usw. Wenn zu
einem weiblichen* Habitus Emotionalitait und Empathie gehort, erscheint es lo-
gisch, dass mehr Frauen® den schlechter bezahlten Beruf der Sozialen Arbeit er-
greifen. Indem dann die Mehrzahl der Sozialarbeitenden Frauen* sind, wird zu-
gleich die Logik bestatigt, wonach Frauen* emotionaler und empathischer seien.
Zugleich wird die Hierarchie zwischen schlechter bezahlten sozialen (weiblichen®)
Berufen und besser bezahlten technischen (mannlichen*) Berufen aufrechterhalten.

Nach Bourdieu und Wacquant (1996, 161) ist der Habitus das »Korper gewor-
dene Soziale«. Der Habitus verkorpert das Soziale, produziert und reproduziert
das Soziale und ist gleichzeitig das Produkt des inkorporierten Sozialen. Dem
Habitus ist ein »sozialer Sinn« immanent, der die Zugehorigkeit zu bestimmten
sozialen Gruppen bzw. die Unterscheidung von anderen sozialen Gruppen u. a.
tber Korperformen, Korperdarstellungen und den Umgang mit dem eigenen
Korper herstellt.

24

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Sozialisation und Habitus

Wie der Klassenhabitus tiber den (Essens-)Geschmack inkorporiert wird und zu-
gleich der Korper ein Effekt klassenspezifischer Sozialisation ist, verdeutlicht das
folgende Zitat. Verbunden ist mit Inkorporation auch ein (unbewusstes) Wissen
tiber die klassenspezifischen Bewertungsmafstibe bspw. von Ernahrung und Korper
(vgl. dazu auch Barlosius » Kap. 1.4):

»Der Geschmack fiir bestimmte Speisen und Getranke hangt im weiteren sowohl ab vom
Korperbild, das innerhalb einer sozialen Klasse herrscht, und von der Vorstellung tiber die
Folgen einer bestimmten Nahrung fir den Korper, das heifit auf dessen Kraft, Gesundheit
und Schénheit, als auch von den jeweiligen Kategorien zur Beurteilung dieser Wirkungen;
da nicht alle sozialen Klassen auf die gleichen Kategorien zurtickgreifen, lassen sich klas-
senspezifische Rangstufen der Folgen erstellen: so sind die unteren Klassen, denen mehr an
der Kraft des (mannlichen) Korpers gelegen ist als an dessen Gestalt und Aussehen, nach
gleichermafen billigen wie nahrhaften Produkten aus, wihrend die Angehorigen der freien
Berufe den geschmackvollen Erzeugnissen, die gesundheitsfordernd und leicht sind und
nicht dick machen, den Vorzug geben. Der Geschmack: als Natur gewordene, d. h. inkor-
porierte Kultur, Korper gewordene Klasse, trigt er bei zur Erstellung des >Klassenkorpers¢
als inkorporiertes, jedwede Form der Inkorporation bestimmendes Klassifikationsprinzip
wihlt er aus und modifiziert er, was der Korper physiologisch und psychologisch aufnimmt,
verdaut und assimiliert, woraus folgt, daff der Kérper die unwiderlegbarste Objektivierung
des Klassengeschmacks darstellt, diesen vielfaltig zum Ausdruck bringt: zunachst einmal in
seinen scheinbar nattirlichsten Momenten — seinen Dimensionen (Umfang, Grofe, Ge-
wicht, etc.) und Formen (rundlich oder vierschrotig, steif oder geschmeidig, aufrecht oder
gebeugt, etc.), seinem sichtbaren Muskelbau, worin sich auf tausenderlei Art ein ganzes
Verhiltnis zum Korper niederschligt, mit anderen Worten, eine ganz bestimmte, die tief-
sitzenden Dispositionen und Einstellungen des Habitus offenbarende Weise, mit dem
Korper umzugehen, ihn zu pflegen und zu erndhren. In der Tat erweist sich Gber kulina-
rische Vorlieben, die Gber die gesellschaftlichen Bedingungen, unter denen sie entstanden
sind, hinaus Bestand haben konnen (wie in anderen Bereichen Akzent oder Auftreten), und
natirlich auch tGber den Gebrauch des Korpers im Arbeitsprozef§ wie in der Freizeit die
klassenspezifische Verteilung der korperlichen Eigenschaften« (Bourdieu 1987 [1979],
305 ff.).

Der durch Sozialisation und Inkorporation erworbene Habitus ermoglicht und
verunmoglicht es Menschen, in bestimmten sozialen Kontexten >mitzuspielenc.
Diese Kontexte oder gesellschaftlichen Bereiche nennt Bourdieu Feld und fiihrt
beispielhaft das Feld der Wissenschaft oder das Feld der Kirche an. Nicht jeder
Habitus ermdglicht es Menschen, in jedem Feld aktiv und anerkannt zu sein. Das
Feld beschreibt Bourdieu wie ein Spielfeld im Sport mit klaren Grenzen, eigenen
Spielregeln, spezifischen Zielen und verschiedenen Spieler*innen, die miteinander
konkurrierend um Macht, Ansehen und Durchsetzung ihrer Interessen kdmpfen.
Ein Habitus funktioniert nur dann in einem Feld, wenn die inkorporierten Hand-
lungs-, Denk- und Wahrnehmungsschemata dem des Feldes entsprechen: »Als Er-
gebnis der Verinnerlichung der dufferen Strukturen reagiert der Habitus auf die
Anforderungen des Feldes weitgehend kohirent und systematisch« (Bourdieu &
Wacquant 1996, 39). Das bedeutet, nur mit einem sozialarbeiterischen Habitus oder
dem Habitus als Adressat*in ist es moglich im Feld der Sozialen Arbeit mitzuspielen.

Um in einem Feld >mitspielen< zu konnen und Einfluss und Macht zu gewinnen,
ist es dartiber hinaus notwendig, tiber unterschiedliche »soziale Energie« (Bourdieu
1987 [1979], 194) zu verfiigen. Diese Energie nennt Bourdieu Kapital und meint

25

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart





