
1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

Einführung in Soziale Ungleichheiten I:
Fragen der Vergesellschaftung und
Vergemeinschaftung

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

Überblick

Der Soziologe Max Weber unterscheidet in Bezug auf die Herausbildung, Etablie-
rung und Charakterisierung sozialer Beziehungen zwei Formen: die Vergesellschaf-
tung und die Vergemeinschaftung (Weber 1980 [1921], 21). Unter Vergesellschaftung
werden rational begründete Beziehungen, die auf gemeinsamen Interessen beruhen,
verstanden. Vergemeinschaftung bedeutet dagegen eine emotionale Bindung, der
ein Zugehörigkeitsgefühl zu einer Gruppe zugrunde liegt.

Mit dieser Unterscheidung lassen sich wichtige Antworten auf Fragen finden, die
wir als Schwerpunkt in diesem Teil des Buches herausstellen: Was ist erstens die
Funktionsweise sozialer Beziehungen und zweitens, wie gelingt ein Zusammenhalt in
Gesellschaften, und drittens, wie wird das Individuum Teil der Gesellschaft? Die erste
Frage ist dem Punkt Vergesellschaftung zuzuordnen; die beiden letzteren der Ver-
gemeinschaftung. Antworten auf diese grundlegenden Fragen, die neben Weber
bereits andere ›frühe‹ Soziologen wie Georg Simmel oder Emile Durkheim be-
schäftigt haben, sollen theoretische Überlegungen der unterschiedlichsten Art lie-
fern: Sozialisationstheorien (c Kap. 1) beschäftigen sich mit der Eingliederung des
Individuums in die Gesellschaft, die Systemtheorie nach Luhmann (cKap. 2) be-
trachtet die Funktionsweisen moderner und komplexer Gesellschaften. Auch Macht und
Herrschaft sind Mittel, um Gesellschaften zusammenzuhalten, und werden in Ka-
pitel 3 exemplarisch vorgestellt. Weitere Schwerpunkte in diesem Teil stellen die
Auseinandersetzung mit dem Kapitalismus und der Entwicklung der Arbeitsteilung
(c Kap. 4) sowie die Frage nach dem gesellschaftlichen Wandel dar (c Kap. 5).

17

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

1 Sozialisation und Habitus

Monika Götsch

T In diesem Kapitel lernen Sie

• zentrale Konzepte von Sozialisation kennen,
• dass und wie Menschen zu Gesellschaftsmitgliedern werden und sich Identi-

tät(en) herausbilden,
• dass auch der Körper für die soziale Position von Menschen relevant ist.

Mit dem Begriff der Sozialisation beschreibt die Soziologie den Prozess, wie Indi-
viduen Mitglieder einer Gesellschaft werden und bleiben, wie sie zu gesellschaftlich
kompetenten Subjekten bzw. zu mehr oder weniger angepassten Gesellschaftsmit-
gliedern und zugleich zu einer individuellen Persönlichkeit werden. Gefragt wird
danach, inwieweit und wie Subjekte eine individuelle Persönlichkeit ausbilden und
inwieweit die Persönlichkeiten der Einzelnen von gesellschaftlichen Bedingungen
beeinflusst und abhängig sind. Es geht um das Verhältnis von Individuum und
Gesellschaft, um den Einfluss von Gesellschaft auf die Individuen und umgekehrt
um die Einflussmöglichkeiten der Individuen auf die Gesellschaft. Verbunden ist
damit die Frage, wie Identität(en) hergestellt werden. Identität(en) bezeichnet das
Verhältnis eines Individuums zu sich selbst und die Identifikation mit einer Gruppe
bzw. die Zuschreibung von außen, Mitglied einer bestimmten Gruppe (z.B. Frau-
en*) zu sein – häufig in Abgrenzung zu (vermeintlich) ›Anderen‹ (z.B. zu Män-
nern*).

Mit dem Konzept der Sozialisation wird die Annahme einer natur- oder gott-
gegebenen sozialen Position zurückgewiesen und das gesellschaftlich bedingte
Geworden-Sein von Individuen und sozialen Gruppen sowie die Kontingenz
(unterschiedliche Wahrnehmbarkeit und Veränderlichkeit) von Gesellschaft be-
tont.

18

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

1.1 Strukturfunktionalismus – von Institutionen und
Rollen: Talcott Parsons

Der US-amerikanische Soziologe Talcott Parsons (1902–1979) hebt als Begründer
des Strukturfunktionalismus die strukturellen Bedingungen von Sozialisation her-
vor. Parsons (2012, 1975, 1972) fokussiert, wie sich Gesellschaften bzw. soziale
Ordnungen, d.h. Strukturen erhalten, welche generellen Voraussetzungen die Sta-
bilität von sog. ›modernen‹ Gesellschaften bedingen.

Dies geschieht, indem Gesellschaftsmitglieder durch die Sozialisation vor allem
in der Kindheit und Jugend soziale Rollen erlernen.

Durch Sozialisation werden Menschen zu gesellschaftlich kompetenten Subjek-
ten, die für die Gesellschaft funktionale Rollen erlernt haben und sich durch ihre
Rollen der Gesellschaft entsprechend anpassen. Effekte von als gelungen be-
werteter Sozialisation sind demnach eine gesellschaftlich akzeptierte und die
gesellschaftliche Ordnung erhaltende Rollenübernahme sowie die damit ver-
bundene Akzeptanz gesellschaftlicher Werte und Normen.

Die Identifikation mit Rollen und Normen benötigt die Einbindung in und Iden-
tifikation mit der Gesellschaft. Indem die Rollen normenkonform erlernt werden
und entsprechend gehandelt wird, wird die soziale Ordnung erhalten: Jungen*
werden männlich* geprägt und übernehmen in der Folge die Rolle männlicher*
Schüler* (in Vorbereitung auf die Rollen als Männer*) und verhalten sich entspre-
chend (bspw. laut, dominant und aggressiv) – ebenso werden Mädchen* weiblich*
geprägt und verhalten sich entsprechend (bspw. sozial und empathisch). Damit wird
gewährleistet, dass die (Geschlechter‐)Ordnung zwischen Schülern und Schülerin-
nen wie auch die Generationen-Ordnung zwischen Schüler*innen und Lehrer*in-
nen oder Eltern erhalten bleiben (Parsons 2012). Parsons vertritt damit die An-
nahme, dass Rollen determiniert, d.h. vorherbestimmt und nicht oder kaum
veränderbar sind. Kritisch ist bezüglich eines solchen Determinismus anzumerken,
dass damit gesellschaftlicher Wandel wie bspw. der Wandel und die Ausdifferen-
zierung von Geschlechterrollen nicht erklärt werden kann. Zugleich kann mit
Parsons aber gezeigt werden, dass Gesellschaft und gesellschaftliche Normen relativ
träge sind und sich nur sehr langsam verändern.

Bezugnehmend auf den Behaviorismus und auf Sigmund Freud konzipiert Par-
sons Sozialisation als Anpassung an gesellschaftliche Erwartungen und Erforder-
nisse. Der Behaviorismus erklärt menschliches Verhalten als kausal durch Beloh-
nung und Sanktionen konditioniert. Daraus lässt sich nach Parsons das Erlernen von
Rollen ableiten. Sigmund Freud gilt als Begründer der Psychoanalyse. Parsons be-
zieht sich u. a. auf Freuds Überlegungen zum Über-Ich und leitet daraus »die Ver-
innerlichung von Elementen der normativen Kultur der Gesellschaft« (Parsons
1977, 101) ab, z.B. von Werten und Verhaltensnormen.

1 Sozialisation und Habitus

19

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

Das Rollenlernen geschieht über Sanktionen von Fehlverhalten und Anerkennung
von angemessenem Verhalten. Die erfolgreiche Rollenübernahme wird schließlich
als befriedigend erlebt. Erlernt werden die Rollen in den sog. Sozialisationsinstanzen
wie der Familie, aber auch in speziell für die Sozialisation geschaffenen Institutionen
wie der Schule. Angelehnt an Parsons wird auch heute noch häufig von Sozialisa-
tionsinstanzen gesprochen, gemeint sind damit zumeist die Familie (als primäre
Sozialisationsinstanz, vgl. Hurrelmann 2002, 127 ff.) sowie Schule, Peers und die
Medien.

1.2 Handlungstheorien – von Interaktionen und
Sprache: George Herbert Mead, Peter L. Berger
und Thomas Luckmann

Anders als Parsons rücken George Herbert Mead bezüglich Sozialisation in seiner
Theorie des symbolischen Interaktionismus wie auch Peter L. Berger und Thomas
Luckmann in Anschluss daran die alltäglichen Handlungen und Interaktionen von
Menschen in den Vordergrund. Einen besonderen Stellenwert nimmt dabei die
Sprache ein. Demnach wird die Welt von Menschen nicht einfach erkannt und
wahrgenommen, sondern interpretiert und mit Bedeutung versehen. Diese Bedeu-
tungen und Interpretationen werden kollektiv geteilt, so dass ein interaktives Ver-
stehen über Sprache möglich wird. Mead wie auch Berger und Luckmann fragen
danach, wie Menschen zu einer gemeinsamen ›Sprache‹ und Symbolik und dadurch
zu einem entsprechend gemeinsamen Bedeutungs- und Interpretationswissen
kommen.

George Herbert Mead geht in der Folge davon aus, dass Rollenidentitäten in
Interaktionen, d.h. interaktiven Handlungen zwischen zwei oder mehreren Men-
schen entstehen: »Nur während wir handeln sind wir uns unserer selbst bewußt«
(Mead 1973, 217). Demnach interpretieren Menschen in sozialen Interaktionen
wechselseitig ihr Handeln und beeinflussen es dadurch zugleich, wobei immer auch
die angenommene Position der ›Anderen‹, des* Gegenübers mitgedacht wird. Per-
sönlichkeit und Identität bildet sich einerseits darüber aus, dass antizipiert wird, wie
die Anderen mich sehen. Mead bezeichnet dies als »Me« und meint damit »das sich
selbst als Objekt erfahrende Ich« (ebd., 216). Andererseits gehört zur Identität auch
ein impulsives Ich, das »I«, das unabhängig von der Position der ›Anderen‹ ausagiert.
Nach Mead beinhaltet Identität immer beides: »Me« und »I«, d.h., Menschen sind
immer von gesellschaftlichen Werten und Normen beeinflusst und relativ eigen-
willig zugleich.

Einführung in Soziale Ungleichheiten I: Vergesellschaftung und Vergemeinschaftung

20

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

Mead versucht damit zu erklären, dass Menschen durch Sozialisation nicht ein-
fach gesellschaftliche Normen übernehmen, sondern auch eigensinnig und
(selbst‐)bewusst mit Normen umgehen.

Wenn der Fokus von Sozialisation auf die wechselseitig bezogen handelnden
Menschen gelenkt wird, dann geht es weniger um die Effekte von Sozialisation (wie
bei Parsons), sondern vielmehr um den Prozess der Sozialisation.

Mead zeigt darüber hinaus auf, wie Sozialisation und Identitätsausbildung in der
Kindheit beginnen. Zunächst fangen Kinder mit einfachen Rollenspielen an, die
Mead als »play« bezeichnet. In diesen ersten Rollenspielen handeln die Kinder ab-
wechselnd in ihrer eigenen Rolle und in der Rolle einer anderen Person, d.h. vom
Standpunkt der* ›Anderen‹ aus, oder wie Mead dies bezeichnet der* »signifikanten
Anderen«. In dieser Phase bilden Kinder zunächst ein Gefühl für einzelne* Andere
und für sich selbst aus und eignen sich damit ihre Identität und die soziale Welt, die
sie unmittelbar umgibt, an, indem sie bspw. den Vater oder die große Schwester
spielen. Die Rollenspiele der Kinder werden immer komplexer und die gemeinsam
spielende Gruppe verfolgt zugleich ein gemeinsames Ziel. Dies bezeichnet Mead als
»game«. Ein Beispiel hierfür wäre das Spielen von Familie, in dem alle beteiligten
Kinder eine »organisierte« (Mead 1973, 194) Rolle übernehmen. Notwendig ist
hierfür die Fähigkeit, das eigene Verhalten und seine Konsequenzen ebenso wie das
Verhalten der verschiedenen im »game« Interagierenden sowie die Konsequenzen
ihres Verhaltens und ihrer Interaktionen einschätzen zu können und das eigene
Handeln entsprechend abzustimmen. Identität wird dann über dieses Ins-Verhältnis-
Setzen der unterschiedlichen Handlungen einer Gruppe, über das »verallgemeinerte
Andere« (ebd., 196) hergestellt. Die Herstellung von Identität(en) geschieht dem-
nach über den Abgleich der eigenen Haltung mit den Haltungen der Mitmenschen
und der gleichzeitigen Integration von gesellschaftlichen Leitideen.

Anknüpfend an Mead beschreiben Berger und Luckmann (2004 [1966]) in ihrer
sozialkonstruktivistischen Theorie, wie durch Sozialisation gesellschaftliche Wirk-
lichkeit hergestellt wird. Grundsätzlich gehen Berger und Luckmann davon aus,
dass gesellschaftliche Wirklichkeit, die als objektiv gegeben wahrgenommen wird,
permanent in sozialen (insbesondere sprachlichen) Interaktionen hergestellt, re-
produziert und modifiziert, d.h. als objektive Wirklichkeit konstruiert und verän-
dert wird. Menschen werden in diese »objektivierte« Wirklichkeit hineingeboren
und eignen sich diese Wirklichkeitswahrnehmung und -konstruktion vor allem in
der Kindheit an. Berger und Luckmann unterscheiden (wie Mead) zwischen pri-
märer und sekundärer Sozialisation. Die primäre Sozialisation findet in der Kindheit
statt und ermöglicht durch enge (familiale) Beziehungen und wechselseitige Iden-
tifikationen, ein Mitglied der Gesellschaft zu werden. Dies geschieht, indem das
Wissen über die (objektivierte soziale) Welt verinnerlicht und für das Individuum
selbstverständlich und sinnhaft wird. Da diese Sozialisationsprozesse fortlaufend
und in Interaktionen stattfinden, ist die Wirklichkeit nur vorläufig objektiviert und
wirklich, es besteht permanent die Möglichkeit, das Wissen über die soziale Wirk-
lichkeit zu verändern. Das Wissen über die soziale Welt ist kein bewusstes Wissen,
sondern internalisiertes, nicht bewusst abrufbares (d.h. implizites) ›Alltagswissen‹

1 Sozialisation und Habitus

21

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

darüber, wie das soziale Miteinander funktioniert, was als normal oder davon ab-
weichend gilt, welches Verhalten als angemessen oder unangemessen wahrgenom-
men wird und wie Gesellschaft organisiert ist. Dieses Wissen erscheint so selbst-
verständlich, dass es weder hinterfragt wird noch einer Begründung bedarf. Es wird
durch Sozialisation kollektiv gewusst und ermöglicht, dass Menschen ihr eigenes
Handeln und das der anderen vermeintlich automatisch und auf ähnliche Weise
verstehen und einordnen können.

Subjekte werden zu kompetenten Gesellschaftsmitgliedern, weil sie das dafür
notwendige Wissen internalisiert haben, was zu tun und was zu unterlassen ist,
wie Alltagsroutinen bewerkstelligt werden und wie Beziehungen gestaltet wer-
den müssen – und sie reproduzieren (und modifizieren) dies in jeder Interaktion
wieder aufs Neue.

Das gesellschaftlich ›normale‹ Wissen wird über Sprache vermittelt: Sprache er-
möglicht die Objektivation (das Objektiv-Machen) der sozialen Welt, das Einordnen
von Handlungen und Erfahrungen in dieses Wissen, so dass sie für alle Gesell-
schaftsmitglieder logisch begründbar erscheinen. »Sprache typisiert die Erfahrungen
auch, indem sie erlaubt, sie Kategorien zuzuteilen, mittels deren sie nicht nur für
mich, sondern auch für meine Mitmenschen Sinn haben« (Berger & Luckmann
2004 [1980], 41).

1.3 Theorie der Relationalität – von Inkorporation
und Habitus: Pierre Bourdieu

Pierre Bourdieu (1930–2002) war ein französischer Soziologe, der sich in seiner
(empirischen) Forschung auf die relative Konstanz von sozialen Ungleichheiten und
Machtverhältnissen fokussierte. Er beschreibt vor diesem Hintergrund Sozialisation
als Inkorporation eines Lebensstils, als einen Prozess in dem das Soziale bzw. ge-
sellschaftliche Bedingungen und soziale (Macht‐)Strukturen sich in die Körper der
Individuen einlagern (bzw. einverleibt werden) und sich der menschliche Körper
entsprechend dieser Bedingungen formt, zeigt und verhält. Bourdieu verweist dar-
auf, dass Menschen körperlich sichtbar sind, mit dem Körper handeln und andere
Menschen-Körper und Körper-Handlungen wahrnehmen und bewerten. Der Kör-
per ist folglich auch sozial, er verkörpert das Soziale. Zugleich reproduzieren Kör-
perhandeln oder Körperpraxen die sozialen Strukturen, die durch Sozialisation in-
korporiert wurden. Körperhandeln zeigt sich z.B. in einem bestimmten
Kleidungsstil, der zugleich mit der Zugehörigkeit zu einer Klasse und/oder zu einem
Geschlecht verbunden ist, die als Strukturmerkmale gelten, also als Merkmale der
sozialen Ungleichheit, die sich nicht auf andere Dimensionen der Ungleichheit

Einführung in Soziale Ungleichheiten I: Vergesellschaftung und Vergemeinschaftung

22

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

zurückführen lassen. Bourdieu stellt sich damit gegen eine einseitige Bedeutungs-
hoheit von entweder Handlungs- oder Strukturtheorien sowie gegen die häufige
Gegenüberstellung dieser Theorien in der Soziologie. Damit entwirft Bourdieu eine
relationale Theorie.

Relationale Theorien

• Soziale Strukturen und soziale Handlungen bedingen sich gegenseitig.
• Sozialisation beschreibt sozialisatorische Prozesse und hat Effekte (relativ

dauerhafte Auswirkungen) auf Individuen und Gesellschaft.

Die Inkorporation des Sozialen geschieht nach Bourdieu durch Eltern und Päd-
agog*innen, die Kinder fortwährend dazu auffordern, ihren Körper ›richtig‹, d.h.
sozial angemessen zu gebrauchen, bspw. mit Ermahnungen wie ›Sitz gerade‹, ›Mach
die Beine zusammen‹, ›Sprich nicht mit vollemMund‹, ›Was auf dem Boden liegt, ist
eklig, das kann man nicht mehr essen‹ usw. Das Soziale prägt sich zudem durch
alltägliche Routinen, Rituale und Regelmäßigkeiten der Verhaltensweisen (wie z.B.
Begrüßungsgesten) in den Körper ein und führt zu spezifischen Körperhaltungen,
Körperpraxen und spezifischem Körpergebrauch.

Dieses Körper-Wissen ist den Individuen meist nicht bewusst, es erscheint viel-
mehr selbstverständlich oder gar natürlich, was der Körper kann, macht und emp-
findet. Bourdieu analysiert, dass und wie Körperlichkeit keine angeborene Veran-
lagung, sondern eine inkorporierte soziale Disposition ist. In seiner Studie »Die
feinen Unterschiede« (Bourdieu 1987 [1979]) beschreibt er, dass der Geschmack
nicht individuell, sondern klassenspezifisch ist und durch Inkorporation (Soziali-
sation) klassenspezifisch erworben und reproduziert wird. Untersucht hat er hierfür,
wie und was in unterschiedlichen sozialen Klassen gegessen wird, wieMenschen ihre
Wohnungen einrichten, wie sie sich kleiden, welche Filme sie schauen, ob und
welche Museen sie besuchen, welche Musik sie hören und welchen Sport sie be-
treiben. Für das Frankreich der 1970er Jahre zeigt Bourdieu auf, dass die ›oberen‹
Klassen (die Bourgeoisie) einen exquisiten, kostspieligen (Luxus‐)Geschmack haben.
Sie essen bspw. teure Produkte, viel frisches Gemüse und kleine, schön angerichtete
Portionen, die manierlich verspeist werden. Während die Arbeiter*innenklasse, so
Bourdieu, deftige Eintöpfe mit viel Fleisch bevorzugt – nicht zuletzt weil sie durch
ihre körperbetonte Erwerbsarbeit viele Kalorien braucht. Bourdieu bezeichnet dies
als Notwendigkeitsgeschmack (ebd., 298 ff.). Die ›mittlere‹ Klasse (bei Bourdieu:
»Kleinbürgertum«) versucht der Bourgeoisie nachzueifern und sich damit von der
Arbeiter*innenklasse abzugrenzen, was Bourdieu als »Distinktion« (ebd., 727 f.)
beschreibt.

Jede Klasse hat also ihren Geschmack, den Klassengeschmack. Indem die einen
teure und die anderen nahrhafte Lebensmittel essen, reproduzieren sie zugleich über
ihren Geschmack die Klassenstruktur. Zugleich ist damit auch ein Machtverhältnis
verbunden, da die Bourgeoisie über dieMittel und Definitionsmacht verfügt, was als
exquisit und was als einfach gilt, wie ›man‹ Essen auftischt und ›gesittet‹ isst. Dies

1 Sozialisation und Habitus

23

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

wird sowohl von der Bourgeoisie wie auch von der ›mittleren‹ und der Arbei-
ter*innenklasse akzeptiert und als selbstverständlich anerkannt (cKap. 3).

Sozialisation als Inkorporation eines Lebensstils bedeutet nach Bourdieu die
Inkorporation von Habitus.

Habitus bezeichnet die Haltung des Individuums zu sich und der Welt, d.h. wie sich
Menschen selbst in der sozialen Welt erleben und wie sie die soziale Welt in Bezug
auf sich selbst wahrnehmen. Der Habitus ist aber nicht individuell, sondern klassen-,
alters-, und geschlechtsspezifisch. Menschen haben also nicht nur einen Habitus,
sondern sowohl einen Klassenhabitus als auch einen Geschlechts- und Altershabitus,
zudem ebenfalls damit verbunden häufig einen Berufshabitus. Mit dem Habitus
verfügen Menschen über ein Handlungsrepertoire für eine ›soziale Laufbahn‹ als
Angehörige* der Mittelschicht, als Frau* oder Mann* (oder*), als Jugendliche*, Er-
wachsene*, Senior*in und als Sozialarbeiter*in. Letztere verfügen dann über das
inkorporierte Wissen, wie sich Sozialarbeiter*innen verhalten, was sie (nicht) essen,
wie sie sich (nicht) kleiden, wie sie ihre Adressat*innen wahrnehmen usw. Indem sie
sich (weitgehend) entsprechend verhalten, reproduzieren sie zugleich die Verhal-
tensnormen für (weibliche*, männliche* oder diverse*, junge oder ältere) Sozialar-
beitende. Entsprechend werden mit dem Habitus spezifische Handlungs-, Wahr-
nehmungs- und Denkschemata inkorporiert, ebenso wie Gewohnheiten,
Lebensweisen, Wertvorstellungen, Gefühle und schließlich auch der Geschmack.
Der Habitus ermöglicht die Teilnahme an sozialer Praxis (z.B. Praxen der Sozialen
Arbeit) und durch die konkrete Teilnahme bringt er relational die soziale Praxis (der
›typischen‹ Sozialarbeit) auch hervor. In der Folge reproduziert der Habitus soziale
Ungleichheitsverhältnisse: durch geschlechtsspezifische Praxen und den Ge-
schlechtshabitus, z.B. hierarchische Geschlechterverhältnisse, oder durch klassen-
spezifische Praxen (wie des Kleidungsstils, s.o.) Klassenverhältnisse usw. Wenn zu
einem weiblichen* Habitus Emotionalität und Empathie gehört, erscheint es lo-
gisch, dass mehr Frauen* den schlechter bezahlten Beruf der Sozialen Arbeit er-
greifen. Indem dann die Mehrzahl der Sozialarbeitenden Frauen* sind, wird zu-
gleich die Logik bestätigt, wonach Frauen* emotionaler und empathischer seien.
Zugleich wird die Hierarchie zwischen schlechter bezahlten sozialen (weiblichen*)
Berufen und besser bezahlten technischen (männlichen*) Berufen aufrechterhalten.

Nach Bourdieu und Wacquant (1996, 161) ist der Habitus das »Körper gewor-
dene Soziale«. Der Habitus verkörpert das Soziale, produziert und reproduziert
das Soziale und ist gleichzeitig das Produkt des inkorporierten Sozialen. Dem
Habitus ist ein »sozialer Sinn« immanent, der die Zugehörigkeit zu bestimmten
sozialen Gruppen bzw. die Unterscheidung von anderen sozialen Gruppen u. a.
über Körperformen, Körperdarstellungen und den Umgang mit dem eigenen
Körper herstellt.

Einführung in Soziale Ungleichheiten I: Vergesellschaftung und Vergemeinschaftung

24

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

Wie der Klassenhabitus über den (Essens‐)Geschmack inkorporiert wird und zu-
gleich der Körper ein Effekt klassenspezifischer Sozialisation ist, verdeutlicht das
folgende Zitat. Verbunden ist mit Inkorporation auch ein (unbewusstes) Wissen
über die klassenspezifischen Bewertungsmaßstäbe bspw. von Ernährung und Körper
(vgl. dazu auch Barlösius cKap. 1.4):

»Der Geschmack für bestimmte Speisen und Getränke hängt im weiteren sowohl ab vom
Körperbild, das innerhalb einer sozialen Klasse herrscht, und von der Vorstellung über die
Folgen einer bestimmten Nahrung für den Körper, das heißt auf dessen Kraft, Gesundheit
und Schönheit, als auch von den jeweiligen Kategorien zur Beurteilung dieser Wirkungen;
da nicht alle sozialen Klassen auf die gleichen Kategorien zurückgreifen, lassen sich klas-
senspezifische Rangstufen der Folgen erstellen: so sind die unteren Klassen, denen mehr an
der Kraft des (männlichen) Körpers gelegen ist als an dessen Gestalt und Aussehen, nach
gleichermaßen billigen wie nahrhaften Produkten aus, während die Angehörigen der freien
Berufe den geschmackvollen Erzeugnissen, die gesundheitsfördernd und leicht sind und
nicht dick machen, den Vorzug geben. Der Geschmack: als Natur gewordene, d.h. inkor-
porierte Kultur, Körper gewordene Klasse, trägt er bei zur Erstellung des ›Klassenkörpers‹;
als inkorporiertes, jedwede Form der Inkorporation bestimmendes Klassifikationsprinzip
wählt er aus undmodifiziert er, was der Körper physiologisch und psychologisch aufnimmt,
verdaut und assimiliert, woraus folgt, daß der Körper die unwiderlegbarste Objektivierung
des Klassengeschmacks darstellt, diesen vielfältig zum Ausdruck bringt: zunächst einmal in
seinen scheinbar natürlichsten Momenten – seinen Dimensionen (Umfang, Größe, Ge-
wicht, etc.) und Formen (rundlich oder vierschrötig, steif oder geschmeidig, aufrecht oder
gebeugt, etc.), seinem sichtbaren Muskelbau, worin sich auf tausenderlei Art ein ganzes
Verhältnis zum Körper niederschlägt, mit anderen Worten, eine ganz bestimmte, die tief-
sitzenden Dispositionen und Einstellungen des Habitus offenbarende Weise, mit dem
Körper umzugehen, ihn zu pflegen und zu ernähren. In der Tat erweist sich über kulina-
rische Vorlieben, die über die gesellschaftlichen Bedingungen, unter denen sie entstanden
sind, hinaus Bestand haben können (wie in anderen Bereichen Akzent oder Auftreten), und
natürlich auch über den Gebrauch des Körpers im Arbeitsprozeß wie in der Freizeit die
klassenspezifische Verteilung der körperlichen Eigenschaften« (Bourdieu 1987 [1979],
305 ff.).

Der durch Sozialisation und Inkorporation erworbene Habitus ermöglicht und
verunmöglicht es Menschen, in bestimmten sozialen Kontexten ›mitzuspielen‹.
Diese Kontexte oder gesellschaftlichen Bereiche nennt Bourdieu Feld und führt
beispielhaft das Feld der Wissenschaft oder das Feld der Kirche an. Nicht jeder
Habitus ermöglicht es Menschen, in jedem Feld aktiv und anerkannt zu sein. Das
Feld beschreibt Bourdieu wie ein Spielfeld im Sport mit klaren Grenzen, eigenen
Spielregeln, spezifischen Zielen und verschiedenen Spieler*innen, die miteinander
konkurrierend um Macht, Ansehen und Durchsetzung ihrer Interessen kämpfen.
Ein Habitus funktioniert nur dann in einem Feld, wenn die inkorporierten Hand-
lungs-, Denk- und Wahrnehmungsschemata dem des Feldes entsprechen: »Als Er-
gebnis der Verinnerlichung der äußeren Strukturen reagiert der Habitus auf die
Anforderungen des Feldes weitgehend kohärent und systematisch« (Bourdieu &
Wacquant 1996, 39). Das bedeutet, nur mit einem sozialarbeiterischen Habitus oder
demHabitus als Adressat*in ist es möglich im Feld der Sozialen Arbeit mitzuspielen.

Um in einem Feld ›mitspielen‹ zu können und Einfluss und Macht zu gewinnen,
ist es darüber hinaus notwendig, über unterschiedliche »soziale Energie« (Bourdieu
1987 [1979], 194) zu verfügen. Diese Energie nennt Bourdieu Kapital und meint

1 Sozialisation und Habitus

25

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




