Leseprobe aus:

Isolde Charim
Die Qualen des Narzissmus

Isolde Charim

Qualen

Uber freiwillige Unterwerfung

ZSOLNAY

Mehr Informationen zum Buch finden Sie auf
www.hanser-literaturverlage.de

© 2022 Paul Zsolnay Verlag Ges.m.b.H., Wien

/.



https://www.hanser-literaturverlage.de







Isolde Charim

Die Qualen des
Narzissmus

Uber freiwillige Unterwerfung

Paul Zsolnay Verlag



Mit freundlicher Unterstitzung der Kulturabteilung
der Stadt Wien, Literatur und Wissenschaft

EN Stadt
Wien | wi

1. Auflage 2022

ISBN 978-3-552-07309-8

© 2022 Paul Zsolnay Verlag Ges. m.b. H., Wien
Satz: Nele Steinborn, Wien

Autorenfoto: © Daniel Novotny

Umschlag: Anzinger und Rasp, Minchen
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

®
MIX
Papier | Fordert
gute Waldnutzung
Ew%cocrg FSC® C083411



Inhalt

Kapitel 1
Woher rihrt unsere Freiwilligkeit? ............................. 7
Kapitel 2
Narzissmus als freiwillige Unterwerfung ..................... 27
Kapitel 3
Die neoliberale Trompete ................cccooeviiiiiiins, 50
Kapitel 4
Der Wettbewerb und sein Jenseits ............................... 90
Kapitel 5
Narziss und die Anderen ...............cccccocoiiiiiiiiii. 118
Kapitel 6
Die narzisstische »Moral« ... 163

Anmerkungen ... 213






Kapitel 1

Woher ruhrt unsere Freiwilligkeit?

Vorrede

Ausgangspunkt ist ein altes Erstaunen: Warum sind wir mit
dem Bestehenden einverstanden? Ob dieses uns zum Vorteil
gereicht oder nicht. Wir mégen hie und da murren - aber im
Grofen und Ganzen willigen wir in die Verhaltnisse ein. Frei-
willig. Woher rithrt diese Freiwilligkeit?

Die Corona-Pandemie, die mit dem Beginn dieses Schrei-
bens zusammenfiel, hat dem alten Erstaunen einen neuen
Schauplatz er6ffnet. Und auch wenn dies kein Buch tber die
Pandemie ist, konnen wir unsere Fragestellung doch von dieser
aus aufspannen.

Erinnern wir uns: Mit den so genannten »Mafinahmenc,
ob Hiandewaschen, Maskenpflicht oder Einschrinkung der So-
zialkontakte, kam die Frage auf: Warum befolgten viele, nicht
alle, aber die Mehrheit, diese Vorgaben?

Die Antworten waren vielzahlig. Man folge aus Angst.
Angst vor den Strafen, vor den Sanktionen, die mit der Nicht-
beachtung einhergingen. Das aber ist Gehorsam: Man erfiillt
eine auflere Form — eine Vorschrift, einen Befehl, einen Erlass.

Man folge aber auch aus einer anderen Angst — aus Angst
vor der Gefahr, vor dem Virus. Da kippt das Folgen - von Ge-
horsam in Vernunft. Als rationales, abwigendes Wesen, als auf-
geklarter Burger hat man Einsicht in die Notwendigkeit der
Einschrankungen. Man folgt also aus Uberzeugung — nun nicht



mehr einer vorgeschriebenen Form, sondern einem vorgege-
benen Inhalt. Einem Inhalt, der einen Giberzeugt. Generell also
gilt: Man folgt entweder einer Form, die sich durchsetzt, oder
einem Inhalt, der einen Giberzeugt.

Meistens waren es wohl Mischformen. Wer ist schon ginz-
lich ein braver Burger oder zu hundert Prozent ein autono-
mes Subjekt? Und trotzdem bleibt da etwas offen — etwas, das
eben die Pandemie sichtbar gemacht hat. Man konnte nim-
lich, vor allem zu Beginn, kaum abschatzen, was verniinftig ist
und was nicht. Was schiitzt und was nicht. Masken — erst nein,
dann ja. Schmierinfektionen, Bertihrungen von Oberflichen —
erst hochdramatisch, dann vernachlassigenswert. Zufillige Be-
gegnungen auf der Straf§e — erst bedrohlich, dann gleichgiltig.
Und trotzdem folgte man. Mit Vernunft alleine war das nicht
zu erklaren. Denn man fiigte sich auch dort ein, wo es nicht
argumentierbar war. Und trotzdem war dies auch nicht reiner
Gehorsam.

Ziel der Politik war es, das Verhalten der Menschen bis in
die kleinsten Alltagshandlungen hinein zu verandern. Deshalb
war sie darauf angewiesen, dass die Menschen mitwirkten. Wo-
her rihrte nun die Akzeptanz dieser Vorgaben? Manche Stim-
men meinten, das Verhalten der Menschen liefe sich am besten
durch positive Anreize regulieren. Also weder durch Zwang
noch durch Uberzeugung, sondern durch Manipulation. Aber
so wie unklar ist, was in solch einer Situation verniinftig ist, so
ist auch unklar, was hier als positiver Anreiz funktioniert. Alle
diese Moglichkeiten sind letztlich ungentigend. Auch eine Mi-
schung ist unzureichend. Denn ihr entgeht das zentrale Mo-
ment: die Freiwilligkeit. Freiwillig — aber nicht aus Vernunft-
grinden.

Die Ausnahmesituation hat also iiber den Anlassfall hinaus

gezeigt: Man muss die Frage anders stellen. Wenn fir ein Ge-



schehen, wenn generell fir die gesellschaftlichen Verhiltnisse
die Freiwilligkeit einer groen Menge von Menschen zentral
ist — woher riihrt dann solche Freiwilligkeit? Woher riihrt die
Freiwilligkeit von aufgekldrten Subjekten des 21.Jahrhunderts?
Das ist das Erstaunen. Und das ist unsere Frage.

La Boéties paradoxe Formel

Im Jahr 1546 oder 1548> hat der franzosische Autor Etienne de
La Boétie eine »Abhandlung iiber die freiwillige Knechtschaft«
geschrieben. Er hat damit eine vielzitierte Formel gepragt, die
Freiwilligkeit mit Knechtschaft verbindet: die paradoxe Mi-
schung eines freiwilligen Zwangsverhiltnisses.

Wie kann es sein, fragt La Boétie, dass so viele Menschen,
ganze Dorfer, Stadte, Volker, einen einzigen Tyrannen erdul-
den? Und seine Antwort lautet: Der Herrscher hat nicht mehr
Macht, als man ihm gibt. Auch der Tyrann nicht. Er hat nur so
viel Macht, wie man ihm zugesteht. Er schadet den Menschen
nur, soweit sie zu dulden bereit sind. Das Geheimnis der Herr-
schaft liege also im Einverstindnis der Beherrschten. Die Un-
terdriickten akzeptierten ihre Unterdriickung freiwillig. Das
ist die paradoxe Lektion, die La Boétie seinen Zeitgenossen
gibt. Und er ruft ihnen zu: IThr seid es, die ihn machtig macht!
Die Macht der Tyrannen ist eure Freiwilligkeit!

Um frei zu sein, mussten die Volker nur aufhoren zu dienen,
so La Boétie. Denn es stiinde in ihrer Wahl, Knecht oder frei zu
sein. Aber sie willigen in ihr Ungliick ein — mehr noch: Sie ja-
gen diesem nach.

»Wahrlich ein hochst merkwiirdiges und doch so gemeines
Phinomen«, so La Boétie.#

Warum aber unterwerfen sich Menschen — unabhingig da-



von, ob dies ihren Interessen entspricht? Vor allem aber (und
das ist die viel virulentere Frage): Warum unterwerfen sich
Menschen, wenn dies ihren Interessen nzcht entspriche?

La Boétie erklirt das paradoxe Phinomen so: Urspriing-
lich mag die Unterjochung eines Volkes gewaltsam gewesen
sein. Sobald es aber unterjocht sei, wiirde es in eine »tiefe Ver-
gessenheit seiner Freiheit verfallen« und willig dienen. Woher
aber rithrt dieses Vergessen? Wie kommt es zur Verkehrung von
Zwang in Freiwilligkeit? La Boéties Antwort auf diese Frage ist
eine ganze Auflistung.

Erstens durch Betrug und Verfiihrung. Also durch die List
der Tyrannen, die sich geschickt méichtiger Hilfsmittel bedien-
ten: Huren- und Spielhduser, 6ffentliche Spiele und Ergotzlich-
keiten, Feste mit Fleischverteilung. »So betrogen sie den Pobel,
dessen Herr immer der Bauch ist.<* Man kénnte auch sagen: Es
handelt sich um einen Tausch — aber einen schlechten Tausch.
Denn der Preis ist die Freiheit.

Zweitens aber wirke die Herrschaft durch alles, was die
Leichtglaubigkeit befordert. Vor allem durch das Brimborium
der Macht — die Pracht, die Ligen, die Religion. Durch alles
also, was die Menschen blendet.

Drittens wiirde die Freiwilligkeit durch Gewohnheit und
Erziehung befordert: Diese wiirden die Natur des Menschen,
der doch »zur Freiheit geboren ist«, deformieren. Freiwilligkeit
wire also nichts als die Deformation der natirlichen Tendenz
der Menschen zur Freiheit. Erziehung und Gewohnheit wir-
den diese Natur verschiitten, verderben — so dass sich die Men-
schen mit dem Ersatz der Freiheit, naimlich der Freiwilligkeit,
begniigen. Ein Ersatz, der ihnen durch Gewohnheit und Erzie-
hung natiirlich wird — gegen ihre angeborene »unverdorbene
Natur«. Freiwilligkeit wire demnach also der zur zweiten Na-

tur gewordene Ersatz der wahren Freiheit.

IO



Trotzdem er meint, der Eigensinn zu dienen wiirde tiefe
Wurzeln schlagen — trotzdem die (Selbst-)Versklavung zur
zweiten Natur geworden ist — trotzdem schreibt La Boétie sei-
nen Text als Aufruf; als Manifest, als Appell: »Seid entschlossen,
nicht mehr zu dienen, und ihr seid frei.« Sobald man nicht
mehr einwillige, Sklave zu sein, wire man demnach befreit. Als
lieBe sich die zweite Natur einfach abschiitteln. La Boéties Auf-
ruf an seine Zeitgenossen beruht auf zweierlei: Zum einen
denkt er die Knechtschaft als ein duferliches Verhiltnis — vor
allem dort, wo sie auf Zwang und Betrug beruht. Und zum an-
deren fithrt die Freiwilligkeit ein erstaunliches Dasein in sei-
nem Text: Sie ist nimlich abwesend. Erstaunlich fiir einen Text,
der doch von ihr handelt. Vielleicht ist die Freiwilligkeit des-
halb so abwesend in diesem Text, da sie ithm nur ein Mangel ist:
die Abwesenheit der wahren, unverfilschten, nattrlichen Frei-
heit. Freiwilligkeit ist ihm nur die deformierte, die korrum-
pierte menschliche Natur.

La Boéties Paradoxon ist ein ebenso anhaltendes wie ver-
anderbares Phinomen. Anhaltend ist es, weil wir auch heute
noch in freiwilligen Zwangsverhiltnissen leben. Verinderbar
aber ist es, weil sich mit den gesellschaftlichen Verhiltnissen
auch das verdndert, was freiwilliges Unterordnen jeweils ist.

Freiwilliges Fiigen gibt es nach wie vor — aber die Art, sich
zu figen, und das, worein man sich fugt, verindern sich. Es ist
also ein konstantes Phianomen — mit unterschiedlichen Aus-
pragungen, unterschiedlichen Intensitaten, unterschiedlichen
Arten des Zustandekommens und mit unterschiedlicher Theo-
retisierung. So geht es heute nicht um freiwillige Knechtschaft,
sondern um freiwillige Unterwerfung. Ein wichtiger Unter-
schied. Denn der Unterworfene ist nicht der Knecht eines
Herrn - er figt sich vielmehr in die Verhaltnisse. Er figt sich

ein. Im Unterschied zur Knechtschaft ist dies eine Unterwer-

II



fung, die sich selbst nicht als eine solche versteht. Sie wird viel-
mehr als Einverstindnis erlebt — als Einverstindnis mit dem
Bestehenden, als Akzeptanz der Gesellschaftsordnung. Mehr
noch. Die Freiwilligkeit dieses verkappten Zwangsverhaltnis-
ses erscheint als ihr Gegenteil: Eine Unterwerfung, die als Er-
machtigung erlebt wird. Die Wirkmachtigkeit solcher freiwil-
ligen Unterwerfung kann gar nicht tiberschatzt werden. Denn
diese ist die weitreichendste, effizienteste Form, wie eine beste-
hende Ordnung, wie bestehende Verhiltnisse gestiitzt, getra-
gen, perpetuiert werden. Mit und gegen die eigenen Interessen.

Wenn die freiwillige Unterwerfung aber ebenso anhaltend
wie veranderbar ist, dann stellt sich die Frage: Was bedeutet ei-

gentlich Freiwilligkeit? Und wo kommt diese her?

Erweiterung der Formel

Wir sind also auf der Suche nach jener Freiwilligkeit, die bei
La Boétie abwesend ist. Die bei ihm ein Aschenputtel-Dasein
fuhre. Weil sie ihm nur eine Verfallsform des »Triebs« zur Frei-
heit ist. Eine zivilisatorische Deformation, die die Natrlich-
keit des Freiheitsimpulses verschiittet.

Diese Suche ist aber keine archiologische, die im Schutt
der Zivilisation grabt. Denn dann wiirden wir ja La Boéties An-
nahme bestitigen. Diese Suche begibt sich vielmehr auf einen
Umweg — ein Umweg, der das Gesellschaftliche nicht als Defor-
mation, sondern als Moglichkeit, ja als Bedingung jener omi-
nosen Freiwilligkeit versteht.

La Boétie kommt das Verdienst zu, den Begriff geliefert zu
haben: die paradoxe Formel der freiwilligen Unterwerfung.
Aber er hat keine giiltige Definition hinterlassen. Seine Vorstel-
lung ist die Vorstellung eines entscheidungsfihigen Subjekts,

I2



das dem Tyrannen gegentbersteht. Ob dieses durch Zwang,
der zur Gewohnheit wird, durch Betrug oder durch Verfiith-
rung zur freiwilligen Unterwerfung gebracht wird — in jedem
Fall greift dies zu kurz. Denn es bleibt in all diesen Fallen ein
auflerliches Verhiltnis. Die freiwillige Unterwerfung aber be-
darf, ja sie beruht, mehr noch: sie 75t ein innerliches Verhalenis.

Wir mussen also die Frage stellen: Wie kann man sich ein
solches vorstellen? Und wo kommt dieses her?

Fir eine Antwort auf diese Frage miissen wir uns vom
Frankreich des 16.Jahrhunderts in die Niederlande des 17.Jahr-
hunderts wenden. Dort findet man bei Baruch de Spinoza eine
andere Formulierung fir die freiwillige Unterwerfung: Die
Menschen wiirden »fiir ihre Knechtschaft kimpfen, als sei es
fir ihr Heil«.®

Damit verwechseln sie nicht nur ihre Knechtschaft mit ih-
rem Heil - sie kimpfen auch noch fiir diese. Warum?

Auf den ersten Blick wiirde man sagen: Knechtschaft be-
deutet Zwang und Heil das, was man erhofft, wonach man
trachtet. Freiwillig. Nun zeigt aber Spinoza, dass die Herrschaft
des Staates sich nicht darauf beschrankt, Gehorsam zu erzwin-
gen. Sie umfasst auch alle Mittel, die Menschen dazu brin-
gen, aus freien Stiicken zu gehorchen. Entscheidend ist, dass
das fiir Spinoza keinen Unterschied macht. Ob man nun aus
Angst vor Strafe, aus Hoffnung auf Gewinn, aus Liebe zu Gott
oder zum Vaterland die Anordnungen des Souverins befolgt,
ist egal. Denn »nicht weshalb man gehorcht, sondern dass man
gehorcht, macht nimlich einen zum Untertan«.”

Die Freiwilligkeit des Handelns alleine garantiert noch
nicht, dass es nicht um unsere Knechtschaft, sondern tatsach-
lich um unser Heil geht. Denn freiwillig mag man zwar aus er-
genem Ermessen handeln — aber das bedeutet noch nicht, dass

man auch nach ezgenem Recht handelt und nicht nach dem des

3



Staates, so Spinoza. Die Freiwilligkeit verandert also nicht die
Tatsache, dass es sich um eine Unterwerfung handelt. Entschei-
dend ist namlich, so Spinoza, dass Gehorsam nicht das dufSer-
liche Handeln, sondern »die innere Haltung des Gemtits« ist.
Hier ist es — das innere Verhiltnis, das wir gesucht haben. Und
dieses besagt: Freiwilligkeit bedeutet, die Anordnungen nicht
nur zu befolgen, sondern dies auch mit »ganzem Herzen« zu
tun. Deshalb muss man weiter gehen und sagen: Die Freiwil-
ligkeit mindert nicht die Tatsache der Unterwerfung. Ganz im
Gegenteil: Sie steigert diese vielmehr. So kommt Spinoza zu
dem Schluss: Die grofste Herrschaft tibt aus, »wer Gber die Her-
zen seiner Untertanen regiert«.

Uber die Herzen regieren heif3t aber, die Affekte lenken —
Leidenschaften wie Liebe, Hass, Verachtung ausrichten. Etwa
auf den Kampf fiir die eigene Knechtschaft, die uns als Heil er-
scheint. Die wesentliche Richtung fiir die Leidenschaften aber
ist die auf den Souverin.

Und hier ndhern wir uns dem, was Spinoza »das letzte Ge-
heimnis einer monarchischen Regierung« nennt: Die Unter-
tanen verwechseln nicht nur ihr Heil mit ihrer Knechtschaft.
Sie verwechseln nicht nur ihre Unterwerfung mit ihrer Freiwil-
ligkeit. Sie verwechseln auch ihren Monarchen mit Gott.

Und das gibt uns — nach dem inneren Verhaltnis — das
nichste entscheidende Stichwort fiir die freiwillige Unterwer-
fung. Denn Prototyp einer solchen Unterwerfung ist fir Spi-
noza die Religion. Insbesondere der Glaube an den monotheis-
tischen Gott. Abstrakt, als reine Notwendigkeit verstanden,
kann dieser unsichtbare Gott die Herzen nicht bewegen. Er er-
greift die Gemiter nur, wenn er zu einer Vorstellung wird —
wenn er also in eine Form gebracht wird, die das Gemiit fassen
kann. Wenn er als Regent, als Konig, als Gesetzgeber vorgestellt

wird, »mitleidig, gerecht« — mit menschlichen Eigenschaften

14



also. Kurzum — Gott rithrt die Herzen, wenn er als Mensch, als
idealisierter Mensch, gefasst, und damit fassbar wird. Erst diese
anthropomorphe, diese menschliche Gestalt der Autoritit
spricht zu den Herzen. Erst die Vorstellung des alten Manns
mit weifem Bart bewegt die Gemiiter und befordert den Ge-
horsam, um den es geht: den Gehorsam aus vollem Herzen —
jene Unterwerfung, die man nicht als solche empfindet. Denn
diese menschliche Vorstellung erzeugt das zentrale Moment
der Freiwilligkeit: das »personliche Verhiltnis«® zur Autoritit.
Nur zu einem personalisierten Gott hat man ein personliches
Verhaltnis von Liebe. Nur ein solcher Gott liebt mich. Und nur
ein solcher liebt mich. Das bedeutet: Nur er liebt mich »vor al-
len anderen«, wie Spinoza es nennt. Ein entscheidender Punke.
Denn das bedeutet: Er sieht mich. Er meint mich. Und dieses
Gemeint-Sein ist die Triebkraft der freiwilligen Unterwerfung,
des Folgens aus ganzem Herzen — die weit Gber alle rein dufSer-

lichen Vorstellungen von Betrug oder Verfihrung hinausgeht.

Wir halten fest: Im Zentrum der freiwilligen Unterwerfung
steht also dieses innere Verhaltnis — das personliche Verhalenis
zu Gott, zu einer Autoritit. Der franzdsische Philosoph Louis
Althusser hat dieses Verhiltnis in den 1970er Jahren in einen
niichternen Begriff tibersetzt: Er nannte es eine Anrufung.?

Was ist das?

Anrufungen gibt es sowohl im religiésen Zusammenhang
als auch auflerhalb — in allen Fillen aber meint es dasselbe: die
Ur-Szene der freiwilligen Unterwerfung. Auch wenn sie verall-
gemeinert, sakularisiert ist, bleibt doch die Religion das Mo-
dell fiir eine solche Anrufung,

Ublicherweise sagt man: Der Glaubige ruft Gott an. Dazu
aber muss man schon an diesen glauben. Muss glauben, dass

dieser einen erhoren kann. Man muss also schon ein Glauben-

5



der sein. Das ist also eine sekundare Anrufung. Die primare An-
rufung aber ist der Vorgang, die solcher Hinwendung zu Gott
vorausgeht. Diese ist der Ruf, der an uns ergeht. Im genannten
Fall wire es der Ruf Gottes, der den Glaubigen erreicht.

Es ist dies ein zugleich hochst imaginarer und ein hochst
realer Vorgang. Imaginar ist er, weil er von einer vorgestellten,
imaginierten Autoritit ausgeht — diese kann Gott, der Souve-
ran, der Staat, die Nation, der Vater (als Instanz) oder auch ein
abstraktes Prinzip sein. Diese sind alle von unterschiedlicher
Natur, aber in der Anrufung werden sie alle zu einer vorgestell-
ten, imaginaren Autoritit — zu einem anthropomorphen gro-
Ben Subjekt, dessen Ruf an all die kleinen Subjekte ergeht, die
wir sind — ob Glaubige, Staatsbiirger oder Kinder. Die Autoritit
wird jeweils zum SUBJEKT.® Dieses SUBJEKT ruft seine Sub-
jekte. Wie der alte Mann mit dem weiflen Bart seine Schifchen.

Dieser Ruf ist nicht nur ein wortlicher Ruf, sondern ein ge-
samtes institutionelles Arrangement, eine gesamte praktisch-
ideologische Anordnung — ein Ganzes von Institutionen, Sym-
bolen, Praxen, Ritualen, Zeremonien, Formen, Traditionen,
durch die hindurch der Ruf sich bahnt, artikuliert, zirkuliert,
bis er das Subjekt trifft. Ein ganzes Universum, das man als
Ideologie bezeichnen kann.

Dieser Ruf beginnt mit der Geburt (oder schon davor),
wenn in den Familien Name, Platz und Identitit des Neuge-
borenen als erste Einfithrungen in die Gesellschaft bestimmt
werden. Der Ruf setzt sich dann fort — in Schulen und Ausbil-
dungsstitten. Er weitet sich aus zu einem ganzen Chor von Ru-
fen: zum Ruf der religiosen Institutionen, zum Ruf der politi-
schen Organisationen, zum Ruf der kulturellen Formen und
Instanzen. Jeder Ruf ist das Angebot, die Mdglichkeit, die Aus-
stattung mit einer konkreten Identitit, mit einem konkreten

Platz. Manchmal erginzen sie sich. Manchmal widersprechen

16



sie sich aber auch. Was beim Einzelnen dann eine Lebenskrise
auslosen kann. Solche Rufe konnen von tiberallher kommen.

James Joyce hat diese Vielstimmigkeit der Rufe beschrie-
ben, wenn dem Kdunstler als jungem Mann »unentwegt die
Stimmen seines Vaters und seiner Lehrer in den Ohren (klan-
gen), die ihn ermahnten, vor allem immer ein Gentleman zu
sein, und ihn ermahnten, vor allem immer ein guter Katholik
zu sein. (...) Als der Turnsaal eroffnet worden war, hatte er eine
weitere Stimme gehort, die ihn ermahnte, stark und ménnlich
und gefeit zu sein, und als die nationale Erweckungsbewegung
langsam auch im College spirbar geworden war, hatte noch
eine weitere Stimme ihn beschworen, seinem Vaterland treu
zu sein und daran mitzuwirken, ihrer hingesunkenen Sprache
und Tradition wieder aufzuhelfen. In der profanen Welt wiirde,
wie er es voraussah, eine weltliche Stimme ihn beschworen,
mit all seinem Streben und Tun dem gesunkenen Stand seines
Vaters wieder aufzuhelfen, und in der Zwischenzeit mahnte
die Stimme seiner Schulgefihrten ihn, ein anstindiger Kame-
rad zu sein, andere vor Blamage zu bewahren oder sie rauszu-
hauen und sich nach besten Kraften daftr einzusetzen, schul-
freie Tage zu erwirken.«"

Der Ruf richtet sich also an uns. Er adressiert uns. Er er-
reicht uns, wenn wir ihn vernehmen. Wenn wir dem Ruf fol-
gen. Wir folgen ihm aber nicht, wie wir einem Befehl folgen.
Wir folgen ihm, indem wir ihm antworten. Indem wir sagen: Ja,
das bin ich. Der bin ich. Genau der. Dann Gibernehmen wir un-
seren Namen, unseren Platz, unsere Identitat. Dann tuberneh-
men wir jenen Namen, den das SUBJEKT uns anbietet. Dann
tibernehmen wir jene Identitit, die es uns prasentiert. Dem Ruf
folgen heift also zum Ich werden, zu einem bestimmten Ich.
Heift zum Subjekt eines SUBJEKTS werden — eines jeweiligen
SUBJEKTS, denn dieses kann im Laufe des Lebens wechseln.

17



Wir haben gesehen — Gott, der Souverin, der Staat, die Nation,
der Vater, alle konnen die Position des Rufenden einnehmen.
Aber ebenso auch die Revolution, die Tugend oder die Avant-
garde. Der Anrufung ist es egal, welchen Namen das SUBJEKT
tragt. So wie es ihr egal ist, ob sie uns zum Glaubigen, zum
Sohn, zur Tochter, zum Staatsburger, zum Rebellen macht. In
jedem Fall bildet eine Anrufung die jeweilige Ur-Szene unserer
Identitit und damit unserer freiwilligen Unterwerfung — einer
Unterwerfung, die wir eben nicht als solche erleben. Sondern
als einen Ruf, dem wir freiwillig folgen. Den wir ibernehmen.
Den wir als unseren erkennen. Von dem wir uns gemeint fith-
len. Die Art kann wechseln, aber die Tatsache der Anrufung, die
Tatsache, dass wir einem Ruf — irgendeinem - folgen, begleitet
uns ein Leben lang. Ob in Kontinuitat oder in Disruption mit
friheren Anrufungen.”

Wenn wir uns an Spinozas paradigmatisches Beispiel der
Religion erinnern, dann zeigt schon eine kursorische Betrach-
tung, wie sich die religiése Anrufung im Laufe der Zeit ver-
andert.

Als in unseren Breiten das Christentum als Staatsreligion
vorherrschend war, waren simtliche gesellschaftliche Institu-
tionen Zirkulationssphéren dieser religiosen Anrufung. Da
ergingder religiose Rufin den Familien ebenso wie inden Schu-
len.Da bestimmte er die Identitit ebenso wie die Lebenswelt —
etwa durch den Kalender: Er taktete die Zeit in heilige und
profane, Arbeits- und freie Zeiten. Er begleitete die Lebenssta-
tionen: von der Taufe Gber Initiationsformen bis hin zur Ehe
und zum Tod.

Heute, wo sich die religidsen Bekenntnisse und Formen
vervielfachen, vervielfachen und spezifizieren sich sowohl die
Rufe (sie zielen nicht mehr auf alle, sondern auf spezifische

Gruppen) als auch deren institutionell-ideologische Zirkulati-

18



onsspharen. So versuchen etwa minoritire religiose Commu-
nitys, ihren Ruf in ihren abgeschirmten Bereichen durchzuset-
zen — ebenso wie sie versuchen, sich als besondere Stimme an
allgemeinen ideologischen Schauplitzen, etwa den Schulen,
vernehmbar zu machen.

Aber die Tendenz, dass gesellschaftliche Anrufungen sich
multiplizieren — und das nicht nur im religiésen, sondern in al-
len Bereichen -, tut dem Konzept selbst keinen Abbruch. Die
Anrufung ist nach wie vor die Art, wie Identitat, wie freiwil-
lige Unterwerfung hergestellt wird. Anders gesagt: Die Anru-
fung ist ein steter Mechanismus und kennt zugleich unendli-
che Variationen.

So konnen sich auch abstrakte Prinzipien in einen Ruf ver-
wandeln. Prinzipien wie Gerechtigkeit oder Liberté, Egalité,
Fraternité. Aber auch Vernunft, Hedonismus oder Freiheit — al-
les kann zu einer Anrufung werden. In diesen Fillen zu einer
sakularen Anrufung.

Wird ein abstraktes Prinzip zu einem Ruf,dann erfihrt auch
dieses eine anthropomorphe Wende: Es wird zu einem SUB-
JEKT. Es leiht sich also eine »menschliche« Form, beziehungs-
weise diese wird ihm verliechen. Es ist wie bei jenen antiken
Gottern, die man »Themengoétter« nennen kdnnte, wo einem
Prinzip ein Gott, eine gottliche Gestalt zugeordnet wird — wie
etwa Athene der Weisheit, Aphrodite der Liebe, Justitia der Ge-
rechtigkeit. Diese stellen das Prinzip dar, sie »verkdrpern«es ge-
wissermaflen. Soweit man das von einer Gottheit sagen kann.

Es mag absurd klingen, die antiken Gotter zur Erliuterung
der sakularen Anrufung heranzuziehen. Aber es hat durchaus
ein Fundament in der Sache. Denn eine Anrufung ist nie ganz-
lich sakular. Auch ohne antike Gotter.

Von einem abstrakten Prinzip kann nur dann ein Ruf aus-

gehen, wenn es zum Ideal wird — dem weltlichen Pendant der

9



gottlichen Gestalt. Denn das Ideal ist eine sikulare Uberho-
hung. Selbst so grundlegend sakulare Prinzipien wie die Au-
tonomie oder die Vernunft verwandeln sich dabei. Sie werden
zum Glauben. Verninftig sein ist etwas anderes als an die Ver-
nunft glauben. Letzteres bedeutet: Die Vernunft wird in ein
imagindres SUBJEKT verwandelt, von dem ein Ruf ausgeht.
Ein solches SUBJEKT ist das Prinzip in seiner Reinform: das
Ideal der Vernunft. Als solches ist es zugleich MafSstab und Vor-
stellung eines idealen Typus.

Es gibt Prinzipien, deren Ideale fordernd fiir das Subjekt
sind — etwa die Pflicht. Und es gibt Prinzipien, deren Ideale
ein Versprechen bergen — etwa die Autonomie oder der He-
donismus. In jedem Fall aber erreichen sie das Subjekt als Ruf.
Das heifSt: Das Ideal eroftnet ein personliches Verhaltnis zu ei-
nem abstrakten Prinzip. Nicht nur fithlt sich das Subjekt, das
den Ruf vernimmt, gemeint: Du bist ein verniinftiges Subjekt.
(Eher: Du sollst ein verntnftiges Subjekt sein.) Oder: Du bist
ein geniefendes Subjekt. Das personliche Verhiltnis hat auch
eine affektive Dimension: Liebe und Hass werden hier zu Lob
und Tadel. Die Wirkung ist nicht geringer.

Jetzt verstehen wir auch, dass die freiwillige Knechtschaft von
La Boéties Subjekten bedeutet, dass sie dem Ruf ihres Tyran-
nen gefolgt sind, dass sie ihn erhort haben. Erst dann, erst wenn
man sich als Subjekt des SUBJEKTS versteht, erst wenn man in
diese Art von personlichem Verhaltnis eingetreten ist — so per-
sonlich, dass es uns durchdringt, dass es unsere Identitit bil-
det —, erst dann kann man von Freiwilligkeit sprechen.

Wie ist nun dieses personliche Verhaltnis zu einem SUB-
JEKT zu denken, wenn dieses mein Gemiit nicht nur rihrt,
sondern gewissermaffen auch formt? Wenn diese Autoritat
meine Freiwilligkeit prage? Ist die Freiwilligkeit dann Folge

20



meiner Unterwerfung — oder ist die Unterwerfung Folge mei-
ner Freiwilligkeit?

Tatsachlich lisst sich diese Frage so nicht beantworten.
Denn es handelt sich um eine Schleife: Die Autoritit anerken-
nen, ihrem Ruf folgen — also sich unterwerfen, verwandelt uns.
Es macht uns zu Subjekten, die eine bestimmte Identitat ha-
ben - die handeln kénnen. Die Unterwerfung macht uns also
zu Handelnden, die entscheiden konnen, ob sie einem Ruf fol-
gen, sich also freiwillig unterwerfen, oder nicht (und damit ei-
nem anderen Ruf folgen). Man muss jemand sein, um sich zu
unterwerfen — und man muss sich unterwerfen, um jemand
Bestimmter zu werden (oder ebendies zu verweigern — dann
aber wird man zu jemandem Anderen).

Die Freiwilligkeit ist also nicht »nattrlich« — wie La Boé-
ties Freiheitstrieb —, sondern muss hergestellt, gebildet werden.
Durch eine Anrufung. Insofern ist sie ein gesellschaftliches Pro-
dukt — und eben keine gesellschaftliche Deformation. Freiwil-
ligkeitist nicht die Eindeutigkeit einer einfachen Zustimmung,
sie ist die Zweideutigkeit eines paradoxen Verhaltnisses — der
freiwilligen Unterwerfung. Darin folgen wir La Boétie. Aber
das Verhiltnis, auf dem die freiwillige Unterwerfung beruht, ist
das personliche Verhaltnis zur Autoritat. Dieses ist eine starke
Bindung - geradezu eine Verstrickung.

Man ist tber ein liebendes Verhiltnis mit der Macht, die ei-
nen unterwirft, verbunden. Spinozas »Herrschaft iiber die Her-
zen« ist ein Zugriff, dem man nicht so leicht entgeht. Deshalb
lasst sich auch nicht so leicht ein Ausgang aus solcher freiwil-
ligen Unterwerfung finden. Freiwillige Unterwerfung — das ist
eine Verstrickung, die sich nur sehr schwer auflosen lasst.

La Boétie konnte seinen Aufruf, die Ketten abzuwerfen,
schreiben, weil er das Verhaltnis zur Macht rein dufSerlich ge-
fasst hat. Ein duf8erliches Verhaltnis lasst sich abschitteln. Tat-

21



sichlich aber kimpfen die Menschen fiir ihre Ketten, »als sei es
fir ihr Heil« — weil sie diese Ketten verinnerlicht haben. Mehr
noch: weil diese Ketten sie grundlegend an »ihr« SUBJEKT und
damit an »ihre«eigene Subjektivitit binden.

Ist das also die Formel der freiwilligen Unterwerfung: ein
personliches Verhaltnis zu einer anthropomorphen, zu einer
personalisierten Autoritat?

Nicht ganz: Denn damit wére ein Moment der freiwilli-
gen Unterwerfung noch nicht benannt — ihre gesellschaftliche
Funktion.

Die vollstindige Formel der freiwilligen Unterwerfung ist —
leider — noch etwas komplizierter. Sie lautet:

»Die Ideologie reprisentiert das imaginire Verhaltnis der
Individuen zu ihren realen Existenzbedingungen.«

Ein Ungetim von einem Satz. Dieser steht wie ein Mono-
lith in einem Fragment, in einem Textfragment.” Dieser Satz
ist eine Zumutung. Und doch ist er nichts anderes als die behi-
bige Formel der freiwilligen Unterwerfung. Es bleibt also nichts
tbrig, als den Monolithen abzutragen, den Satz zu zerlegen.

Dazu muss man zuerst festhalten: Der Gegensatz von real
und imaginar entspricht nicht dem Gegensatz von Wirklich-
keit und Schein, von Realitat und Illusion. Ebenso wie er nicht

den Gegensatz von materiell und ideell meint.

22



