1. Einfithrung
1.1.  Problemstellung

1.1.1. Die Semantiken des Prokne-Mythos

Der Fokus dieser Arbeit liegt auf dem in der griechischen und romi-
schen Literatur der Antike verbreiteten Prokne-Mythos, einer Spuren-
suche nach seinen ersten literarischen Zeugnissen sowie vor allem auf
der Untersuchung seiner literarischen Ausdifferenzierungen bei den
drei attischen Tragikern Aischylos, Sophokles und Euripides' und bei
dem romischen Dichter Ovid.?

Bei dem Prokne-Mythos handelt es sich um eine aitiologische Er-
zahlung, die in eine mythische, unbestimmte Vergangenheit projiziert
wird. Die Aitiologie erklért ein Naturphdnomen: den Gesang der Nach-
tigall. Der narrative Kern des Mythos besteht aus der Verwandlung ei-
ner Mutter namens Prokne in eine Nachtigall, die den Tod ihres eigenen
Sohnes verschuldet hat und diesen ewig beklagt. Der Tod des Sohnes
und Proknes Rolle dabei sind unterschiedlich ausgestaltet, wie hier im
folgenden Absatz gezeigt wird. Es gibt einen starken Kontrast zwischen
einer durch diistere Gewalt, Tduschung und Subversion der Familien-
ordnung gekennzeichneten mythischen Urzeit und der Lieblichkeit, der
Melancholie, sowie der schieren Virtuositit eines natiirlichen Phéno-
mens — dem Gesang der Nachtigall —, dessen Ursprung der Mythos er-
lautert. Die Nahtstelle zwischen dem Mythos und der Natur wird durch
eine Verwandlung, die als Zeichen der inneren Transformation der
Mutter dient, illustriert. Die Gewalt wird zur Reue, der Zorn zur Klage.
Der Gesang der Nachtigall kann als eine ewige Klage und gleichzeitig

! Aischylos, Sophokles und Euripides sind nicht die einzigen Tragiker, die mit Prokne
und ihrem Mythenkreis umgegangen sind. Wir wissen von einem Scholion zu Aris-
tophanes (Sch. in Ar., Av. 281, S. 217 Diibner), dass Philokles eine Tetralogie iiber die
Pandioniden geschrieben hat; iiber Karkinos’ Tereus (fr. 70.4 Snell) haben wir keine
sicheren Informationen (siche Monella 2005, 137-140; Casanova 2006, 175). Das vor-
handene Material ist in jedem Fall nicht ausreichend, um eine Untersuchung dariiber
anzustellen. Daher wird sich meine Dissertation auf Aischylos, Sophokles und Euripi-
des konzentrieren.

2 Die Untersuchung von Ovids Fassung (Met. VI 424-674) schliefit an die Arbeit in
einem gesonderten Teil (Appendix) an.



14 Einfiihrung

als einer der melodidsesten Kldnge aus dem Tierreich angesehen wer-
den.?

In den meisten Fillen ist die Nachtigall somit mit einem Mythos
iiber eine Mutter verbunden, die ihren Sohn tétet. In diesen Fillen gilt
der Gesang des Vogels als Klage fiir das getotete Kind. Manchmal be-
ziehen sich die semantischen Facetten dieses Mythos jedoch auch auf
den Dichter oder auf dessen Gedichte. Andernorts ist der Vogel ein
gliicklicher Sénger des Friihlings. Bisweilen wird auch die Musikalitét
des Gesangs betont. Der eigentliche Gesang des Vogels ist neutral und
kann gleichermafen mit all diesen Interpretationen in Verbindung ge-
bracht werden.* Der kleine Korper der Nachtigall steht in Kontrast zu
ihrer méchtigen Stimme. Die Nachtigall beherrscht musikalische Kunst
geradezu perfekt und kann eine erstaunliche Vielfalt an musikalischen
Effekten erzeugen: Eine grofle Auswahl an Tonhohen und Lautstérken,
sehr lange und sehr kurze Tone, kurz gesagt alles, was der Mensch in
seinem Einfallsreichtum mit Hilfe von Blasinstrumenten hervorbringen
kann. Nach Plinius dem Alteren bekommen die jungen Nachtigallen
Gesangsunterricht von den dlteren Tieren und diese Vogel veranstalten
mit so groBem Eifer musikalische Wettkdmpfe, dass der Verlierer
manchmal sogar an seinen Anstrengungen stirbt:’

Lusciniis diebus ac noctibus continuis XV garrulus sine intermissu cantus
densante se frondium germine; non in novissimis digna miratu ave. Primum
tanta vox tam parvo in corpuscolo, tam pertinax spiritus; deinde in una per-
fecta musica scientia: modulatus editur sonus et nunc continuo spiritu tra-
hitur in longum, nunc variatur inflexo, nunc distinguitur conciso, copulatur
intorto, promittitur revocato, infuscatur ex inopinato, interdum et secum
ipse murmurat, plenus, grauis, acutus, creber, extentus, ubi uisum est, vi-
brans, summus, medius, imus. Breviterque omnia tam parvulis in faucibus,
quae tot exquisitis tibiarum tormentis ars hominum excogitavit; ut non sit
dubium hanc suavitatem praemonstratam efficaci auspicio, cum in ore Ste-
sichori cecinit infantis. Ac ne quis dubitet artis esse: plures singulis sunt
cantus, nec iidem omnibus, sed sui cuique. Certant inter se, palamque ani-
mosa contentio est. Victa morte finit saepe vitam spiritu prius deficiente
quam cantu. Meditantur aliae iuueniores verusque, quos imitentur,

3 Siehe Monella 2005, 221.

4Siehe Chandler 1934, 78.

3> Diese Stelle aus der Natutalis historia wird nach der Ausgabe von Mayhoff (2002)
zitiert.



Problemstellung 15

accipiunt; audit discipula intentione magna et reddit, vicibusque reticent:
intellegitur emendatae correptio et in docente quaedam reprehensio (Plin.,
HN X 81-83).6

Somit hat der Rezipient zuweilen die Gelegenheit, sich von der Bruta-
litdt des Mythos weg, hin zu den Passagen zu wenden, die die Lieblich-
keit des Vogels zeigen. In diesen wird die Schonheit des Gesangs be-
tont, und der Mythos selbst wird manchmal fast vergessen, wobei die
Tatsache bestehen bleibt, dass der Gesang immer noch als Klage gilt.’
Es gibt Hinweise darauf, dass der Gesang der Nachtigall auch als froh-
lich interpretiert wurde. In einer Passage in Platons Phaidon behauptet
Sokrates, dass kein Vogelgesang als Ausdruck von Schmerz betrachtet
werden sollte, nicht einmal derjenige der Nachtigall, der Schwalbe oder
des Wiedehopfes: Da diese Vogel in Verbindung mit Apollon stehen,
sind sie Seher und kdnnen somit die guten Dinge vorhersehen, die sie
im Hades erwarten, und sich darauf freuen (84e3-85b7).% In der

% Die Nachtigallen geben einen geschwiitzigen, fiinfzehn Tage und Néichte andauernden
ununterbrochenen Gesang von sich, wenn die Zweige dicht belaubt sind. Der Vogel
gehort nicht den letzten an, die bewundernswert sind. Zuerst eine so groffe Stimme in
einem so kleinen Korperchen und ein so langanhaltender Atem, danach die in einem
einzigen Wesen vollendete musikalische Fihigkeit: Melodisch wird der Klang entwi-
ckelt und mal in ununterbrochenem Atem ausgehalten, mal durch Modulieren gewech-
selt, mal durch Aussetzen gegliedert, durch Trillern verbunden, mit in sich gezogenem
Atem von sich gegeben, unerwartet geddmpft. Zuweilen murmelt sie mit sich selbst. Der
Gesang ist voll, stark, scharf, schnell, gedehnt, wenn es ihr angebracht erscheint, tril-
lernd in der Héhe, Mitte und Tiefe. Kurz gesagt, liegt in einer so kleinen Kehle alles,
was die Kunst der Menschen mit so vielen hochentwickelten Floteninstrumenten er-
dacht hat, sodass es unstrittig ist, dass diese Anmut durch ein wirkungsvolles Vorzei-
chen vorausgesagt wurde, als eine Nachtigall im Mund des kleinen Stesichoros sang.
Und damit niemand daran zweifle, dass es sich um Kunstfertigkeit handelt: Jede ein-
zelne Nachtigall verfiigt iiber mehrere Gesdnge und diese sind nicht bei allen gleich,
sondern jede hat ihre eigenen. Sie wetteifern untereinander und ihr hitziger Streit findet
offentlich statt. Die besiegte Nachtigall beendet héufig ihr Leben und stirbt, indem ihr
eher der Atem ausgeht als der Gesang. Andere jiingere iiben und erlernen die Melodien,
die sie nachsingen sollen. Die Schiilerin hort mit grofser Aufmerksamkeit zu und wie-
derholt, und so schweigen sie abwechselnd: Die Verbesserung der Getadelten und ein
gewisser Tadel vonseiten der Lehrenden werden bemerkt. [Alle Ubersetzungen in der
vorliegenden Dissertation stammen von der Verfasserin].

7Siehe Chandler 1934, 80.

8 Siehe Chandler 1934, 81; Casertano 2015, 333-334 (zum selben Passus siche auch
Burnet 1911, 84-85; Rowe 1993, 201-202; Frede 1999, 77-78; Trabattoni 2011, 129).
Ein Gedicht von Meleagros von Gadara (AP IX 363) zeigt die Erneuerung der



16 Einfiihrung

griechischen Literatur ist des Weiteren belegt, dass die Nachtigall im
Friihling lieblich singt und dabei als Inspiration fiir den Gesang des
Dichters beziehungsweise einer Figur dient (vgl. z.B. Od. XIX 518-
524; Soph., El. 147). Einige Gedichte, deren Hauptthema die im Gesang
gezeigte musikalische Virtuositét ist, schreiben der Nachtigall keine
Emotion zu, sei sie frohlich oder traurig. So haben Dichter ver-
schiedenste Arten von Material im Gesang der Nachtigall gefunden.
Die Interpretationen, welche sie diesem gegeben haben, veranschauli-
chen einerseits die Beharrlichkeit bestimmter Traditionen und anderer-
seits die unerschopfliche Vielfalt der poetischen Phantasie und der po-
etischen Emotionen.’

Das Interesse der Autoren, die sich mit dem Mythos der Nachtigall
beschéftigen, konzentriert sich vor allem auf die Aufnahme einzelner
Aspekte des Mythos, um diesen zu einer Veranschaulichung der Ge-
walt, des Schmerzes, des Gesangs und sogar des Patriotismus werden
zu lassen. Schon bei seinem ersten Erscheinen in der griechischen Lite-
ratur wurde der genannte Mythos nicht ganz erzihlt, sondern nur er-
wiahnt (Od. XIX 518-524). Auf Grund der relativ knappen Zeugnisse
beziiglich des Mythos kann man also nur Hypothesen iiber den genauen
Inhalt seiner verschiedenen Fassungen aufstellen.!” Die Figur der Nach-
tigall, die nach den tragischen Ereignissen in ihrem menschlichen Le-
ben durch die Verwandlung der ewigen Klage in einen traurig-melodi-
O0sen Gesang einen schmerzhaften, unwirklichen Frieden in ihrem
tierischen Zustand erreicht hat, faszinierte die griechischen Dichter
schon immer und brachte so den Topos der dnddv Movacdv hervor, der
sich immer wieder in unterschiedlicher Weise auf den Dichter, seine
Kompositionen und den poetischen Gesang bezieht.!!

Vegetation im Friihling, die Aktivitdt von Hirten und Seeméannern und den Gesang der
Nachtigallen und anderer Vogel. Dabei sagt Meleagros nicht ausdriicklich, dass der Ge-
sang der Nachtigall freudig ist, dies kann jedoch aus dem freudigen Ton des gesamten
Gedichtes nahezu sicher abgeleitet werden.

9 Siehe Chandler 1934, 84.

10 Siehe Monella 2005, 13.

11 Siehe Monella 2005, 15.



Problemstellung 17

Vor diesem Hintergrund ist es das Anliegen dieser Arbeit, die aiti-
ologischen und semantischen Facetten zu untersuchen, die der Prokne-
Mythos in einem ausgewéhlten Corpus, nimlich den Tragddien der
klassischen Zeit, prasentiert.

1.1.2. Der Prokne-Mythos als Paradigma in der tragischen Dichtung
Innerhalb eines rein mythographischen Kontextes (vgl. [Apollod.],
Bibl. 111 14.8; Lib., Narr. XVIII 2) ist alles, was nach Proknes Verwand-
lung in eine Nachtigall stattfindet, nur ein faszinierendes Nachspiel auf
das Familiendrama und von eher marginaler Bedeutung.'? Somit ist
auch der Gesang der Nachtigall als ein mythographisch nicht besonders
wichtiges Element zu sehen. Wie jedoch gezeigt werden soll, verwen-
den die Tragiker dieses mythographisch irrelevante Detail, um daraus
ein Paradigma ihrer Dichtung oder der Klage der Figuren ihrer Dramen
zu machen. In einer Betrachtung der Tragodien als Hypertexte' be-
kommt der Gesang der Nachtigall also eine bemerkenswerte valorisa-
tion'*. Wenn man die tragischen Texte, welche auf den Prokne-Mythos
verweisen, eingehender untersucht, scheint der Gegenstand ihrer Ge-
dankenfiihrung nicht einfach der durch den Tod verursachte Schmerz
zu sein, sondern die Bezichung zwischen Dichtung und Trauer. Damit
wird impliziert, dass die Dichtung aus einem traurigen Ereignis heraus
entstehen muss, um ein gewisses lyrisches Niveau zu erreichen. Die
Dichtung, die die Beziehung zur Trauer am besten zeigt, ist die Trago-
die. Mit der Erwdhnung des Prokne-Mythos gelingt es daher den Tra-
gikern, die besondere Fahigkeit ihrer eigenen Dichtung zur Verherrli-
chung der Trauer darzustellen.

In den tragischen Texten, die auf den Prokne-Mythos verweisen,
sind zwei verschiedene Lesearten zu finden, die jedoch eng miteinander
verflochten sind: Die eine basiert auf dem archetypischen Thema des
Schmerzes, die andere auf dem des Gesangs.!> Die Nachtigall, welche
ihr eigenes Leiden besingt, kann in einigen Féllen zu einem typischen
Bild des Dichters und seiner Dichtung werden. Darin lésst sich ein

12 Siehe Monella 2005, 222.

13 Zur Betrachtung der Tragddien als Hypertexte siehe § 1.2.4.
14 Das heiBt Aufwertung (Genette 1993, 483).

15 Siehe Monella 2005, 237.



18 Einfiihrung

metapoetisches Bild sehen, welches die liber sich selbst reflektierende
Dichtung darstellt.

Die Klage der Nachtigall entfaltet sich in der Form des poetischen
Gesangs. Proknes emotionale Reaktion muss mit der Zuriickhaltung,
welche aus ihrem sozialen Status resultiert, in Verbindung gebracht
werden. Etwas Ahnliches ist in der tragischen Dichtung beobachtbar:
Der grofBite vorstellbare Schmerz wird mit hohen und bewegenden T6-
nen dargestellt und somit veredelt. Denn der Mythos der Nachtigall
scheint vor allem wegen der melancholischen Anmutung ihres Gesangs
fiir die lyrische Dichtung duBerst geeignet zu sein. Da sich also der un-
ertragliche Schmerz und der Gesang, die von der tragischen Dichtung
vereint werden, durch den Prokne-Mythos gleichsetzen lassen, ist es
kaum tiiberraschend, dass dieser Mythos am haufigsten beispielhaft in
Tragddien genannt wird. Fiir die Griechen klang der Gesang der Nach-
tigall wie ein Klagegesang. Aulerdem wurde es als das von einer Mut-
ter in ewiger Trauer gesungene Klagelied {iber den durch sie verschul-
deten Tod ihres eigenen Sohnes wahrgenommen. Somit wird Kklar,
warum der Prokne-Mythos mit der tragischen Dichtung eng verbunden
zu sein scheint.

Der narrative Kern des Prokne-Mythos besteht, funktional gese-
hen, aus einer bereits vollstindigen Geschichte, die wie folgt skizziert
werden kann: Nachdem Tereus seine Schwigerin Philomela vergewal-
tigt und ihr die Zunge herausgeschnitten hat, sendet die stimmlose Frau
ihrer Schwester Prokne, Tereus’ Gattin, einen Teppich, in den sie das
Geschehen eingewebt hat. Prokne iibt Vergeltung an Tereus, indem sie
das gemeinsame Kind Itys totet und ihrem Gatten zum Mahl vorsetzt,
woraufhin sich Tereus in einen Wiedehopf und Philomela in eine
Schwalbe verwandeln. Prokne wird ihrerseits in eine Nachtigall ver-
wandelt, deren Gesang ein Paradigma des miitterlichen Schmerzes und
der lyrischen Dichtung darstellt. Man kann einen ,,Helden* — ndmlich
die Mutter — und eine Figur mit passiver Rolle — den Sohn —, der unter
den Auswirkungen der Taten der anderen Aktanten leidet,'® darin

16 Auf der semiotisch-narrativen Ebene wird mit dem Wort ,,Aktant ein abstraktes so-
wie relationales Element gemeint, welches eine Tat begeht. Das Konzept von Aktanten
ist von grofer Bedeutung fiir verschiedene literarische Gattungen. Die drei wichtigsten
Aktanten sind das Subjekt, das Objekt, welches von dem Subjekt begehrt wird, und der



Problemstellung 19

erkennen. Es gibt aulerdem einen grundlegenden Akt — die Kindsto-
tung —, welcher den Ubergang der Protagonistin von der Rolle der Mut-
ter zur Rolle der Morderin und somit ihren Austritt aus dem strukturier-
ten und akzeptierten Wertesystem der Familie markiert. Ein derartiger
Austritt bedingt als Konsequenz die Verwandlung der Heldin in einen
Vogel. Das Ergebnis des Austritts aus einem positiv konnotierten Wer-
tesystem ist die Degradation vom Menschen zum Tier und zudem die
Fixierung in einem Zustand ewigen Schmerzes und kontinuierlicherer
Klage. Der narrative Kern eines solchen Mythos hat jedoch eine offene
Struktur, die durch andere Elemente in Bezug auf einen grundlegenden
Punkt, ndmlich den Grund fiir Kindstétung, erginzt werden muss.

In der tragischen Fassung des Prokne-Mythos ist der Kern der Ge-
schichte mit einer besonderen narrativen Facette eng verbunden, nim-
lich mit dem Barbaren-Diskurs; es lidsst sich beobachten, dass der tra-
gische Handlungsort des Prokne-Mythos, ndmlich Thrakien, Ausdruck
fiir das Gewaltpotenzial ist, das ihm zugeschrieben wird. Denn die Fas-
sung des Mythographen Pherekydes (Pherek., fr. 124 Fowler), welche
in Theben spielt, prasentiert keines der fiir die tragische Fassung typi-
schen Elemente, die diesen Mythos als diister und gewaltsam charakte-
risieren, wie die Vergewaltigung und die Verstimmelung der Philo-
mela. AuBlerdem ist der ménnliche Protagonist der Pherekydes-Fassung
der tadellose Konig von Theben, Zethos. In der tragischen Fassung des
Mythos wird der Handlungsort hingegen nach Thrakien verlegt.
Dadurch nimmt der Mythos viele als barbarisch wahrgenommene Cha-
rakteristika auf: Zum Beispiel ist Konig Tereus von Thrakien, der
minnliche Protagonist in der tragischen Fassung, im Gegensatz zu
Zethos ein Morder und Vergewaltiger. Nach Auffassung der Forschung
muss die Versetzung des Prokne-Mythos nach Thrakien Sophokles zu-
geschrieben werden, der damit seine Feindseligkeit gegeniiber den

Sender, der das Objekt als begehrtes Ziel darstellt. Um die genannten Elemente drehen
sich des Weiteren der Empféanger, welcher von dem Objekt profitiert, der Helfer und
der Gegenspieler, wobei der eine dem Subjekt hilft und der andere dessen Pléne behin-
dern will (siehe Greimas, Courtés 1979, 1 3-4, s.v. actant).



20 Einfiihrung

Thrakern zum Ausdruck bringt.!” Aus diesem Grund erfihrt Sophokles
die Ablehnung von Thukydides, der die Thraker unterstiitzte (II 29.3).
Aus den hier skizzierten Uberlegungen wird deutlich, dass die tra-
gische Fassung des Prokne-Mythos und vor allem die groBen Themen
von Verwandlung, Gesang und Griechen-Barbaren-Antithese kom-
plexe Semantiken entfalten. Besonders wichtig ist dabei die Semantik
des Gesangs: Dieser erlebt eine metapoetische Funktionalisierung und
kann als Paradigma der Dichtung beziehungsweise der Klage tragischer
Figuren dienen. Wenig iiberraschend wird der Prokne-Mythos — sehr
hiufig im Verglich zu anderen Mythen — in Tragddien genannt.'®

1.1.3. Neue Perspektiven in der Untersuchung der Einsatzmdglichkei-
ten und Funktionen des Prokne-Mythos

In bisherigen Studien wurde beobachtet, dass die mythologischen Hin-
weise auf Prokne in Tragddien, besonders in den Tragddien von So-
phokles, ein Hilflosigkeits- und Isolationsgefiihl zum Ausdruck brin-
gen."” Solche Emotionen bewirken allgemein die Verstirkung von
Schmerz. Wie bereits oben angefiihrt, ist jedoch zu vermuten, dass die
Verstirkung des Pathos nicht das einzige Ziel der mythologischen Hin-
weise auf Prokne in den Tragddien ist. Denn eine eingehendere Unter-
suchung der exempla, die sich insbesondere auf ésthetische und rheto-
rische Aspekte konzentriert, fiihrt zu neuen Ergebnissen, da die
Asthetik und die Rhetorik als Schliissel zur Interpretation des Prokne-
Mythos in den Tragddien von der Forschung bisher weitgehend ver-
nachlissigt worden sind.

17 Siche Mayer 1892, 491; Hofer 1916-1924, 372-373; Halliday 1933, 104-106; Caz-
zaniga 1935, 438; 1950, 1 61-63; Gernet 1935, 209-216; Pearson 19632, 11 224-225;
Kiso 1984, 60; Sutton 1984, 132; Hourmouziades 1986, 135, 136; Angio 1990, 147-
155; Dobrov 1993, 200, 216; Fitzpatrick 2001, 91; Monella 2005, 88; Sommerstein,
Fitzpatrick, Talboy 2006, 145-146, 149.

18 Aisch., Hik. 58-76, Ag. 1140-1149; Soph., Ai. 621-634, Tr. 103-111, 962-963, EL
103-109, 145-152, 1074-1081, OC 668-678; Eur., Andr. 861-865, HF 1016-1024, Hel.
1107-1116, Ph. 1509-1522, Phaéth. 67-70 Diggle = fr. 773.23-26 Kannicht.

19.Sjehe Ochler 1925, 82-85; Hodler 1956, 76-77; Ciani 1975, 89-129; Pattoni 1988
229-262; Nicolai 2003-2005, 61-103; 2011a, 1-36.



Problemstellung 21

1.1.4. Eine neue Sichtweise in der Interpretation des Prokne-Mythos:
Die Hypertextualitét

Ein weiteres wichtiges Werkzeug, mit welchem man die Entwicklung
des Prokne-Mythos bei den drei Tragikern untersuchen sollte, ist die
hypertextualité (Hypertextualitit). Als Hypertextualitiat wird jede Be-
ziehung zwischen einem Text B (Hypertext) und einem Text A (Hypo-
text) bezeichnet, ,,wobei Text B Text A auf eine Art und Weise liberla-
gert, die nicht die des Kommentars ist“?°. Ein Hypertext kann sich mit
Hilfe einer Transformation des Modells auf den Hypotext beziehen. Die
Funktion der einfachen beziehungsweise direkten Transformation be-
steht darin, die Handlung zu verlegen. Die indirekte Transformation,
welche imitation®' genannt wird, erfordert zundchst die Erstellung eines
Modells der Gattungskompetenz, das zur Erzeugung einer unbe-
schriankten Zahl mimetischer Performanzen fahig ist. Dieses Modell
stellt somit eine Zwischenstufe, eine unerlédssliche Vermittlungsinstanz
zwischen dem nachgeahmten und dem nachahmenden Text dar, die bei
der einfachen und direkten Transformation fehlt. Die ernsten Transfor-
mationen werden transpositions (Transpositionen) genannt, wahrend
die ernsten Nachahmungen Nachbildungen heiflen. Man kann wohl be-
haupten, dass die Hypertextualitit in der Welt der Dramatik massiver
vorherrscht als in der Welt der Erzihlung.?

In dem Zusammenhang stellt die Hypertextualitéit beziehungsweise
die wiederholte Niederschrift der Mythen, welche von Genette Palimp-
sest genannt wird, ein innovatives Forschungsfeld dar. Eine Untersu-
chung des Prokne-Mythos und seines Potentials scheint also notwendig,
um herauszufinden, wie sich dieses Potential bei den drei Tragikern ent-
wickeln wird. Normalerweise wird das Konzept der Hypertextualitét
nur verwendet, um komplette literarische Werke zu untersuchen und
nicht, um mythische Erzéhlungen beziehungsweise aus dem Mythos
entnommene Beispiele zu analysieren. Angesichts der Tatsache, dass
sich der Mythos wie eine Erzdhlung zeigt, von welcher das tragische
Werk nicht komplett getrennt werden kann, da die wesentlichen

20 Zitat aus Genette 1993, 15-16.
21 Das heiBt Nachahmung beziehungsweise Imitation (Genette 1993, 96-106).
22 Siehe Genette 1993, 14-15.



22 Einfiihrung

Figuren und Handlungsthemen vom Mythos vorgegeben werden,?® bin
ich jedoch der Meinung, dass sich einige Elemente der hypertextuellen
Analyse (wie zum Beispiel die prolongation**) auch fiir die Untersu-
chung der Entwicklung eines Mythos in seinen tragischen Fassungen
eignen.” Die mythischen exempla bilden ein kohirentes Korpus inner-
halb der tragischen Dichtung und zeigen, wie die Tragiker frithere my-
thische Traditionen in ihren kurzen Nacherzédhlungen, die sich auf einen
bestimmten Vergleichspunkt konzentrieren, fiir sich anpassen.?® In die-
ser Arbeit soll gezeigt werden, wie von den Tragikern die Details des
Prokne-Mythos, der bei ihnen in einer kurzen, paradigmatischen Form
auftaucht, innovativ behandelt werden.

1.2 Methode

1.2.1. Einleitung und Aufbau

Die Einleitung der Arbeit gibt einen Uberblick iiber die bisherige For-
schung und stellt allgemeine Uberlegungen zu den Paradigmen, die
dem Mythos entnommen sind, sowie zu den Hinweisen auf die dltesten
Fassungen des Mythos an. Auflerdem verweist die Einleitung auf an-
dere Mythen, welche Parallelen zum Prokne-Mythos aufweisen. Dazu
gehoren der Ino-Mythos, der Medea-Mythos (in beiden Mythen geht es
ebenfalls um eine Mutter, die das eigene Kind beziehungsweise die ei-
genen Kinder totet) und der Niobe-Mythos (dieser Mythos kreist, wie
die Pherekydes-Fassung des Prokne-Mythos, um die weibliche Frucht-
barkeit als Grundlage fiir Stolz).

Die Untersuchung erfolgt in drei Schritten. Sie beginnt mit der
Analyse der Einsatzmoglichkeiten und Funktionen, welche dem Pro-
kne-Mythos als Beispiel in den Tragddien zukommen. Darauthin wer-
den die Semantiken des Mythos analysiert, und schlieBlich soll die Ent-
wicklung des Mythos bei den drei Tragikern voneinander abgegrenzt
werden. Fin gesonderter Absatz (§ 3.5.) widmet sich intensiv

23 Siehe Detienne 1977, 92.

2 Deutsch Verlingerungen; siche § 1.2.4, Punkt B.

25 Die Giiltigkeit einer Analyse von Mythen in hypertextueller Hinsicht wird ausfiihrli-
cher in § 1.2.4. begriindet.

26 Sjehe Konstantinou 2015, 476-477.





