


Das Buch

Was ist wahr? Was ist falsch? William Paul Young lädt  ein, über Auf-
fassungen nachzudenken, die wir gemeinhin über Gott haben. Oft ma-
chen wir uns gar keine Gedanken, ob diese wahr oder falsch sind. Dem 
möchte er auf den Grund gehen und hat 28 gängige Aussagen wie »Gott 
ist Christ« oder »Es ist alles nur Zufall« gesammelt und stellt sie zur 
Diskussion. Warum sagen wir häufig »Gott ist Liebe« und klammern 
die Beziehungsebene aus? Warum sagen wir nicht einfach »Gott liebt 
dich«? Der Autor zeigt, wie wir uns mit unseren Gedanken unsere ei-
gene Welt erschaffen und warum viele unserer Ansichten mehr mit uns 
selbst als mit Gott zu tun haben. 
Mit seinen Überlegungen zu diesen scheinbar gültigen Wahrheiten 
fordert Young den Leser heraus und setzt Impulse für ein neues Gottes-
verständnis.

Der Autor

William Paul Young arbeitete viele Jahre als Büroangestellter und 
Nachtportier in Hotels. Der gebürtige Kanadier wuchs als Sohn von 
Missionaren in Papua-Neuguinea auf, war selbst viele Jahre lang Mit-
arbeiter einer christlichen Gemeinde. Mit seinem Buch »Die Hütte – 
Ein Wochenende mit Gott«  gelang ihm ein Weltbestseller, der 2016 
verfilmt wurde. 
William Paul Young lebt mit seiner Frau Kim, seinen Kindern und En-
keln in Happy Valley im US-Bundesstaat Oregon. 

Von William Paul Young sind in unserem Hause außerdem erschienen:

Die Hütte
Der Weg

Die Hütte für jeden Tag
Eva 



Für Scott Closner, meinen besten Freund. 
Du warst der erste Mensch in meinem Leben,
der mir sagte, du würdest niemals fortgehen, 
egal, welch schlimmen Unfug ich auch treibe. 

Danke!

Für Tim, meinen Bruder. 
Du hast ein Leben mit Fragen gelebt, 

zumeist unausgesprochen – 
Fragen jedoch über Dinge, die wichtig sind.

Du bist wichtig! 
Ich liebe dich! 



Inhalt 

Einleitung   9

  1  »Gott liebt uns, mag uns aber nicht.«   15

  2  »Gott ist gut. Ich bin es nicht.«   21

  3  »Gott bestimmt über alles.«   27

  4  »Gott fügt sich nicht.«   33

  5  »Gott ist ein Christ.«   39

  6  »Gott will mich benutzen.«   47

  7  »Gott ist eher männlich als weiblich.«   51

  8  »Gott will an erster Stelle stehen.«   59

  9  »Gott ist ein Zauberer.«   65

10  »Gott ist prüde.«   73

11  »Gott segnet meine Strategien.«   79

12  »Gott erschuf (meine) Religion.«   85

13  »Du musst erlöst werden.«   91

14  »Gott ist es egal, wofür ich eine Leidenschaft  habe.«   97

15  »Die Hölle ist Trennung von Gott.«   103



16  »Gott ist nicht gut.«   109

17  »Das Kreuz war Gottes Idee.«   115

18  »Das war bloß ein Zufall.«   121

19  »Gott verlangt nach Kinderopfern.«   129

20  »Gott ist ein göttlicher Weihnachtsmann.«   135

21  »Der Tod ist stärker als Gott.«   141

22  »Gott hat mit meinem Leiden nichts zu tun.«   147

23  »Gott fi ndet man nur in einem Ordnungssystem
       wieder.«   153

24  »Nicht jeder ist ein Kind Gottes.«   159

25  »Gott ist enttäuscht von mir.«   165

26  »Gott liebt mich für mein Potenzial.«   171

27  »Die Sünde trennt uns von Gott.«   177

28  »Gott ist allein und für sich.«   185

Catena   
Gottes Erlösungsdrama   191

Ein abschließendes Wort von Dietrich Bonhoeff er   199

Nachwort von Dr. C. Baxter Kruger   201

Dank   213



Einleitung 

Dieses Buch geht auf eine Reihe von Tweets zurück, 
die  ich schrieb und unter dem Titel zusammenfasste: 

Wörter, die Sie niemals von Gott hören werden. Meine Liste 
enthält etwa 125 solcher Aussagen, zum Beispiel:

Ich führe Buch über deine Fehler. 

Du bist das Kind, das ich nie wollte.

Deine kostbarsten Lügen kannst du ruhig 
für dich behalten.

Du hast Jesus überschätzt.

Ich brauche dich. 

Sie sehen, worum es hier geht. Wenn wir unser Augenmerk 
auf das Negative richten (auf das also, was Gott nicht sagen 
würde), können wir das Positive aus einem neuen Blickwinkel 
betrachten. Eine derartige Übung ist oft  unangenehm, weil 
sie uns vielleicht dazu bringt, die eigenen Grundsätze und 
Annahmen in Frage zu stellen, aber allein das wäre schon 
überaus lohnend. Möglicherweise ist so eine innere Prüfung 
gar erhellend und hilfreich. Indem wir uns vergegenwärtigen, 
was Gott uns nicht mitteilen würde, sind wir in der Lage, 
Vorstellungen zu untersuchen, die wir für richtig halten, 
und Lügen zu entlarven, die wir uns über Gott einreden. 

9



In  meinem Roman Eve (Eva. Wie alles begann) vertritt eine 
der  Figuren im ersten Kapitel jene Auff assung, die für man-
che Leser zunehmend an Bedeutung gewonnen hat: Eine 
gute Frage ist tausend Antworten wert. Überlege sie dir sorg-
fältig. 

Die Welt, in der ich aufwuchs, legte keinen großen Wert 
auf Fragen. Bestenfalls waren sie ein Zeichen der Unwissen-
heit – und schlimmstenfalls ein Beweis für Aufl ehnung. Wer 
immer unserer Th eologie, Wissenschaft  oder auch nur un-
serer Meinung widersprach, galt als Feind und Zielscheibe. 
Einzig die Gewissheit zählte. 

Während ich – hoff entlich mit Anstand – älter wurde, ging 
es in meinem Leben immer mehr um die gute Frage und die 
tausend Antworten als um die Überzeugung, recht zu haben. 
Ich brauchte lange, um ein aufmerksamer Zuhörer zu werden, 
der nicht bloß lauscht, um den eigenen Standpunkt zu vertei-
digen oder Erklärungen abzugeben, sondern zulässt, dass ein 
Gespräch ihn herausfordert und unter Umständen seine ge-
wohnten Sichtweisen verändert. 

In jüngeren Jahren präsentierte ich mich gerne als ein in-
telligenter und rational denkender Mensch. Dieses Image 
erlaubte mir, mich hinter meinen Ideen zu verstecken, die 
Unordnung des realen Lebens und authentischer Beziehungen 
nach besten Kräft en zu meiden. Ich benutzte meine  persona 
als Abwehrmechanismus und Sicherheitswand, um die Leute 
auf  Abstand zu halten. Ich glaubte, ihnen damit ein Schnipp-
chen zu schlagen. Als sich herausstellte, dass ich tatsächlich 
clever war, obendrein kreativ, wurde ich noch darin bestärkt, 
in meiner abgehobenen Position zu verharren und den an-
deren durch Worte zu schaden. Sie, liebe Leser, hätten mich 

10



vielleicht aufgrund meiner überzeugenden Argumentation 
respektiert, mich aber nicht wirklich gemocht. 

Zum Glück habe ich mich inzwischen sehr verändert. Das 
Haus meiner Seele wurde auf schmerzliche Weise in seine 
Bestandteile zerlegt und mein gebrochenes Herz dann einem 
mühevollen Wiederaufb au unterzogen. Und wie bei jedem 
Menschen bleibt auch in meinem Innern noch viel Arbeit zu 
leisten, gemäß dem unaufh örlichen Prozess des Seins und 
des Werdens. 

Ich wurde im Sinne der evangelisch-protestantischen 
Überlieferung großgezogen. Doch es gibt kein reines Erbe: 
Das Schöne und Erbauliche ist unaufl öslich verwoben mit 
dem Hässlichen und Schädlichen. Immer wieder schlängeln 
sich Halbwahrheiten und sogar Lügen in unsere Herzen. Wie 
Schimmel, der ein Kunstwerk befallen hat, muss diese ein-
dringende Dunkelheit sorgfältig beseitigt werden, damit das 
Ursprüngliche und Schöpferische keinen Schaden nimmt. 

Das vorliegende Buch widmet sich also nicht der Darstel-
lung von Gewissheiten. Keine der hier durchgeführten Unter-
suchungen von »Lügen« resultiert in einer endgültigen oder 
uneingeschränkten Ansicht über das betreff ende Th ema. Eher 
sind sie gleichsam Kostproben umfassenderer Überlegungen 
oder Gespräche. Jedes Kapitel bezieht sich auf eine Aussage, 
an die ich einst glaubte und von der ich mich im Laufe mei-
ner inneren Entwicklung allmählich löste. Vielleicht werden 
Sie sich mit manch einer identifi zieren, nicht aber mit ande-
ren, um meinen Schlussfolgerungen dann zuzustimmen oder 
nicht. Einige dieser Vorstellungen mögen mit besonderen 
Herausforderungen verbunden sein, andere naiv und belang-
los erscheinen. Auch darin bekundet sich das einzigartige 

11



Wunder unserer Lebensreise sowie die Schönheit des Dialogs 
und der zwischenmenschlichen Beziehung. 

Mit einer Gestalt in der Bibel identifi ziere ich mich am 
meisten, nämlich mit dem Blindgeborenen, von dem in 
 Johannes 9 die Rede ist. Meine bisherige Reise war ein lang-
wieriger Lernprozess, um zu sehen – hier zum ersten Mal, 
dort mit umso größerer Klarheit. Ungeachtet meiner weit-
läufi gen Studien mangelt es mir an der Tiefgründigkeit zahl-
reicher Th eologen, die sich der Erforschung biblischer Texte 
und Ideen verschrieben haben. Nichtsdestotrotz bin ich dank-
bar für ihre Arbeiten, lese sie und lausche ihnen, als würden 
mir dadurch wertvolle Geschenke zuteil. 

Bei Ihrer anschließenden Lektüre werden Sie vieles über 
meine Persönlichkeit erfahren. Die Neuausrichtung meiner 
Th eologie geschah nicht mühelos, hat mich jedoch positiv 
beeinfl usst. Dank jener inneren Bewegung bin ich heute ein 
besserer Ehemann, Vater, Sohn, Freund und Mensch. Falls 
mein Wort keine Klärung bewirkt, dann hoff entlich mein 
Leben. Es gibt Zeiten, in denen ich – mit dem Ausdruck 
meiner Lieblingsfi gur im Johannesevangelium – nur ein Be-
kenntnis ablegen kann: »Ich war blind, nun aber sehe ich.«

An dieser Stelle möchte ich Sie darum bitten, die nachfolgen-
den Botschaft en großzügig sowohl als Freunde wie auch als 
Gegner zu betrachten. Die Ersteren, weil das, was Ihnen hier 
und jetzt kostbar ist, am Ende nicht weniger kostbar sein soll. 
Die Letzteren, weil wir alle darauf angewiesen sind, dass un-
sere Grundsätze und Annahmen manchmal hinterfragt und 
einer Prüfung unterzogen werden müssen, damit wir Augen 
haben, um zu sehen, Ohren, um zu hören. In den Schrift en 

12



der Th eologen, Philosophen, Psychologen und Wissenschaft -
ler habe ich zugleich Freunde und Gegner gefunden. So kann 
ich ihnen genauer zuhören und gestatten, dass sie mit ihren 
Überzeugungen den Boden meines Herzens und meines Geis-
tes umgraben, Unkräuter samt Wurzeln ausreißen, Samen 
säen, dann die Keimlinge wässern und einige gar zur Reife 
bringen. Dieser Prozess ist nicht immer ein Vergnügen, aber 
er entschädigt für den Aufwand. 

Letztlich sitzen wir alle in einem Boot. Ihre Gesundheit 
ist meine Gesundheit. Ihr Verlust ist mein Verlust. Oft  aber 
neigen wir dazu, eine Lüge zu glauben statt der Wahrheit 
Zugang ins Innere zu gewähren, wo sie unsere zum Selbst-
schutz errichtete Festung ebenso erschüttert wie die Sicher-
heit unserer Vorurteile. Der Dialog sollte niemals ein Mittel 
sein, das Gegenüber zu beherrschen oder mit Gewissheiten 
zu überhäufen, sondern jenen Respekt bezeigen, der dem 
Wesen der Beziehung entspricht. Wir alle brauchen neue 
Perspektiven, um zu sehen. Jedenfalls gilt das für mich. 

Es sei noch einmal betont: Dieses Buch setzt sich aus einer 
Reihe von Essays zusammen, um bestimmte, miteinander 
verbundene Vorstellungen zu untersuchen, die mir als Lügen 
erscheinen – Lügen, die ich früher glaubte und die weiterhin 
viele von uns mehr oder weniger stark beeinträchtigen. Mein 
Freund, der Th eologe Dr. C. Baxter Kruger, Autor von Th e 
Shack Revisited (Wie wir Gott begegnen. Die Hütte und das 
neue Bild von Gott), Patmos, Across All Worlds, Jesus and the 
Undoing of Adam, Th e Great Dance und anderer Bücher, hat 
ein Nachwort geschrieben, das die religiösen Voraussetzun-
gen meiner Idee von Wahrheit fachkundig umreißt. Damit 
gibt er dem ganzen Buch einen würdigen Rahmen. 

13



Für einige werden die hier dargelegten Auff assungen inno-
vativ und vielleicht sogar transformativ sein, gelegentlich 
aber auch unbequem. Keine Sorge, bleiben Sie entspannt. Ihr 
ursprünglicher Lehrer ist der Heilige Geist; Gott, dem Sie 
vertrauen können und der Sie bestens kennt, wird Ihnen zu-
verlässig den Weg in die Wahrheit weisen, die Jesus ist. 

Seien Sie versichert: Auf den folgenden Seiten biete ich 
keine vollständigen oder abschließenden Lösungen. Mit dem 
Älterwerden wird mir umso deutlicher bewusst, was ich nicht 
verstehe. In diesen Texten entwickle ich Ideen und werfe Fra-
gen auf, die zum Nachsinnen anregen – mit der Hoff nung, 
dass unsere inneren Augen aufgetan werden, dass wir Gottes 
Güte und immerwährende Liebe deutlicher wahrnehmen 
und endlich entdecken, wer wir in dieser Großen Umarmung 
eigentlich sind.

14



1

»Gott liebt uns,
mag uns aber nicht.« 

Im Norden der kanadischen Provinz Alberta herrscht tie-
fer Winter. Die Temperatur liegt deutlich unter null; es ist 

einer jener derart kalten Tage, an dem sich die Nasenhaare 
anfühlen wie kleine, in die Nasenlöcher gesteckte Stacheln 
und jeder ausströmende Atem eine eigene Nebelbank bildet. 
Unweit von diesem Ort kam ich in den nördlichen Prärien 
zur Welt.

»Wenigstens ist’s ’ne trockene Kälte«, wirft  jemand ein, was 
zwar stimmt, aber nur ein schwacher Trost ist. 

Wir betreten das Gebäude, und ich lege die Schutzschich-
ten meiner Kleidung ab, tausche sie ein gegen die Wärme im 
Innern der Haft anstalt. Wir befi nden uns in einem Frauen-
gefängnis. Die Insassinnen, die mich gebeten haben, ihnen 
einen Besuch abzustatten und über meine Arbeit zu sprechen, 
sagten, Dutzende Exemplare von Die Hütte hätten hier die 
Runde gemacht und einen nachhaltigen Eindruck hinterlas-
sen. Die Regierung gewährte den Frauen eine kurze »Unter-
brechung« vom eintönigen Alltag – mit der Auff orderung, 
über ihr Leben und ihre bisherigen Entscheidungen nachzu-

15



denken, wozu Menschen außerhalb dieser Mauern selten Ge-
legenheit haben. Die Frauen werden heute aus freien Stücken 
eine Stunde mit mir verbringen. Ihre Gegenwart empfi nde 
ich als ein besonderes Geschenk. 

Wer Augen hat zu sehen, wird hinter rauen Schalen und in 
versteinerten Herzen vielerlei Wunder entdecken. Die meis-
ten Frauen sind wegen einer dramatisch schiefgelaufenen 
Beziehung in dieser Haft anstalt. Ihre erlittenen Treuebrüche 
und Verluste sind sichtbar in der zur Schau getragenen Trotz-
haltung oder einer kaum verborgenen Scham. Unter all den 
Verwundeten und Ausgestoßenen fühle ich mich fast wie zu 
Hause. Das sind meine Leute, unsere Leute.

Ich weiß nicht mehr, über welches Th ema ich gesprochen 
habe. Wahrscheinlich über die Gefängnisse in meinem Le-
ben, über Orte, die für mich einen großen Wert bekamen, 
weil ich außer ihnen keine kannte. Darüber, wie wir an der 
Gewissheit unseres Schmerzes festhalten, statt das Wagnis 
einzugehen, einem Menschen jemals wieder zu vertrauen. 
Tief verletzte Seelen im Raum begannen zu weinen. Bruce 
Cockburn, der kanadische Dichter und Musiker, würde dies 
als rumours of glory deuten, als Zeichen der Verheißung. 
Verlorene Münzen, verlorene Schafe, verlorene Söhne, aber 
nicht irgendwelche. Das sind meine Söhne, meine Schafe und 
meine Münzen. 

Ich beende meine Rede, und nur wenige ziehen sich zu-
rück. Andere warten, damit ich ihr Exemplar signiere. Ich 
umarme jede, was sicherlich eine Verletzung sämtlicher Vor-
schrift en darstellt. Doch schon seit einer Weile habe ich mit 
solchen Normen gebrochen, und niemand stört sich an mei-
nen heiligen Begegnungen. Eine Frau steht wartend da, ihr 

16



Körper emotionsgeladen. Sobald ich sie einfach in die Arme 
nehme, ist es, als würde eine Energie freigesetzt, die den 
Damm in ihr zum Einsturz bringt. Minutenlang schluchzt sie 
hemmungslos. Ich fl üstere: Macht gar nichts, ich habe andere 
Hemden dabei, ich halte Sie, Sie sind in Sicherheit. Mir ist 
unbegreifl ich, wie viel Elend, wie viel Menschlichkeit durch 
diese eine kurze Berührung fl utet, aber sie ist echt und ins-
tinktiv und herzzerreißend.

Schließlich legt sich ihre Aufregung so weit, dass sie die 
Sprache wiederfi ndet.

»Glauben Sie wirklich«, stammelt sie leise, »dass Papa 
mich lieb hat?« 

Da ist sie, die gewaltige Frage, und dieses zarte mensch-
liche Geschöpf vertraut sie mir an. Selbst diejenigen, die 
Gottes Existenz leugnen, wollen unbedingt erfahren, ob die 
Liebe existiert und ob sie weiß, wer wir sind. Mehr noch, wir 
werden von innen her dazu getrieben, die Frage an das nahe 
oder übermächtige Du zu riskieren: Siehst du irgendetwas in 
mir, das liebenswert ist, das genügt, das der Liebe würdig ist? 

Im Roman Die Hütte gibt es eine Szene, in der Mackenzie, 
die Hauptfi gur, mit der Infragestellung seiner grundsätzlichen 
Annahmen konfrontiert wird. Er begegnet Sophia, der gött-
lichen Weisheit, und sie fragt ihn nach der Liebe zu seinen 
Kindern. Im Besonderen möchte sie wissen, welches der fünf 
er am meisten liebe. 

Sogar nur mäßig gesunde Eltern würden meinen, dass diese 
Frage unmöglich zu beantworten sei. Meine Frau Kim und 
ich haben sechs Kinder. Als das erste geboren wurde, konn-
ten wir uns nicht vorstellen, ein weiteres Kind lieben zu kön-
nen. Das erste beanspruchte all unsere Liebe. Doch als dann 

17



das zweite zur Welt kam, tat sich plötzlich eine neue Tiefe der 
Liebe auf, die entweder noch gar nicht vorhanden oder uns 
vor seiner Ankunft  verborgen gewesen war. Als würde jedes 
Kind ein Geschenk der Liebe mit sich führen, das in den 
Herzen der Eltern verwahrt wird. 

In jener religiösen Subkultur, wo ich aufwuchs, wussten 
wir alle, dass Gott Liebe ist. Wir sagten und sangen es die 
ganze Zeit, bis die Botschaft  nicht mehr allzu viel bedeutete. 
Sie drückte einfach die Art und Weise aus, wie Gott ist. Ähn-
lich dem Enkelkind, das erklärt: »Aber ihr müsst mich lieben. 
Ihr seid meine Großeltern.« 

Doch die Aussage: Gott ist Liebe beantwortet nicht unsere 
obige Frage, stimmt’s? So habe ich es mir zur Gewohnheit 
gemacht, den Satz Gott liebt dich umzuformulieren, und statt 
auf Gott beziehe ich ihn auf das Objekt Seiner unbedingten 
Liebe – auf uns. Daher sagt Papa in Die Hütte immer wieder: 
»Ich habe sie (oder ihn) besonders lieb.« Es besteht ein him-
melweiter Unterschied zwischen dieser Äußerung: Ich liebe 
dich, die zuerst mich betrifft  , und jener: Ich habe dich beson-
ders lieb, die vor allem dich betrifft  . Beide sind korrekt, aber 
die letztere durchdringt die Unruhe unserer Seele und gibt zu 
verstehen: »Ja, ich weiß, du liebst mich, aber kennst du mich 
und magst du mich? Du liebst, weil du eben so bist, doch ist 
da etwas an mir, das der Liebe wert ist? Siehst du mich – und 
magst du, was du siehst?« 

 »Glauben Sie wirklich«, stammelt sie leise, »dass Papa 
mich lieb hat?« 

Ich drücke sie fest an mich. »Ja«, fl üstere ich zurück, wäh-
rend wir beide in Tränen ausbrechen. »Papa hat Sie besonders 
lieb!« 

18



Kurz darauf scheint sie ihre Gefühle ein wenig im Griff  zu 
haben und schaut mich zum ersten Mal direkt an. 

»Das ist alles, was ich wissen musste. Das ist alles, was ich 
wissen musste.« 

Nach einer weiteren Umarmung geht sie davon und lässt 
mich mit dem Gedanken zurück: Du Liebe, das ist alles, was 
jeder von uns wissen muss! 



2

»Gott ist gut.
Ich bin es nicht.«

Das ist eine riesige Lüge! Und sie hat verheerende Aus-
wirkungen. Warum also wird sie weithin geglaubt? 

Viele meinen, Gott betrachte uns alle als Versager, als Übel-
täter, die völlig verdorben sind. Es wurden Lieder geschrie-
ben, um diese Annahme zu bekräft igen, Texte über unsere 
Hässlichkeit und unser Losgelöstsein. Möglicherweise fragen 
wir uns sogar: Bin ich nicht gerade dann in Übereinstimmung 
mit Gott, wenn ich mich selbst hasse?

Würden wir die Zeit erübrigen, um den Geschichten der 
anderen zu lauschen, käme uns die Einsicht, dass die meisten 
von uns etwas gemeinsam haben – nämlich die Scham, die 
unsere Selbsteinschätzung wesentlich beeinfl usst. Aber dafür 
sind nicht allein wir verantwortlich. Einige mussten sich in 
ihrem Leben einen ganzen Schwall von kritischen Bemerkun-
gen anhören, die solch einer Lüge Vorschub leisteten. 

Du bist wertlos. 
Du bist dumm. 
Du taugst zu nichts. 

21



Du bist einfach lächerlich.
Ich hasse dich.
Warum kannst du nicht …?
Du hast mich ins Unglück gestürzt.
Du bist ein Dreckstück.
Du siehst total angeknackst aus.

Diese oder ähnliche Botschaft en haben wir dann verinner-
licht und auf uns selbst bezogen in Form negativer Urteile, 
gefolgt von einer Litanei der eigenen Fehler: »Ich bin nicht 
klug, dünn, groß oder attraktiv genug … Ich bin kein Junge 
… Ich bin nicht stark … Ich bin nicht …« Dabei vergessen 
wir, dass jedes »Ich bin nicht …« mit einem »Ich bin« be-
gann: »Ich bin wertvoll … Ich bin klug … Ich bin ein Mensch, 
der geliebt wird …« Doch sogar dieses »Ich bin« richten wir 
gegen uns selbst und fügen ihm weitere Zeugnisse unserer 
Scham bei: »Ich bin … ein Verlierer, ein Eigenbrötler … Ich 
bin schlecht, hässlich, übergewichtig, allein, naiv, wertlos …«

Sieht Gott Sie oder mich in dieser Weise? Stimmt Er damit 
überein, wie ich mich selbst sehe und was andere mir darüber 
gesagt haben, wer ich im Innersten bin?

An der Seite meines Vaters aufzuwachsen, war häufi g er-
schreckend. Das Leben mit ihm glich dem Gang über ein 
Minenfeld, wobei die Sprengkörper jede Nacht, während ich 
schlief, ihre Stelle wechselten. Gewiss, nicht alles war furcht-
bar. Es gab durchaus freundliche Augenblicke, bestimmte 
Versuche von seiner Seite, ein liebevoller Vater zu sein, aber 
diese waren im Grunde beunruhigend, denn sie wirkten wie 
eine Auff orderung, meine übliche Vorsicht zu vergessen. 
Umso verletzbarer war ich dann.

22



Doch ich fälle keine Werturteile über meinen Vater: Die 
Fähigkeit zur Vaterrolle wurde bereits von seinem eigenen 
Vater zerstört, lange bevor ich auft auchte. Aber sobald er 
den Schalter umlegte und von völliger Abwesenheit zu zorn-
entbrannter Anwesenheit überging, hatte ich das Gefühl, 
förmlich zerrissen und in alle Winde verstreut zu werden. 

Mein Vater war Missionar – der rechtschaff ene Mann, der 
sich nie irrte, und darüber hinaus ein strenger Zuchtmeister. 

Natürlich glaubte ich, seine Wut verdient zu haben, weil 
ja nichts Gutes in mir war. Also wurde ich zu Recht bestraft , 
selbst wenn mir völlig schleierhaft  war, welche Sünde ich 
durch Versäumnis oder Straft at begangen hatte. Ich versuchte 
mich zu verteidigen, manchmal sogar mit Lügen, doch als 
auch das nichts nutzte, nahm ich Zufl ucht bei vier Wörtern, 
schrie sie, während die Wellen seines Zorns heranrückten, 
wieder und wieder in die Welt hinaus: 

Ich werde gut sein! Ich werde gut sein! 
Ich werde gut sein!

Im Laufe der Jahre wurde mir bewusst, dass ich mit jedem 
dieser ausgestoßenen Schreie meinem innersten Wesen eine 
Botschaft  übermittelte, die zu entziff ern ich Jahrzehnte be-
nötigte. Sie war von brutaler Einfachheit: 

»Ich bin nicht gut!« 

Erst vor wenigen Tagen sprach ich vor einer reizenden Ver-
sammlung von Gymnasiasten, die mich eingeladen hatten, 
an einer spiritual emphasis week in ihrer Schule teilzuneh-
men. Die Veranstaltung, die also der Besinnung auf das 
Geistige diente, wurde mit einem mir wohlbekannten Lied 

23



eröff net. Viele der Textzeilen sind zutreff end, aber zu Beginn 
steht eine kolossale Lüge: 

[Gott], Du bist gut, wenn in mir nichts Gutes ist. 

In Wahrheit haben wir deshalb einen inneren Wert, weil wir 
nach dem Bilde Gottes geschaff en sind. Unser Wert hängt also 
nicht von uns ab. Doch diejenigen unter uns, die verzweifelt 
und tief verletzt vor sich hin leben, glauben vielleicht, dass, 
wenn im Innern nichts Gutes ist, auch keine Hoff nung auf 
echte Veränderung besteht. Wir meinen, das Beste wäre eine 
Art vorläufi ge Selbstdisziplin, um so durch Anschein und 
Leistung unsere Scham zu verbergen. All die positiven Aus-
sagen in der Welt reichen nicht aus, um einen Felsen in einen 
Paradiesvogel zu verwandeln. Viele von uns lernen sich zu 
verstellen, bis wir völlig erschöpft  sind von dem Versuch, jede 
Lüge wie einen Kreisel in Bewegung zu halten. Zwangsläufi g 
sickern die Gift e aus unserem inneren Haus auf eine Weise 
heraus, die wir nicht mehr kontrollieren können. Oder wir 
geben einfach auf und handeln entsprechend der Urteile, die 
wir bereits über uns selbst gefällt haben. 

Wie sollte ich in der Überzeugung, dass die Wertlosigkeit 
meine tiefste Wahrheit darstellt, überrascht sein, wenn ich 
mich so benehme, als wäre ich tatsächlich wertlos? Bin ich 
dann nicht wenigstens ehrlich? Ja, ich wäre es, falls darin die 
Wahrheit über mein Wesen läge; aber dies ist nicht der Fall.

Kann etwas, das »nicht gut« ist, von Gott herstammen?
Nein, das ist unmöglich! 
Sind wir auch heute noch nach dem Bild Gottes geschaff en?
Ja, das sind wir! 

24



Gott, der ausschließlich gut ist, schafft   ausschließlich Gu-
tes – sehr Gutes sogar! Daher fragte Jesus den reichen Jüng-
ling: »Was heißest du mich gut? Niemand ist gut denn der 
einige Gott.« (Matthäus 19,17) Jesus sagt nicht: »Da ist nichts 
Gutes in mir«, sondern fragt eigentlich: »Siehst du Gott in 
mir, junger Bruder? Nennst du mich deshalb gut, oder geht 
es dir immer noch bloß um Leistung und Besitz?« Wenn Sie 
diese Geschichte weiterlesen, werden Sie feststellen, dass es 
dem anderen immer noch bloß um Leistung und Besitz geht. 

Wie fi ele Ihre Reaktion aus, wenn Sie einem Elternteil be-
gegneten, der sein Kind folgendermaßen beschimpft : »Tat-
sächlich hast du nichts Gutes an dir. Du bist krank, hinter-
hältig und total verdorben. Du warst immer schon wertlos 
und wirst es immer bleiben. Möge Gott mit deiner Seele 
Erbarmen haben!« Leider gibt es einige, die derlei für das 
Evangelium halten, schlimmer noch: Sie merken nicht, dass 
es verkündet wird von Menschen in Machtpositionen, hinter 
Kathedern oder auf Kanzeln. 

Wir mögen verkrüppelte Augen haben, aber keinen un-
guten Kern. Wir sind wahrhaft ig und aufrecht, oft  jedoch 
unwissend und dumm; so handeln wir aus unserer schmerz-
lichen Verwirrung heraus, tun uns selbst weh, den anderen 
und sogar der ganzen Schöpfung. Blind, aber nicht verdor-
ben – das ist unser Zustand. Vergegenwärtigen Sie sich: Gott 
kann nicht zu etwas Bösem oder grundsätzlich Schlechtem 
werden … und Er nahm menschliche Gestalt an. 

Unsere Kinder werden stets eine wesentliche Identität be-
sitzen, die mit uns – ihrer Mutter und ihrem Vater – für alle 
Zeit verbunden bleibt. Sie sind in der Lage, verhängnisvolle 
Entscheidungen zu treff en, sich und andere zu verletzen, aber 

25



ihre innerste Natur ist ein Ausdruck unserer selbst. Genau 
das sind sie. Unsere Identität existiert ebenso wenig unab-
hängig wie unsere Güte. Ich bin wesenhaft  gut, weil ich »in 
Christus« als ein Ausdruck von Gott geschaff en bin, ein 
Ebenbild, imago dei (siehe Epheser 2,10). Diese Identität, 
 Inbegriff  der Güte, bezeugt eine tiefere Wahrheit über uns 
als jeder Schaden, der uns zugefügt wurde oder den wir bei 
jemandem angerichtet haben. 

Gott hat keine geringe Meinung von der Menschheit, denn 
Er kennt die Wahrheit über uns. Gott lässt sich nicht täuschen 
von all den Lügen, die wir uns und den anderen erzählt haben. 
Jesus ist die Wahrheit über uns, so wie wir sind – vollkommen 
menschlich, vollkommen lebendig. Größer als all die Verlet-
zungen, Zerwürfnisse und Verwüstungen ist eine »sehr gute« 
Schöpfung, in der wir nach dem Ebenbild Gottes geschaff en 
wurden. Doch in der trügerischen Dunkelheit, an die wir 
glauben, sind wir blind geworden. Es ist an der Zeit, dass wir 
jenen verheerenden Lügen die Zustimmung verweigern, statt 
weiter vor ihnen zu kapitulieren. Jetzt endlich ist der Moment 
gekommen, die weiße Flagge zu verbrennen! 

26



3

»Gott bestimmt über 
alles.« 

In der Empfangshalle eines Hotels in Orlando, Florida, 
 unterhielt ich mich mit meiner deutschen Freundin K. Ihr 

junger Gefährte, ein Weltklassesportler, war infolge eines 
vor laufender Kamera vollführten Kunststücks, das schreck-
lich schiefging, seit Kurzem gelähmt. Sie schien verzweifelt, 
trocknete sich immer wieder die Augen und sagte: »Ich wehre 
mich dagegen zu glauben, all dies sei Teil von Gottes wunder-
barem Plan.« 

Das tue ich auch! Glauben wir wirklich, dass wir Gott eh-
ren, indem wir Ihn im Namen allmächtiger Herrschaft  zum 
Urheber all dieses Durcheinanders erklären? Einige religiöse 
Menschen – oft  sind Christen in ihren Reihen – glauben an 
eine unerbittliche Vorherbestimmung, die nichts anderes 
ist als Fatalismus mit personifi ziertem Gott. Was immer ge-
schehen soll, wird auch geschehen. Und da Gott für alles 
zuständig ist, muss dies Teil von Seinem Plan sein. 

Es besteht eine unüberbrückbare Kluft  (außer vielleicht in 
unseren verdunkelten Vorstellungen) zwischen einem Gott, 
der Verantwortung für die Schöpfung übernimmt, mitsamt 

27



dem Chaos, das wir angerichtet haben, und einem Gott, der 
das Böse selbst hervorbringt. Dem Ersteren mag man allmäh-
lich vertrauen, der Letztere … ist bestenfalls ein verzerrtes 
Lippenbekenntnis.

Zugegeben, wir Menschen sind Kontrollfreaks, die alles 
und jeden ringsum steuern wollen, damit das, was wir be-
fürchten, niemals eintritt. Tief im Innern wissen wir, dass 
Kontrolle ein Mythos ist, dass eine bösartige Zelle oder die 
Entscheidungen einer anderen Person die Richtung unseres 
Lebens schlagartig ändern können. Doch nichtsdestotrotz 
kämpfen wir dafür und verlangen sogar danach. Wenn wir 
jedoch außerstande sind, Kontrolle auszuüben, soll wenigs-
tens ein Gott dies leisten.

Wie oft  haben wir schon die wohlgemeinten Worte gehört: 
»Es muss Teil von Gottes Plan sein«? Stimmt das? Könnte es 
nicht sein, dass zahlreiche Dinge einfach falsch sind? Vieles 
von dem, was wir beisteuern, was uns angetan wurde, woran 
wir beteiligt sind, lässt sich nicht rechtfertigen. Es ist falsch! 
Völlig verkehrt! 

Ja, Gott besitzt die schöpferische Kühnheit, aus dem von 
uns verursachten Bösen etwas hinreichend Sinnvolles zu 
machen, aber das rechtfertigt niemals, was falsch ist. Nichts, 
nicht einmal die Erlösung der ganzen Welt, könnte je ein so 
abscheuliches Folterinstrument wie das Kreuz rechtfertigen. 
Dass Gott sich unserer Dunkelheit fügte und diese dann in 
eine Ikone der Erlösung verwandelte, spricht Bände über 
Sein Wesen, aber es rechtfertigt nicht das Böse. 

Hat Gott einen wunderbaren Plan für unser Leben? Sitzt 
Er auf einem Th ron und entwirft  auf Seinem kosmischen 
Zeichentisch einen perfekten Willen für Sie und mich, einen 

28



perfekten Plan, der eine perfekte Ausführung erfordert? Bleibt 
Ihm dann nur, auf unsere Dummheit, Taubheit, Blindheit 
oder Unfähigkeit zu reagieren, da wir die Perfektion durch 
unsere irrigen Annahmen ständig missachten und verletzen? 
Was, wenn Gott größere Achtung vor Ihnen als vor Seinem 
Plan hätte? Was, wenn es einen solchen für Ihr und mein 
Leben gar nicht gäbe, sondern eher eine Beziehung, in der 
Gott uns unaufh örlich zur Mitgestaltung einlädt und sich 
den von uns getroff enen Entscheidungen respektvoll fügt? 
Und was, wenn dieser Gott, der die Liebe selbst ist, erst dann 
endlich zufrieden wäre, wenn in uns nur noch das Liebevolle 
überdauern würde?

Einmal arbeitete ich mit meinem vierjährigen Enkel G. an 
einem Projekt, obwohl dieser Ausdruck hier vielleicht zu 
hoch gegriff en ist. Wir bemühten uns, ein Bücherregal zu-
sammenzubauen, wie man es heutzutage in verpackten Ein-
zelteilen kauft , und die dazugehörigen Anweisungen zu ent-
schlüsseln, off enbar von Leuten verfasst, die des Englischen 
nicht mächtig waren. Als fast die Hälft e des Regals vor uns 
stand, wurde mir plötzlich klar, dass ich das erste Drittel 
versehentlich falsch herum zusammengesetzt hatte, nun alles 
wieder auseinandernehmen und noch einmal von vorn begin-
nen musste. G. war die ganze Zeit geduldig und eifrig beteiligt 
gewesen, doch als er meinen Gesichtsausdruck wahrnahm, 
schwante ihm, dass etwas nicht stimmte. 

»Hey, Opa, bist du okay?«, fragte er.
»Ja, bin ich, aber …« 
Anschließend erklärte ich ihm, warum ich jetzt unser 

Kunstwerk wieder auseinandernehmen würde. 

29


