WILLIAM PAUL YOUNG

die wir uns

Gott,

erzahlen



Das Buch

Was ist wahr? Was ist falsch? William Paul Young ladt ein, tiber Auf-
fassungen nachzudenken, die wir gemeinhin iiber Gott haben. Oft ma-
chen wir uns gar keine Gedanken, ob diese wahr oder falsch sind. Dem
mochte er auf den Grund gehen und hat 28 géngige Aussagen wie »Gott
ist Christ« oder »Es ist alles nur Zufall« gesammelt und stellt sie zur
Diskussion. Warum sagen wir haufig »Gott ist Liebe« und klammern
die Beziehungsebene aus? Warum sagen wir nicht einfach »Gott liebt
dich«? Der Autor zeigt, wie wir uns mit unseren Gedanken unsere ei-
gene Welt erschaffen und warum viele unserer Ansichten mehr mit uns
selbst als mit Gott zu tun haben.

Mit seinen Uberlegungen zu diesen scheinbar giiltigen Wahrheiten
fordert Young den Leser heraus und setzt Impulse fiir ein neues Gottes-
verstandnis.

Der Autor

William Paul Young arbeitete viele Jahre als Biiroangestellter und
Nachtportier in Hotels. Der gebiirtige Kanadier wuchs als Sohn von
Missionaren in Papua-Neuguinea auf, war selbst viele Jahre lang Mit-
arbeiter einer christlichen Gemeinde. Mit seinem Buch »Die Hiitte —
Ein Wochenende mit Gott« gelang ihm ein Weltbestseller, der 2016
verfilmt wurde.

William Paul Young lebt mit seiner Frau Kim, seinen Kindern und En-
keln in Happy Valley im US-Bundesstaat Oregon.

Von William Paul Young sind in unserem Hause auflerdem erschienen:

Die Hiitte
Der Weg
Die Hiitte fiir jeden Tag
Eva



Fiir Scott Closner, meinen besten Freund.
Du warst der erste Mensch in meinem Leben,
der mir sagte, du wiirdest niemals fortgehen,
egal, welch schlimmen Unfug ich auch treibe.

Danke!

Fiir Tim, meinen Bruder.
Du hast ein Leben mit Fragen gelebt,
zumeist unausgesprochen —
Fragen jedoch iiber Dinge, die wichtig sind.
Du bist wichtig!
Ich liebe dich!



Inhalt

Einleitung 9

1 »Gott liebt uns, mag uns aber nicht.« 15
2 »Gott ist gut. Ich bin es nicht.« 21
3 »Gott bestimmt iber alles.« 27
4 »Gott fiigt sich nicht.« 33
5 »Gott ist ein Christ.« 39
6 »Gott will mich benutzen.« 47
7 »Gott ist eher ménnlich als weiblich.« 51
8 »Gott will an erster Stelle stehen.« 59
9 »Gott ist ein Zauberer.« 65
10 »Gott ist priilde.« 73
11 »Gott segnet meine Strategien.« 79
12 »Gott erschuf (meine) Religion.« 85
13 »Du musst erlost werden.« 91
14 »Gott ist es egal, wofiir ich eine Leidenschaft habe.« 97

15 »Die Hélle ist Trennung von Gott.« 103



16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

»Gott ist nicht gut.« 109

»Das Kreuz war Gottes Idee.« 115

»Das war blof§ ein Zufall.« 121

»Gott verlangt nach Kinderopfern.« 129

»Gott ist ein gottlicher Weihnachtsmann.« 135
»Der Tod ist stiarker als Gott.« 141

»Gott hat mit meinem Leiden nichts zu tun.« 147

»Gott findet man nur in einem Ordnungssystem
wieder.« 153

»Nicht jeder ist ein Kind Gottes.« 159
»Gott ist enttduscht von mir.« 165

»Gott liebt mich fiir mein Potenzial.« 171
»Die Siinde trennt uns von Gott.« 177

»Gott ist allein und fur sich.« 185

Catena

Gottes Erlosungsdrama 191

Ein abschlieflendes Wort von Dietrich Bonhoeffer 199

Nachwort von Dr. C. Baxter Kruger 201
Dank 213



Emleitung

ieses Buch geht auf eine Reihe von Tweets zuriick,

die ich schrieb und unter dem Titel zusammenfasste:
Worter, die Sie niemals von Gott horen werden. Meine Liste
enthilt etwa 125 solcher Aussagen, zum Beispiel:

Ich fiihre Buch tiber deine Fehler.
Du bist das Kind, das ich nie wollte.

Deine kostbarsten Liigen kannst du ruhig
fiir dich behalten.

Du hast Jesus tiberschiitzt.

Ich brauche dich.

Sie sehen, worum es hier geht. Wenn wir unser Augenmerk
auf das Negative richten (auf das also, was Gott nicht sagen
wiirde), konnen wir das Positive aus einem neuen Blickwinkel
betrachten. Eine derartige Ubung ist oft unangenehm, weil
sie uns vielleicht dazu bringt, die eigenen Grundsétze und
Annahmen in Frage zu stellen, aber allein das wire schon
tiberaus lohnend. Moglicherweise ist so eine innere Priifung
gar erhellend und hilfreich. Indem wir uns vergegenwdrtigen,
was Gott uns nicht mitteilen wiirde, sind wir in der Lage,
Vorstellungen zu untersuchen, die wir fiir richtig halten,
und Liigen zu entlarven, die wir uns iiber Gott einreden.



In meinem Roman Eve (Eva. Wie alles begann) vertritt eine
der Figuren im ersten Kapitel jene Auffassung, die fiir man-
che Leser zunehmend an Bedeutung gewonnen hat: Eine
gute Frage ist tausend Antworten wert. Uberlege sie dir sorg-
faltig.

Die Welt, in der ich aufwuchs, legte keinen grofien Wert
auf Fragen. Bestenfalls waren sie ein Zeichen der Unwissen-
heit — und schlimmstenfalls ein Beweis fiir Auflehnung. Wer
immer unserer Theologie, Wissenschaft oder auch nur un-
serer Meinung widersprach, galt als Feind und Zielscheibe.
Einzig die Gewissheit zdhlte.

Wihrend ich - hoffentlich mit Anstand - &lter wurde, ging
es in meinem Leben immer mehr um die gute Frage und die
tausend Antworten als um die Uberzeugung, recht zu haben.
Ich brauchte lange, um ein aufmerksamer Zuhorer zu werden,
der nicht blofl lauscht, um den eigenen Standpunkt zu vertei-
digen oder Erklarungen abzugeben, sondern zuldsst, dass ein
Gesprich ihn herausfordert und unter Umsténden seine ge-
wohnten Sichtweisen verdndert.

In jiingeren Jahren prisentierte ich mich gerne als ein in-
telligenter und rational denkender Mensch. Dieses Image
erlaubte mir, mich hinter meinen Ideen zu verstecken, die
Unordnung des realen Lebens und authentischer Beziehungen
nach besten Kriften zu meiden. Ich benutzte meine persona
als Abwehrmechanismus und Sicherheitswand, um die Leute
auf Abstand zu halten. Ich glaubte, ihnen damit ein Schnipp-
chen zu schlagen. Als sich herausstellte, dass ich tatsdchlich
clever war, obendrein kreativ, wurde ich noch darin bestirkt,
in meiner abgehobenen Position zu verharren und den an-
deren durch Worte zu schaden. Sie, liebe Leser, hitten mich

10



vielleicht aufgrund meiner iiberzeugenden Argumentation
respektiert, mich aber nicht wirklich gemocht.

Zum Gliick habe ich mich inzwischen sehr verdndert. Das
Haus meiner Seele wurde auf schmerzliche Weise in seine
Bestandteile zerlegt und mein gebrochenes Herz dann einem
mithevollen Wiederaufbau unterzogen. Und wie bei jedem
Menschen bleibt auch in meinem Innern noch viel Arbeit zu
leisten, gemafl dem unaufhérlichen Prozess des Seins und
des Werdens.

Ich wurde im Sinne der evangelisch-protestantischen
Uberlieferung grofgezogen. Doch es gibt kein reines Erbe:
Das Schone und Erbauliche ist unauflgslich verwoben mit
dem Hisslichen und Schédlichen. Immer wieder schldngeln
sich Halbwahrheiten und sogar Liigen in unsere Herzen. Wie
Schimmel, der ein Kunstwerk befallen hat, muss diese ein-
dringende Dunkelheit sorgfiltig beseitigt werden, damit das
Urspriingliche und Schopferische keinen Schaden nimmt.

Das vorliegende Buch widmet sich also nicht der Darstel-
lung von Gewissheiten. Keine der hier durchgefithrten Unter-
suchungen von »Liigen« resultiert in einer endgiiltigen oder
uneingeschrinkten Ansicht iiber das betreffende Thema. Eher
sind sie gleichsam Kostproben umfassenderer Uberlegungen
oder Gespriche. Jedes Kapitel bezieht sich auf eine Aussage,
an die ich einst glaubte und von der ich mich im Laufe mei-
ner inneren Entwicklung allmahlich loste. Vielleicht werden
Sie sich mit manch einer identifizieren, nicht aber mit ande-
ren, um meinen Schlussfolgerungen dann zuzustimmen oder
nicht. Einige dieser Vorstellungen mdgen mit besonderen
Herausforderungen verbunden sein, andere naiv und belang-
los erscheinen. Auch darin bekundet sich das einzigartige

11



Wunder unserer Lebensreise sowie die Schonheit des Dialogs
und der zwischenmenschlichen Beziehung.

Mit einer Gestalt in der Bibel identifiziere ich mich am
meisten, ndmlich mit dem Blindgeborenen, von dem in
Johannes 9 die Rede ist. Meine bisherige Reise war ein lang-
wieriger Lernprozess, um zu sehen — hier zum ersten Mal,
dort mit umso groflerer Klarheit. Ungeachtet meiner weit-
ldufigen Studien mangelt es mir an der Tiefgriindigkeit zahl-
reicher Theologen, die sich der Erforschung biblischer Texte
und Ideen verschrieben haben. Nichtsdestotrotz bin ich dank-
bar fiir ihre Arbeiten, lese sie und lausche ihnen, als wiirden
mir dadurch wertvolle Geschenke zuteil.

Bei Threr anschlieflenden Lektiire werden Sie vieles iiber
meine Personlichkeit erfahren. Die Neuausrichtung meiner
Theologie geschah nicht miihelos, hat mich jedoch positiv
beeinflusst. Dank jener inneren Bewegung bin ich heute ein
besserer Ehemann, Vater, Sohn, Freund und Mensch. Falls
mein Wort keine Klarung bewirkt, dann hoffentlich mein
Leben. Es gibt Zeiten, in denen ich - mit dem Ausdruck
meiner Lieblingsfigur im Johannesevangelium - nur ein Be-
kenntnis ablegen kann: »Ich war blind, nun aber sehe ich.«

An dieser Stelle mochte ich Sie darum bitten, die nachfolgen-
den Botschaften grofiziigig sowohl als Freunde wie auch als
Gegner zu betrachten. Die Ersteren, weil das, was Thnen hier
und jetzt kostbar ist, am Ende nicht weniger kostbar sein soll.
Die Letzteren, weil wir alle darauf angewiesen sind, dass un-
sere Grundsitze und Annahmen manchmal hinterfragt und
einer Priifung unterzogen werden miissen, damit wir Augen
haben, um zu sehen, Ohren, um zu héren. In den Schriften

12



der Theologen, Philosophen, Psychologen und Wissenschaft-
ler habe ich zugleich Freunde und Gegner gefunden. So kann
ich ihnen genauer zuhdren und gestatten, dass sie mit ihren
Uberzeugungen den Boden meines Herzens und meines Geis-
tes umgraben, Unkrduter samt Wurzeln ausreifien, Samen
sden, dann die Keimlinge wéssern und einige gar zur Reife
bringen. Dieser Prozess ist nicht immer ein Vergniigen, aber
er entschédigt fiir den Aufwand.

Letztlich sitzen wir alle in einem Boot. Thre Gesundheit
ist meine Gesundheit. Thr Verlust ist mein Verlust. Oft aber
neigen wir dazu, eine Liige zu glauben statt der Wahrheit
Zugang ins Innere zu gewéhren, wo sie unsere zum Selbst-
schutz errichtete Festung ebenso erschiittert wie die Sicher-
heit unserer Vorurteile. Der Dialog sollte niemals ein Mittel
sein, das Gegeniiber zu beherrschen oder mit Gewissheiten
zu iiberhdufen, sondern jenen Respekt bezeigen, der dem
Wesen der Beziehung entspricht. Wir alle brauchen neue
Perspektiven, um zu sehen. Jedenfalls gilt das fiir mich.

Es sei noch einmal betont: Dieses Buch setzt sich aus einer
Reihe von Essays zusammen, um bestimmte, miteinander
verbundene Vorstellungen zu untersuchen, die mir als Liigen
erscheinen - Liigen, die ich frither glaubte und die weiterhin
viele von uns mehr oder weniger stark beeintrachtigen. Mein
Freund, der Theologe Dr. C. Baxter Kruger, Autor von The
Shack Revisited (Wie wir Gott begegnen. Die Hiitte und das
neue Bild von Gott), Patmos, Across All Worlds, Jesus and the
Undoing of Adam, The Great Dance und anderer Biicher, hat
ein Nachwort geschrieben, das die religiosen Voraussetzun-
gen meiner Idee von Wahrheit fachkundig umreifit. Damit
gibt er dem ganzen Buch einen wiirdigen Rahmen.

13



Fiir einige werden die hier dargelegten Auffassungen inno-
vativ und vielleicht sogar transformativ sein, gelegentlich
aber auch unbequem. Keine Sorge, bleiben Sie entspannt. Ihr
urspriinglicher Lehrer ist der Heilige Geist; Gott, dem Sie
vertrauen konnen und der Sie bestens kennt, wird Thnen zu-
verldssig den Weg in die Wahrheit weisen, die Jesus ist.

Seien Sie versichert: Auf den folgenden Seiten biete ich
keine vollstaindigen oder abschlieflenden Losungen. Mit dem
Alterwerden wird mir umso deutlicher bewusst, was ich nicht
verstehe. In diesen Texten entwickle ich Ideen und werfe Fra-
gen auf, die zum Nachsinnen anregen — mit der Hoffnung,
dass unsere inneren Augen aufgetan werden, dass wir Gottes
Giite und immerwihrende Liebe deutlicher wahrnehmen
und endlich entdecken, wer wir in dieser Groflen Umarmung
eigentlich sind.

14



»Gott liebt uns,
mag uns aber nicht.«

m Norden der kanadischen Provinz Alberta herrscht tie-

fer Winter. Die Temperatur liegt deutlich unter null; es ist
einer jener derart kalten Tage, an dem sich die Nasenhaare
anfithlen wie kleine, in die Nasenlocher gesteckte Stacheln
und jeder ausstromende Atem eine eigene Nebelbank bildet.
Unweit von diesem Ort kam ich in den nérdlichen Pririen
zur Welt.

»Wenigstens ist’s ne trockene Kalte«, wirft jemand ein, was
zwar stimmt, aber nur ein schwacher Trost ist.

Wir betreten das Gebdude, und ich lege die Schutzschich-
ten meiner Kleidung ab, tausche sie ein gegen die Warme im
Innern der Haftanstalt. Wir befinden uns in einem Frauen-
gefingnis. Die Insassinnen, die mich gebeten haben, ihnen
einen Besuch abzustatten und iiber meine Arbeit zu sprechen,
sagten, Dutzende Exemplare von Die Hiitte hitten hier die
Runde gemacht und einen nachhaltigen Eindruck hinterlas-
sen. Die Regierung gewihrte den Frauen eine kurze »Unter-
brechung« vom eintonigen Alltag — mit der Aufforderung,
tiber ihr Leben und ihre bisherigen Entscheidungen nachzu-

15



denken, wozu Menschen auflerhalb dieser Mauern selten Ge-
legenheit haben. Die Frauen werden heute aus freien Stiicken
eine Stunde mit mir verbringen. Ihre Gegenwart empfinde
ich als ein besonderes Geschenk.

Wer Augen hat zu sehen, wird hinter rauen Schalen und in
versteinerten Herzen vielerlei Wunder entdecken. Die meis-
ten Frauen sind wegen einer dramatisch schiefgelaufenen
Beziehung in dieser Haftanstalt. Ihre erlittenen Treuebriiche
und Verluste sind sichtbar in der zur Schau getragenen Trotz-
haltung oder einer kaum verborgenen Scham. Unter all den
Verwundeten und Ausgestof3enen fithle ich mich fast wie zu
Hause. Das sind meine Leute, unsere Leute.

Ich weif3 nicht mehr, iiber welches Thema ich gesprochen
habe. Wahrscheinlich iiber die Gefingnisse in meinem Le-
ben, tiber Orte, die fiir mich einen groflen Wert bekamen,
weil ich aufler ihnen keine kannte. Dariiber, wie wir an der
Gewissheit unseres Schmerzes festhalten, statt das Wagnis
einzugehen, einem Menschen jemals wieder zu vertrauen.
Tief verletzte Seelen im Raum begannen zu weinen. Bruce
Cockburn, der kanadische Dichter und Musiker, wiirde dies
als rumours of glory deuten, als Zeichen der VerheifSung.
Verlorene Miinzen, verlorene Schafe, verlorene Sohne, aber
nicht irgendwelche. Das sind meine S6hne, meine Schafe und
meine Minzen.

Ich beende meine Rede, und nur wenige ziehen sich zu-
riick. Andere warten, damit ich ihr Exemplar signiere. Ich
umarme jede, was sicherlich eine Verletzung samtlicher Vor-
schriften darstellt. Doch schon seit einer Weile habe ich mit
solchen Normen gebrochen, und niemand st6rt sich an mei-
nen heiligen Begegnungen. Eine Frau steht wartend da, ihr

16



Korper emotionsgeladen. Sobald ich sie einfach in die Arme
nehme, ist es, als wiirde eine Energie freigesetzt, die den
Damm in ihr zum Einsturz bringt. Minutenlang schluchzt sie
hemmungslos. Ich fliistere: Macht gar nichts, ich habe andere
Hemden dabei, ich halte Sie, Sie sind in Sicherheit. Mir ist
unbegreiflich, wie viel Elend, wie viel Menschlichkeit durch
diese eine kurze Beriihrung flutet, aber sie ist echt und ins-
tinktiv und herzzerreiflend.

Schliefilich legt sich ihre Aufregung so weit, dass sie die
Sprache wiederfindet.

»Glauben Sie wirklich«, stammelt sie leise, »dass Papa
mich lieb hat?«

Da ist sie, die gewaltige Frage, und dieses zarte mensch-
liche Geschopf vertraut sie mir an. Selbst diejenigen, die
Gottes Existenz leugnen, wollen unbedingt erfahren, ob die
Liebe existiert und ob sie weif3, wer wir sind. Mehr noch, wir
werden von innen her dazu getrieben, die Frage an das nahe
oder itbermiachtige Du zu riskieren: Siehst du irgendetwas in
mir, das liebenswert ist, das geniigt, das der Liebe wiirdig ist?

Im Roman Die Hiitte gibt es eine Szene, in der Mackenzie,
die Hauptfigur, mit der Infragestellung seiner grundsatzlichen
Annahmen konfrontiert wird. Er begegnet Sophia, der gott-
lichen Weisheit, und sie fragt ihn nach der Liebe zu seinen
Kindern. Im Besonderen mdchte sie wissen, welches der fiinf
er am meisten liebe.

Sogar nur maflig gesunde Eltern wiirden meinen, dass diese
Frage unméglich zu beantworten sei. Meine Frau Kim und
ich haben sechs Kinder. Als das erste geboren wurde, konn-
ten wir uns nicht vorstellen, ein weiteres Kind lieben zu kon-
nen. Das erste beanspruchte all unsere Liebe. Doch als dann

17



das zweite zur Welt kam, tat sich plotzlich eine neue Tiefe der
Liebe auf, die entweder noch gar nicht vorhanden oder uns
vor seiner Ankunft verborgen gewesen war. Als wiirde jedes
Kind ein Geschenk der Liebe mit sich fithren, das in den
Herzen der Eltern verwahrt wird.

In jener religiésen Subkultur, wo ich aufwuchs, wussten
wir alle, dass Gott Liebe ist. Wir sagten und sangen es die
ganze Zeit, bis die Botschaft nicht mehr allzu viel bedeutete.
Sie driickte einfach die Art und Weise aus, wie Gott ist. Ahn-
lich dem Enkelkind, das erklart: » Aber ihr miisst mich lieben.
Ihr seid meine GrofSeltern.«

Doch die Aussage: Gott ist Liebe beantwortet nicht unsere
obige Frage, stimmt’s? So habe ich es mir zur Gewohnheit
gemacht, den Satz Gott liebt dich umzuformulieren, und statt
auf Gott beziehe ich ihn auf das Objekt Seiner unbedingten
Liebe - auf uns. Daher sagt Papa in Die Hiitte immer wieder:
»Ich habe sie (oder ihn) besonders lieb.« Es besteht ein him-
melweiter Unterschied zwischen dieser Auflerung: Ich liebe
dich, die zuerst mich betrifft, und jener: Ich habe dich beson-
ders lieb, die vor allem dich betriftt. Beide sind korrekt, aber
die letztere durchdringt die Unruhe unserer Seele und gibt zu
verstehen: »Ja, ich weifs, du liebst mich, aber kennst du mich
und magst du mich? Du liebst, weil du eben so bist, doch ist
da etwas an mir, das der Liebe wert ist? Siehst du mich - und
magst du, was du siehst?«

»Glauben Sie wirklich«, stammelt sie leise, »dass Papa
mich lieb hat?«

Ich driicke sie fest an mich. »Ja, fliistere ich zuriick, wih-

rend wir beide in Trédnen ausbrechen. »Papa hat Sie besonders
liebl«

18



Kurz darauf scheint sie ihre Gefiihle ein wenig im Griff zu
haben und schaut mich zum ersten Mal direkt an.

»Das ist alles, was ich wissen musste. Das ist alles, was ich
wissen musste.«

Nach einer weiteren Umarmung geht sie davon und lasst
mich mit dem Gedanken zuriick: Du Liebe, das ist alles, was
jeder von uns wissen muss!



»Gott st gut.
Ich bin es nicht.«

as ist eine riesige Liige! Und sie hat verheerende Aus-
wirkungen. Warum also wird sie weithin geglaubt?

Viele meinen, Gott betrachte uns alle als Versager, als Ubel-
tater, die vollig verdorben sind. Es wurden Lieder geschrie-
ben, um diese Annahme zu bekriftigen, Texte {iber unsere
Haisslichkeit und unser Losgeldstsein. Moglicherweise fragen
wir uns sogar: Bin ich nicht gerade dann in Ubereinstimmung
mit Gott, wenn ich mich selbst hasse?

Wiirden wir die Zeit eriibrigen, um den Geschichten der
anderen zu lauschen, kime uns die Einsicht, dass die meisten
von uns etwas gemeinsam haben - namlich die Scham, die
unsere Selbsteinschitzung wesentlich beeinflusst. Aber dafiir
sind nicht allein wir verantwortlich. Einige mussten sich in
ihrem Leben einen ganzen Schwall von kritischen Bemerkun-
gen anhoren, die solch einer Liige Vorschub leisteten.

Du bist wertlos.

Du bist dumm.

Du taugst zu nichts.

21



Du bist einfach ldcherlich.

Ich hasse dich.

Warum kannst du nicht ...?

Du hast mich ins Ungliick gestiirzt.
Du bist ein Dreckstiick.

Du siehst total angeknackst aus.

Diese oder dhnliche Botschaften haben wir dann verinner-
licht und auf uns selbst bezogen in Form negativer Urteile,
gefolgt von einer Litanei der eigenen Fehler: »Ich bin nicht
klug, diinn, grof} oder attraktiv genug ... Ich bin kein Junge
... Ich bin nicht stark ... Ich bin nicht ...« Dabei vergessen
wir, dass jedes »Ich bin nicht ...« mit einem »Ich bin« be-
gann: »Ich bin wertvoll ... Ich bin klug ... Ich bin ein Mensch,
der geliebt wird ...« Doch sogar dieses »Ich bin« richten wir
gegen uns selbst und fiigen ihm weitere Zeugnisse unserer
Scham bei: »Ich bin ... ein Verlierer, ein Eigenbrotler ... Ich
bin schlecht, hisslich, ibergewichtig, allein, naiv, wertlos ...«

Sieht Gott Sie oder mich in dieser Weise? Stimmt Er damit
iberein, wie ich mich selbst sehe und was andere mir dariiber
gesagt haben, wer ich im Innersten bin?

An der Seite meines Vaters aufzuwachsen, war haufig er-
schreckend. Das Leben mit ihm glich dem Gang iiber ein
Minenfeld, wobei die Sprengkorper jede Nacht, wihrend ich
schlief, ihre Stelle wechselten. Gewiss, nicht alles war furcht-
bar. Es gab durchaus freundliche Augenblicke, bestimmte
Versuche von seiner Seite, ein liebevoller Vater zu sein, aber
diese waren im Grunde beunruhigend, denn sie wirkten wie
eine Aufforderung, meine tibliche Vorsicht zu vergessen.
Umso verletzbarer war ich dann.

22



Doch ich fille keine Werturteile itber meinen Vater: Die
Fahigkeit zur Vaterrolle wurde bereits von seinem eigenen
Vater zerstort, lange bevor ich auftauchte. Aber sobald er
den Schalter umlegte und von volliger Abwesenheit zu zorn-
entbrannter Anwesenheit tiberging, hatte ich das Gefiihl,
férmlich zerrissen und in alle Winde verstreut zu werden.

Mein Vater war Missionar — der rechtschaffene Mann, der
sich nie irrte, und dariiber hinaus ein strenger Zuchtmeister.

Natiirlich glaubte ich, seine Wut verdient zu haben, weil
ja nichts Gutes in mir war. Also wurde ich zu Recht bestraft,
selbst wenn mir vollig schleierhaft war, welche Stinde ich
durch Versdumnis oder Straftat begangen hatte. Ich versuchte
mich zu verteidigen, manchmal sogar mit Liigen, doch als
auch das nichts nutzte, nahm ich Zuflucht bei vier Wortern,
schrie sie, wahrend die Wellen seines Zorns heranriickten,
wieder und wieder in die Welt hinaus:

Ich werde gut sein! Ich werde gut sein!
Ich werde gut sein!

Im Laufe der Jahre wurde mir bewusst, dass ich mit jedem
dieser ausgestofienen Schreie meinem innersten Wesen eine
Botschaft tibermittelte, die zu entziffern ich Jahrzehnte be-
notigte. Sie war von brutaler Einfachheit:

»Ich bin nicht gut!«

Erst vor wenigen Tagen sprach ich vor einer reizenden Ver-
sammlung von Gymnasiasten, die mich eingeladen hatten,
an einer spiritual emphasis week in ihrer Schule teilzuneh-
men. Die Veranstaltung, die also der Besinnung auf das
Geistige diente, wurde mit einem mir wohlbekannten Lied

23



eroffnet. Viele der Textzeilen sind zutreffend, aber zu Beginn
steht eine kolossale Liige:

[Gott], Du bist gut, wenn in mir nichts Gutes ist.

In Wahrheit haben wir deshalb einen inneren Wert, weil wir
nach dem Bilde Gottes geschaffen sind. Unser Wert hingt also
nicht von uns ab. Doch diejenigen unter uns, die verzweifelt
und tief verletzt vor sich hin leben, glauben vielleicht, dass,
wenn im Innern nichts Gutes ist, auch keine Hoftnung auf
echte Veridnderung besteht. Wir meinen, das Beste wire eine
Art vorldufige Selbstdisziplin, um so durch Anschein und
Leistung unsere Scham zu verbergen. All die positiven Aus-
sagen in der Welt reichen nicht aus, um einen Felsen in einen
Paradiesvogel zu verwandeln. Viele von uns lernen sich zu
verstellen, bis wir vollig erschopft sind von dem Versuch, jede
Liige wie einen Kreisel in Bewegung zu halten. Zwangsldufig
sickern die Gifte aus unserem inneren Haus auf eine Weise
heraus, die wir nicht mehr kontrollieren konnen. Oder wir
geben einfach auf und handeln entsprechend der Urteile, die
wir bereits tiber uns selbst gefallt haben.

Wie sollte ich in der Uberzeugung, dass die Wertlosigkeit
meine tiefste Wahrheit darstellt, iiberrascht sein, wenn ich
mich so benehme, als wire ich tatsdchlich wertlos? Bin ich
dann nicht wenigstens ehrlich? Ja, ich wire es, falls darin die
Wahrheit itber mein Wesen lage; aber dies ist nicht der Fall.

Kann etwas, das »nicht gut« ist, von Gott herstammen?

Nein, das ist unmoglich!

Sind wir auch heute noch nach dem Bild Gottes geschaffen?

Ja, das sind wir!

24



Gott, der ausschliefllich gut ist, schafft ausschliefllich Gu-
tes — sehr Gutes sogar! Daher fragte Jesus den reichen Jiing-
ling: »Was heiflest du mich gut? Niemand ist gut denn der
einige Gott.« (Matthédus 19,17) Jesus sagt nicht: »Da ist nichts
Gutes in mir«, sondern fragt eigentlich: »Siehst du Gott in
mir, junger Bruder? Nennst du mich deshalb gut, oder geht
es dir immer noch bloff um Leistung und Besitz?« Wenn Sie
diese Geschichte weiterlesen, werden Sie feststellen, dass es
dem anderen immer noch blof$ um Leistung und Besitz geht.

Wie fiele Thre Reaktion aus, wenn Sie einem Elternteil be-
gegneten, der sein Kind folgendermaflen beschimpft: »Tat-
sachlich hast du nichts Gutes an dir. Du bist krank, hinter-
hiltig und total verdorben. Du warst immer schon wertlos
und wirst es immer bleiben. Moge Gott mit deiner Seele
Erbarmen haben!« Leider gibt es einige, die derlei fiir das
Evangelium halten, schlimmer noch: Sie merken nicht, dass
es verkiindet wird von Menschen in Machtpositionen, hinter
Kathedern oder auf Kanzeln.

Wir moégen verkriippelte Augen haben, aber keinen un-
guten Kern. Wir sind wahrhaftig und aufrecht, oft jedoch
unwissend und dumm; so handeln wir aus unserer schmerz-
lichen Verwirrung heraus, tun uns selbst weh, den anderen
und sogar der ganzen Schopfung. Blind, aber nicht verdor-
ben - das ist unser Zustand. Vergegenwirtigen Sie sich: Gott
kann nicht zu etwas Bosem oder grundsitzlich Schlechtem
werden ... und Er nahm menschliche Gestalt an.

Unsere Kinder werden stets eine wesentliche Identitét be-
sitzen, die mit uns — ihrer Mutter und ihrem Vater - fiir alle
Zeit verbunden bleibt. Sie sind in der Lage, verhidngnisvolle
Entscheidungen zu treffen, sich und andere zu verletzen, aber

25



ihre innerste Natur ist ein Ausdruck unserer selbst. Genau
das sind sie. Unsere Identitét existiert ebenso wenig unab-
hingig wie unsere Giite. Ich bin wesenhaft gut, weil ich »in
Christus« als ein Ausdruck von Gott geschaffen bin, ein
Ebenbild, imago dei (siehe Epheser 2,10). Diese Identitat,
Inbegrift der Giite, bezeugt eine tiefere Wahrheit iiber uns
als jeder Schaden, der uns zugefiigt wurde oder den wir bei
jemandem angerichtet haben.

Gott hat keine geringe Meinung von der Menschheit, denn
Er kennt die Wahrheit iiber uns. Gott ldsst sich nicht tduschen
von all den Liigen, die wir uns und den anderen erzihlt haben.
Jesus ist die Wahrheit iiber uns, so wie wir sind - vollkommen
menschlich, vollkommen lebendig. Grofier als all die Verlet-
zungen, Zerwiirfnisse und Verwiistungen ist eine »sehr gute«
Schopfung, in der wir nach dem Ebenbild Gottes geschaffen
wurden. Doch in der triigerischen Dunkelheit, an die wir
glauben, sind wir blind geworden. Es ist an der Zeit, dass wir
jenen verheerenden Liigen die Zustimmung verweigern, statt
weiter vor ihnen zu kapitulieren. Jetzt endlich ist der Moment
gekommen, die weifle Flagge zu verbrennen!

26



oo

»Gott bestimmt uber
alles.«

In der Empfangshalle eines Hotels in Orlando, Florida,
unterhielt ich mich mit meiner deutschen Freundin K. Thr
junger Gefihrte, ein Weltklassesportler, war infolge eines
vor laufender Kamera vollfithrten Kunststiicks, das schreck-
lich schiefging, seit Kurzem geldhmt. Sie schien verzweifelt,
trocknete sich immer wieder die Augen und sagte: »Ich wehre
mich dagegen zu glauben, all dies sei Teil von Gottes wunder-
barem Plan.«

Das tue ich auch! Glauben wir wirklich, dass wir Gott eh-
ren, indem wir Thn im Namen allmichtiger Herrschaft zum
Urheber all dieses Durcheinanders erkldren? Einige religiose
Menschen - oft sind Christen in ihren Reihen - glauben an
eine unerbittliche Vorherbestimmung, die nichts anderes
ist als Fatalismus mit personifiziertem Gott. Was immer ge-
schehen soll, wird auch geschehen. Und da Gott fiir alles
zustandig ist, muss dies Teil von Seinem Plan sein.

Es besteht eine uniiberbriickbare Kluft (aufler vielleicht in
unseren verdunkelten Vorstellungen) zwischen einem Gott,
der Verantwortung fiir die Schépfung tibernimmt, mitsamt

27



dem Chaos, das wir angerichtet haben, und einem Gott, der
das Bose selbst hervorbringt. Dem Ersteren mag man allmah-
lich vertrauen, der Letztere ... ist bestenfalls ein verzerrtes
Lippenbekenntnis.

Zugegeben, wir Menschen sind Kontrollfreaks, die alles
und jeden ringsum steuern wollen, damit das, was wir be-
firrchten, niemals eintritt. Tief im Innern wissen wir, dass
Kontrolle ein Mythos ist, dass eine bosartige Zelle oder die
Entscheidungen einer anderen Person die Richtung unseres
Lebens schlagartig dandern konnen. Doch nichtsdestotrotz
kampfen wir dafiir und verlangen sogar danach. Wenn wir
jedoch auflerstande sind, Kontrolle auszuiiben, soll wenigs-
tens ein Gott dies leisten.

Wie oft haben wir schon die wohlgemeinten Worte gehort:
»Es muss Teil von Gottes Plan sein«? Stimmt das? Konnte es
nicht sein, dass zahlreiche Dinge einfach falsch sind? Vieles
von dem, was wir beisteuern, was uns angetan wurde, woran
wir beteiligt sind, ldsst sich nicht rechtfertigen. Es ist falsch!
Vollig verkehrt!

Ja, Gott besitzt die schopferische Kithnheit, aus dem von
uns verursachten Bosen etwas hinreichend Sinnvolles zu
machen, aber das rechtfertigt niemals, was falsch ist. Nichts,
nicht einmal die Erlosung der ganzen Welt, konnte je ein so
abscheuliches Folterinstrument wie das Kreuz rechtfertigen.
Dass Gott sich unserer Dunkelheit fiigte und diese dann in
eine Ikone der Erlosung verwandelte, spricht Bande iiber
Sein Wesen, aber es rechtfertigt nicht das Bose.

Hat Gott einen wunderbaren Plan fiir unser Leben? Sitzt
Er auf einem Thron und entwirft auf Seinem kosmischen
Zeichentisch einen perfekten Willen fiir Sie und mich, einen

28



perfekten Plan, der eine perfekte Ausfiihrung erfordert? Bleibt
Ihm dann nur, auf unsere Dummbheit, Taubheit, Blindheit
oder Unféhigkeit zu reagieren, da wir die Perfektion durch
unsere irrigen Annahmen standig missachten und verletzen?
Was, wenn Gott grofiere Achtung vor Thnen als vor Seinem
Plan hitte? Was, wenn es einen solchen fiir Ihr und mein
Leben gar nicht gibe, sondern eher eine Beziehung, in der
Gott uns unauthorlich zur Mitgestaltung einlddt und sich
den von uns getroffenen Entscheidungen respektvoll fiigt?
Und was, wenn dieser Gott, der die Liebe selbst ist, erst dann
endlich zufrieden wire, wenn in uns nur noch das Liebevolle
tiberdauern wiirde?

Einmal arbeitete ich mit meinem vierjahrigen Enkel G. an
einem Projekt, obwohl dieser Ausdruck hier vielleicht zu
hoch gegriffen ist. Wir bemiihten uns, ein Biicherregal zu-
sammenzubauen, wie man es heutzutage in verpackten Ein-
zelteilen kauft, und die dazugehorigen Anweisungen zu ent-
schliisseln, offenbar von Leuten verfasst, die des Englischen
nicht méchtig waren. Als fast die Hilfte des Regals vor uns
stand, wurde mir plotzlich klar, dass ich das erste Drittel
versehentlich falsch herum zusammengesetzt hatte, nun alles
wieder auseinandernehmen und noch einmal von vorn begin-
nen musste. G. war die ganze Zeit geduldig und eifrig beteiligt
gewesen, doch als er meinen Gesichtsausdruck wahrnahm,
schwante ihm, dass etwas nicht stimmte.

»Hey, Opa, bist du okay?«, fragte er.

»Ja, bin ich, aber ...«

Anschlieflend erklarte ich ihm, warum ich jetzt unser
Kunstwerk wieder auseinandernehmen wiirde.

29



