
09357_inhalt.indd   209357_inhalt.indd   2 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



Stephan Marks

Die Würde des Menschen 

ist verletzlich

Was uns fehlt und wie wir es wiederfi nden

Patmos Verlag

09357_inhalt.indd   309357_inhalt.indd   3 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



Für die Verlagsgruppe Patmos ist Nachhaltigkeit ein wichtiger Maßstab ihres Handelns. 
Wir achten daher auf  den Einsatz umweltschonender Ressourcen und Materialien. 

Bibliografi sche Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
 Nationalbibliografi e; detaillierte bibliografi sche Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Alle Rechte vorbehalten
© 2017 Patmos Verlag,
ein Unternehmen der Verlagsgruppe Patmos
in der Schwabenverlag AG, Ostfi ldern
www.patmos.de 
Vollständig überarbeitete und aktualisierte Neuausgabe des 2010 im Gütersloher 
 Verlagshaus, Gütersloh, erschienenen Titels Die Würde des Menschen oder Der blinde Fleck 
in unserer Gesellschaft

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Gestaltung, Satz und Repro: Schwabenverlag AG, Ostfi ldern
Druck: CPI books GmbH, Leck
Hergestellt in Deutschland
ISBN 978-3-8436-0935-7

 

 

 

09357_inhalt.indd   409357_inhalt.indd   4 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



5

Inhalt

Vorwort zur Neuausgabe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7
Einleitung: Ein Problem wird entsorgt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .11

Teil 1: Scham, die Hüterin der Menschenwürde 

1.  Menschenwürde – eine abstrakte, leere Phrase?  . . . . . . . . . . . . .23
2.  Die Menschenwürde aus schampsychologischer Sicht . . . . . . . . .28

Grundlegende Informationen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .28
Traumatische Scham und ihre Abwehr . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .35
Scham reguliert Zwischenmenschlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .45
Die vier Grundformen der Scham. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .48
Raum der Würde. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .58

Teil 2: Der blinde Fleck in unserer Gesellschaft –die Deutschen 
und die Menschenwürde

1.  Land der Mobber und Henker  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .68
Ein traumatisiertes Volk. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .68
Verletzungen von Zugehörigkeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .70
Bestrafung durch Grenzverletzung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .71
Zur Funktion der Öffentlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .75
Pädagogik der Beschämung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .77
Zur Rolle von Militär und Religion. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .79
Ein traumatisierendes und retraumatisiertes Volk  . . . . . . . . . . . . .81

2.  Ein Land gebaut aus Schutt und Scham  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .82
Ver-wahr-losung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .83
Das Beschämen, Verachten und Ausgrenzen geht weiter  . . . . . . .88
Hörig – gehörig – zugehörig? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .90
Eine Kultur der Grenzverletzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .93
Eine narzisstische Gesellschaft  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .99
Outsourcing: Wir lassen entwürdigen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .100
Von personalen zu strukturellen Entwürdigungen . . . . . . . . . . . .102

Zwischenresümee  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .108

09357_inhalt.indd   509357_inhalt.indd   5 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



6

Teil 3: Wege zur Menschenwürde

1.  Menschenwürde und die Beziehung zu sich selbst: die Sorge 
für die eigene Würde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .115
Schamgefühle »merken«. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .116
Die Sorge für die eigene Anerkennung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .119
Die Sorge für den Schutz der eigenen Grenzen  . . . . . . . . . . . . .121
Die Sorge für die eigene Zugehörigkeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .122
Die Sorge für die eigene Integrität  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .124
Wer, wenn nicht ich? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .126

2.  Menschenwürdig mit Menschen arbeiten  . . . . . . . . . . . . . . . . . .132
Grenzen wahren, Schutz vermitteln. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .133
Zugehörigkeit vermitteln  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .141
Räume zur Entfaltung von Integrität schaffen . . . . . . . . . . . . . . . .146
Anerkennung geben  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .151
Scham als Chance . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .157
Der Transfer in die berufl iche Praxis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .163

3.  Menschenwürdige Rahmenbedingungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .185
Strukturelle Entwürdigungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .185
Vom »Wert« der Menschenwürde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .187
Beispiel Strafvollzug: Schönheit gibt Würde  . . . . . . . . . . . . . . . . .189
Was tun?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .192

Ausblick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .196
Nachwort zur Neuausgabe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .201
Dank  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .202
Anhang. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .203

Anmerkungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .203
Literatur  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .216

09357_inhalt.indd   609357_inhalt.indd   6 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



7

Vorwort zur Neuausgabe

Unsere deutsche Geschichte erschien mir seit jeher als etwas 
Schweres, Deprimierendes, Drückendes. Mein tiefes Bedürfnis da-
nach, zu verstehen, wie der Nationalsozialismus und seine grauen-
haften Verbrechen möglich waren, blieb lange Zeit unbeantwortet: 
In der Schule wurde »das Th ema« bis Ende der 60er Jahre fast 
völlig ausgeblendet, und später, während des Studiums, vermochte 
keiner der diversen Erklärungsansätze, die ich studierte, diese Fra-
ge plausibel zu beantworten. Ich erinnere mich, wie mich damals 
einer der Professoren verwundert fragte, weshalb ich denn die Fä-
cherkombination Politikwissenschaft, Neuere Geschichte und Psy-
chologie studiere – als sei es abwegig, zur Erklärung gesellschaft-
licher Phänomene auch psychologische Kategorien zu Rate zu 
ziehen. Auch meine sozialwissenschaftliche Dissertation über 
C. G. Jung brachte mich einer Antwort zunächst nur wenig näher. 
Allerdings fand ich das Konzept des »kollektiven Schattens« sehr 
spannend.

In den 80er Jahren lebte ich fünf Jahre in Nordamerika. Dort 
erlebte ich häufi g eine Qualität von Zwischenmenschlichkeit, wie 
ich sie zuvor in all den Jahrzehnten in Deutschland nur selten er-
fahren hatte: Freundlichkeit. Dies erinnerte mich an die Beobach-
tung von Alexander und Margarete Mitscherlich aus ihrem Buch 
Die Unfähigkeit zu trauern: dass der »freundliche Deutsche«, zuge-
spitzt formuliert, in seinem eigenen Land nicht zwingend Vorbild-
charakter habe.1

In den USA lernte ich Vietnamveteranen wie Greg Burham 
kennen, die sich in bemerkenswerter Weise mit ihren traumati-
schen Erfahrungen als Täter auseinandersetzen – etwas, was mir 
bis dahin im Nachkriegsdeutschland nicht begegnet war. Die Be-
nediktinerin Sr. Mary Kay Henry eröff nete mir lebensbejahende 
Interpretationen des Christentums durch Th eologen und Mystike-
rinnen wie Meister Eckart, Hildegard von Bingen u. v. a. Ende 
1989 kehrte ich nach Deutschland zurück mit dem (anfangs noch 
recht unklaren) Wunsch, etwas dazu beizutragen, dass unser Um-

09357_inhalt.indd   709357_inhalt.indd   7 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



8

gang mit unserer Geschichte ein konstruktiver werden möge. Der 
entscheidende nächste Schritt für mich war das Forschungsprojekt 
»Geschichte und Erinnerung«, gegründet 1998. Dabei führten 
wir, ein interdisziplinäres Team, Interviews mit »ganz normalen« 
alten Menschen, die damals Hitler und den Nationalsozialismus 
bejaht und aktiv mitgetragen hatten. Unser Ziel war es, die Motive 
von NS-Anhängern zu erforschen.

Der entscheidende Moment, ich erinnere mich noch ganz ge-
nau, ereignete sich während einer Team-Supervisionssitzung: Erst 
ein, dann zwei, drei Interviewer eröff neten, dass sie sich für gewis-
se Interviews schämten (später verstanden und interpretierten wir 
diese Reaktion als Gegenübertragung). In diesem Moment, als der 
Begriff  Scham zum allerersten Mal genannt wurde, klatschte ich 
spontan in die Hände und rief aus: »Das ist es!« Intuitiv spürte ich, 
dass wir soeben einen Schlüssel zum Verständnis des Nationalsozi-
alismus gefunden hatten. In der Folge arbeitete ich mich durch die 
Fachliteratur über Scham, angefangen mit Léon Wurmsers Stan-
dardwerk Die Maske der Scham. Daraufhin konnte ich, endlich, 
zum ersten Mal, wirklich verstehen, wie der Nationalsozialismus 
möglich war (die Ergebnisse dieses Forschungsprojekts sind in 
dem Buch Warum folgten sie Hitler? zusammengefasst).

So weit, so gut. In den folgenden Monaten jedoch drängte sich 
mir immer mehr eine andere Frage auf: Wenn damals, 1933, 
Scham so bedeutsam war, um Hitler an die Macht zu bringen – 
welche Bedeutungen hat dieses Gefühl dann eigentlich in der Bun-
desrepublik Deutschland heute, Jahrzehnte später? Nun fi elen mir 
immer mehr Beispiele dafür auf, wie unerkannte, unbewusste (um 
nicht zu sagen: unerlöste) Schamgefühle die zwischenmensch-
lichen Beziehungen bis in die Gegenwart hinein vergiften: etwa in 
unserem Umgang mit »Schwäche«, z. B. in der Unbarmherzigkeit, 
mit der alte Menschen hierzulande oftmals abgewertet werden 
oder mit der Menschen ohne Arbeitsplatz schnell als »Schmarot-
zer« entwertet werden.

Insbesondere das Elend an deutschen Schulen wurde mir er-
klärbar: Seit Jahrzehnten wird hierzulande beklagt, dass deutsche 
Schulen in internationalen Vergleichen nur mittelmäßig abschnei-
den. Aus schampsychologischer Sicht wird dies verständlich, ist 
doch Schule für viele Beteiligte ein Ort der Entwürdigung: für 
Lehrende, die hierzulande wie kaum eine andere Berufsgruppe 

09357_inhalt.indd   809357_inhalt.indd   8 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



9

pauschal beschämt werden, aber auch für viele Schüler, die nicht 
selten von Lehrkräften bloßgestellt oder lächerlich gemacht wer-
den. Ganz anders ist dies beispielsweise in Kanada, wo Schule ein 
Ort der Wertschätzung ist.

Da ich selbst sehr unter einem beschämenden Schulunterricht 
gelitten hatte, machte ich mich auf den Weg, um nach meinen 
Kräften und Möglichkeiten zu einer Veränderung dieser unakzep-
tablen Situation beizutragen. Seither gebe ich Fortbildungen für 
Lehrer und Lehrerkollegien; ich werde jedoch immer häufi ger 
auch zu Fortbildungen für andere Berufsgruppen eingeladen: etwa 
für Altenpfl egekräfte, Sozialarbeiter, Psychotherapeuten, Seelsor-
ger, Polizisten, Richter, Mitarbeitende im Strafvollzug, Beratende, 
Ärzte, Führungskräfte, Supervisoren, Ehrenamtliche in Telefon-
seelsorge, Hospizen und Strafgefangenenarbeit u. v. a.; kurz: für 
Menschen, die mit Menschen arbeiten. 

Dabei mache ich immer wieder die erstaunliche Beobachtung, 
dass viele Teams, viele Berufsgruppen, die tagtäglich massiv mit 
Scham zu tun haben, sich bisher kaum oder gar nicht mit dieser 
Emotion auseinandersetzen. Scham ist eine gesellschaftlich in wei-
tem Maße tabuisierte Emotion; sie ist, mit anderen Worten, ein 
Aspekt des kollektiven Schattens.

Nach C. G. Jung wirkt der Schatten destruktiv, solange er un-
bewusst ist; ihn bewusst zu machen und zu integrieren ist dagegen 
heilsam und gibt dem Menschen neue Entwicklungsmöglichkei-
ten. Dies gilt sowohl für den persönlichen als auch für den kollek-
tiven Schatten – ihn bewusst zu machen und zu integrieren eröff -
net eine neue Qualität menschlichen Zusammenlebens. Konkret 
gesagt: Ein bewusster Umgang mit Scham ist der Weg zu einer 
wahrhaft menschenwürdigen Gesellschaft. Zu einer Gesellschaft, 
in der Menschenwürde nicht länger nur ein abstraktes (und somit 
leeres) Ideal ist, sondern ganz alltagspraktisch die zwischenmensch-
lichen Beziehungen reguliert, ob in der Schule oder Hochschule, 
Ausbildung, im Berufsleben, beim Arztbesuch oder in der Pfl ege.

Ursprünglich dachte ich, diese Fortbildungen seien in Deutsch-
land notwendig, ich bekomme jedoch immer mehr Einladungen 
auch in andere Länder, vorwiegend aus Österreich, der Schweiz 
und Lateinamerika. So habe ich in den vergangenen Jahren viele 
hunderte von Fortbildungen durchgeführt und jedes Mal mehr 
hinzugelernt über Scham und ihre fundamentale Bedeutung für 

09357_inhalt.indd   909357_inhalt.indd   9 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



10

die Arbeit mit Menschen. Vor allem wurde ihre positive Funktion 
als Hüterin der Menschenwürde2 immer deutlicher.

Wer also die Würde des Menschen verstehen und achten möch-
te, der sollte die Scham kennen und gut mit ihr umgehen. Was dies 
im Einzelnen bedeutet – für den Umgang mit der eigenen Person, 
für die jeweilige Arbeit mit Menschen und für die Rahmenbedin-
gungen dieser Arbeit –, dies ist Gegenstand meiner Fortbildungen 
und dieses Buches. Es fasst die wichtigsten theoretischen Grund-
lagen und Erfahrungen aus diesen Fortbildungen zusammen.

09357_inhalt.indd   1009357_inhalt.indd   10 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



11

Einleitung: Ein Problem wird entsorgt

Bastian B. ist schmächtig und schüchtern. Von Mitschülern wird 
er seit der 7. Klasse als »Hurensohn« verhöhnt. Dann fl üchtet der 
Junge unter die Eingangstreppe der Geschwister-Scholl-Realschu-
le, voller Angst, Ohnmacht, Scham und Wut im Bauch. In der 8. 
Klasse wird er von mehreren Mitschülern auf dem Pausenhof mit 
einem glühenden Schlüssel gequält.

Seinem Tagebuch vertraut er seine abgrundtiefen Ängste an, die 
sich allmählich in Hass verwandeln: »Wenn ich einen von den 
Arschlöchern sehe, bin ich wie gelähmt. Ich laufe die Straße ent-
lang und sehe welche von der Sorte, Jugendliche, HipHopper, 
Feinde, und ich bekomme wahnsinnige Angst.«3 Wenn er ange-
sprochen wird, kann er gar nicht mehr klar denken. Seine Pubertät 
erlebt Bastian als einzige Kränkung und Ausgrenzung, zumal er 
zwei Mal sitzen bleibt.

Umso mehr zieht er sich in seine Scheinwelt zurück: gewalttäti-
ge Computerspiele. Wegen seines schwarzen Trenchcoats wird Bas-
tian von Mitschülern als »Psycho« verspottet. Nach außen hin 
wirkt er so, als ließe er solche abfälligen Bemerkungen an sich ab-
prallen, innerlich jedoch brennen sich diese Sticheleien in sein Ge-
dächtnis ein.4

Im Juni 2006 schließt er die 10. Klasse ab und verlässt die Schu-
le. Später notiert er in seinem Tagebuch: »Stell Dir vor du stehst in 
deiner alten Schule, stell dir vor der Trenchcoat verdeckt all deine 
Werkzeuge der Gerechtigkeit, und dann wirfst du den ersten Mo-
lotov Cocktail, die erste Bombe. Du schickst deinen meist gehass-
ten Ort zur Hölle!«5

Auf seiner Internetseite veröff entlicht er einen Brief, in dem er 
unter anderem schreibt:

»Das Einzige, was ich intensiv in der Schule beigebracht be-
kommen habe, war, dass ich ein Verlierer bin. […] Man 
musste das neuste Handy haben, die neusten Klamotten und 
die richtigen ›Freunde‹. Hat man eines davon nicht, ist man 

09357_inhalt.indd   1109357_inhalt.indd   11 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



12

es nicht wert, beachtet zu werden. Und diese Menschen 
nennt man Jocks. Jocks sind alle, die meinen, aufgrund von 
teuren Klamotten oder schönen Mädchen an der Seite über 
anderen zu stehen. Ich verabscheue diese Menschen, nein, 
ich verabscheue Menschen. […]
Ihr habt diese Schlacht begonnen, nicht ich. Meine Hand-
lungen sind ein Resultat eurer Welt, eine Welt, die mich 
nicht sein lassen will, wie ich bin. Ihr habt euch über mich 
lustig gemacht, dasselbe habe ich nun mit euch getan, ich 
hatte nur einen ganz anderen Humor!
Von 1994 bis 2003/2004 war es auch mein Bestreben, 
Freunde zu haben, Spaß zu haben. Als ich dann 1998 auf die 
GSS kam, fi ng es an mit den Statussymbolen, Kleidung, 
Freunde, Handy usw. Dann bin ich wach geworden. Mir 
wurde bewusst, dass ich mein Leben lang der Dumme für 
andere war, und man sich über mich lustig machte. Und ich 
habe mir Rache geschworen! […]
Ich will meinen Teil zur Revolution der Ausgestoßenen bei-
tragen!
Ich will R A C H E!
Ich habe darüber nachgedacht, dass die meisten der Schüler, 
die mich gedemütigt haben, schon von der GSS abgegangen 
sind. Dazu habe ich zwei Dinge zu sagen:
1. Ich ging nicht nur in eine Klasse, nein, ich ging auf die 
ganze Schule. Die Menschen, die sich auf der Schule befi n-
den, sind in keinem Falle unschuldig! Niemand ist das! In 
deren Köpfen läuft dasselbe Programm, welches auch bei den 
früheren Jahrgängen lief! Ich bin der Virus, der diese Pro-
gramme zerstören will, es ist völlig irrelevant, wo ich da an-
fange.
2. Ein Großteil meiner Rache wird sich auf das Lehrpersonal 
richten, denn das sind Menschen, die gegen meinen Willen 
in mein Leben eingegriff en haben und geholfen haben, mich 
dahin zu stellen, wo ich jetzt stehe; auf dem Schlachtfeld! 
Diese Lehrer befi nden sich so gut wie alle noch auf dieser 
verdammten Schule! […] 
Seit meinem 6. Lebensjahr wurde ich von euch allen ver-
arscht! Nun müsst ihr dafür bezahlen! […] Ich bin weg …«6

09357_inhalt.indd   1209357_inhalt.indd   12 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



13

Bald danach, am Morgen des 20. November 2006, verlässt Basti-
an, der gerade 18 Jahre alt geworden ist, sein Elternhaus in Emsdet-
ten, um ein letztes Mal zum Mittelpunkt seiner Demütigungen 
zurückzukehren. Er ist ganz in Schwarz gekleidet und bewaff net 
mit Sprengkörpern und drei Schusswaff en. Auf dem Schulhof zün-
det er eine selbst hergestellte Rohrbombe und einen Rauchkörper. 
Scheinbar wahllos schießt er auf entgegenkommende Schülerin-
nen und Schüler; wegen der Pause halten sich zu diesem Zeitpunkt 
viele Schüler und Lehrer im Freien auf. Mit einer Gasbombe ver-
letzt er eine schwangere Lehrerin im Gesicht. Den Hausmeister 
schießt er in den Bauch.

Durch den Haupteingang betritt er anschließend das Schulge-
bäude; in der Aula feuert er auf eine Schülergruppe und verletzt 
dadurch noch einen Schüler schwer. Im Treppenhaus schießt er auf 
weitere Schüler und verwundet zwei Mädchen. Er zündet noch 
mehr Sprengkörper; durch die starke Rauchentwicklung werden 
weitere Personen verletzt. Im oberen Flur des Schulgebäudes tötet 
sich Bastian anschließend mit einem Schuss in den Mund. Basti-
ans Schreckenstat hinterließ 37, zum Teil schwer Verletzte.

Später, im Rückblick, beschreiben seine ehemaligen Mitschüler 
Bastian als verschlossenen Einzelgänger, der kaum mit jemandem 
redete und auf dem Schulhof immer allein herumgestanden sei. 
Dabei sei er gar nicht mit Absicht ausgegrenzt worden, vielmehr 
schien ihm selbst nicht daran gelegen zu sein, dazuzugehören.7 Mit 
seinem Auftreten, das an die Matrix-Filme erinnerte, sei Bastian 
nicht mehr ernst genommen worden; er machte sich damit selbst 
lächerlich.8 Bei Bastians Schulabschluss verspüren sogar die Lehrer 
Erleichterung, ihn endlich los zu sein9

Der Oberstaatsanwalt Wolfgang Schweer ist der Ansicht, dass 
die Tat durch allgemeinen Lebensfrust ausgelöst worden sei.10 Der 
Spiegel schildert Bastian als jemanden, der »nach Aufmerksamkeit 
gierte« und sich in der Außenseiterrolle sogar gefi el. Einige Mona-
te nach der Tat ist im Spiegel nur noch von Bastians »vermeint-
lichen Demütigungen« die Rede. Damit wurde das Problem Schritt 
für Schritt entsorgt: Der »Psychofreak«, so noch einmal Der Spie-
gel, habe sich die Demütigungen eben nur eingebildet, zumal er ja 
eine krankhafte »Gier nach Aufmerksamkeit« gehabt habe. Auch 
nach Meinung des Focus lag das Problem ganz bei Bastian: Er sei 

09357_inhalt.indd   1309357_inhalt.indd   13 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



14

eben »unfähig« gewesen, »Niederlagen zu verkraften« und habe 
sich »als ewiger Verlierer« gefühlt.11

Regelmäßig lösen Amokläufe ein großes Rätselraten nach den 
Hintergründen aus, so etwa im Nachrichtenmagazin Der Spiegel: 
»Warum? Diese Frage stellen sich Lehrer und Mitschüler, stellt sich 
die Gesellschaft nach jedem Amoklauf. Nach Erfurt. Nach Emsdet-
ten. Nach Winnenden. Aber meistens gibt es auf diese Frage keine 
Antwort.«12 Mein Eindruck ist, dass Bastian durchaus eine Ant-
wort gegeben hat – sie wurde und wird nur nicht zur Kenntnis 
genommen. Auch Jahre später bezeichnet Der Spiegel Amokläufe 
immer noch als »Rätsel«13.

Die deutsche Sprache verfügt über ein reichhaltiges Arsenal an 
Formulierungen, mit denen den Opfern von Missachtung, Mob-
bing oder anderen Formen von Entwürdigung selbst die Schuld 
zugeschrieben wird: »überempfi ndlich«, »Weichei«, »emotional 
nicht belastbar«, »der wollte es ja nicht anders«, »alles nur Einbil-
dung« u. v. a. Aus diesem Arsenal bedienten sich viele der Kom-
mentatoren in den Wochen nach Bastians Amoklauf. Auf diese 
Weise wurde binnen kurzer Zeit ein grundlegendes Problem deut-
scher Schulen aus dem Bewusstsein gedrängt. Ähnliches ist auch 
nach anderen Amokläufen zu beobachten: Schon nach wenigen 
Tagen wird nur noch über Randphänomene debattiert wie Waf-
fengesetze, Computerspiele oder Alarmknöpfe. An den Freiburger 
Schulen wurden beispielsweise in kürzester Zeit für einen hohen 
sechsstelligen Betrag Alarmknöpfe und spezielle Türknäufe instal-
liert – während Lehrerfortbildungen, wie überall im Lande, nach 
wie vor chronisch unterfi nanziert sind.

So wird ein Problem entsorgt, das von Bastian klar benannt 
worden war: die Tatsache nämlich, dass Schulen in Deutschland 
für viele Kinder und Jugendliche, aber auch für viele Lehrer »Orte 
des Grauens«14 sind, wie der Mediziner und Lehrerfortbildner 
Joachim Bauer schreibt. Das gilt für Lehrer, weil sie in Deutsch-
land, wie kaum eine andere Berufsgruppe, öff entlich entwürdigt 
werden – durch Medien, Eltern und Schüler und auch sogar durch 
manche Politiker (z. B. als »faule Säcke«, so Gerhard Schröder15).

Doch auch für viele Schüler: weil sie im Unterricht häufi g von 
Lehrenden missachtet oder bloßgestellt werden. Annedore Prengel 
und Friederike Heinzel16 schätzen, dass dies in jedem dritten oder 
vierten Klassenzimmer geschieht. Eine Befragung von Volker 

09357_inhalt.indd   1409357_inhalt.indd   14 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



15

Krumm und Kirstin Eckstein kommt zu dem Ergebnis, dass etwa 
17 Prozent der befragten Schüler durch Lehrer gemobbt wurden.17 
Bei einer Befragung des Kriminologischen Forschungsinstituts 
Niedersachsen gab mehr als ein Viertel der Schüler an, von Leh-
rern lächerlich gemacht worden zu sein.18

Für die Studie »Th e Children’s Worlds« der britischen York Uni-
versität und der Jacobs Stiftung aus dem Jahr 2015 wurden 56 000 
Kinder in 16 Ländern verschiedener Kontinente befragt. Sie kam 
zum Ergebnis, dass deutsche Schüler besonders ungern zur Schule 
gehen; über Gewalterfahrungen berichten Schüler aus Deutsch-
land, Estland und England am häufi gsten.19 Verschiedene Unter-
suchungen kommen zum Ergebnis, das jeder dritte bis siebte 
Schüler gemobbt wird.20 Allerdings erscheinen mir die herrschen-
den Mobbing-Defi nitionen als zu grob: Sie übersehen, dass schon 
wenige verbale Entwürdigungen ihre Auswirkungen haben, und 
zwar nicht nur auf die jeweils betroff ene Person, sondern auch auf 
die Zeugen dieser Handlung, d. h. auf die ganze Schulklasse. Dar-
auf werde ich später noch weiter eingehen.

Es ist kaum verwunderlich, dass sich diese unerträgliche Situa-
tion immer wieder in körperlicher Gewalt (wie sie zum Beispiel an 
der Berliner Rütli-Schule 2006 bekannt wurde) entlädt und im 
Extremfall in Amokläufen. Um nur einige Beispiele zu nennen: 
• Am 12. März 2009 erschießt der 17-jährige Tim K. an seiner 

früheren Realschule in Winnenden acht Schülerinnen, einen 
Schüler und drei Lehrerinnen. Auf seiner Flucht bringt er drei 
weitere Menschen um, ehe er sich selbst erschießt.

• Am 17. September 2009 verschaff t sich in Ansbach ein 18-jäh-
riger Gymnasiast mit einer Axt Zugang in seiner Schule und 
bringt zwei Molotowcocktails zur Explosion. Acht Schüler und 
ein Lehrer werden verletzt. Die Oberstaatsanwältin Gudrun 
Lehnberger kommt zu dem Ergebnis, dass der Täter sich ausge-
grenzt und nicht anerkannt gefühlt habe. In seinem Tagebuch 
schildert er, wie er während einer Klassenfahrt im Bus verprü-
gelt wurde und niemand ihm beigestanden habe.

• Am 18. Februar 2010 dringt ein 23-Jähriger in seine ehemalige 
Berufsschule in Ludwigshafen ein und verletzt einen Lehrer mit 
dem Messer tödlich. Im Hauptgebäude gibt er mehrere Schüsse 
ab und entzündet im ersten Stock ein Feuer.

09357_inhalt.indd   1509357_inhalt.indd   15 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



16

• Am 22.  Juli 2016 tötete der 18-jährige Schüler David S. im 
Münchener Olympia-Einkaufszentrum neun Menschen und 
verletzte vier weitere. Als er zweieinhalb Stunden später von der 
Polizei gestellt wird, erschießt er sich selbst.

Von wenigen Psychologen wird der Zusammenhang zwischen 
schulischen Kränkungen und Amokläufen durchaus benannt;21 
diese Überlegungen spielen aber in den politischen Konsequenzen 
auf die Amoktaten bisher so gut wie keine Rolle. Auch das Ab-
schneiden deutscher Schüler in internationalen Vergleichen, wie 
z. B. in den PISA-Studien, hätte stärker Anlass geben können, über 
die andauernde Misere des deutschen Schulsystems nachzuden-
ken: Wie könnten Lehren und Lernen gelingen, solange die Schu-
le für so viele der Beteiligten ein Ort der Entwürdigung ist? 

Doch selbst nach der aktuellen PISA-Studie von 2015 gilt das 
deutsche Bildungssystem als veraltet.22 Nach wie vor werden die 
grund legenden Probleme unserer Schulen weder thematisiert noch 
korrigiert: Anstatt die Verletzungen der Würde von Schülern und 
Lehrern zu benennen, wird seit Jahren weitgehend nur über Zah-
len, Ausstattungen, Lehrpläne und andere Randphänomene debat-
tiert; eine Schulreform folgt der anderen. Dabei bleibt schleierhaft, 
weshalb zum Beispiel die Umstellung des Schulbetriebs auf Ganz-
tagsschulen eine Lösung darstellen soll: Für die vielen Schüler, 
die Schule als einen »Ort des Grauens«23 erleben, wird dieses Grau-
en dadurch nur noch verlängert. Ebenso schleierhaft ist, wes-
halb  »Milliarden für die Bildung« (wie z. B. über die Presse am 
18.12.2009 angekündigt wurde) die deutsche Schule retten könn-
ten – solange unklar bleibt, wofür diese Gelder ausgegeben werden 
sollen: Für ein besser fi nanziertes Grauen?24 Solange die zugrunde 
liegenden Probleme überhaupt nicht thematisiert werden, so lange 
sind die Verlängerung der deutschen Schulmisere und weitere Ge-
walttaten vorprogrammiert.

Missachtungen der Würde sind auch in vielen anderen Berei-
chen unserer Gesellschaft zu beobachten – obwohl sich ohne Zwei-
fel in den vergangenen Jahren einiges zum Positiven verändert hat 
und das Klima in Deutschland etwas freundlicher geworden ist. 
Das Grundgesetz betont gleich in Artikel 1 die Unantastbarkeit 
der Menschenwürde. Dieser Artikel ist großartig. Tatsächlich aber 
wird die Würde von Menschen in Deutschland tagtäglich verletzt: 

09357_inhalt.indd   1609357_inhalt.indd   16 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



17

so etwa im Straßenverkehr, mit den allgegenwärtigen Gesten der 
Verachtung. Eine französische Journalistin schrieb einmal sinnge-
mäß, dass die Franzosen den Deutschen nicht übelnähmen, dass, 
sondern wie sie Mercedes fahren. Missachtungen gehören so sehr 
zu unserer Kultur, dass wir diese oft gar nicht bemerken: etwa 
wenn alte Menschen von Politikern mit »Schrott« verglichen wer-
den. Wenn Arbeitslose als faule Schmarotzer und »Wohlstands-
müll«25 verachtet werden, wie dies durch die Hartz-IV-Gesetze 
suggeriert und durch nicht wenige Medien, Politiker und Teile der 
Öff entlichkeit verbreitet wird. Wenn Ostdeutsche von Westdeut-
schen immer noch als zurückgebliebene »Ossis« verachtet werden. 
Wenn z. B. der damalige Bundesfi nanzminister Peer Steinbrück die 
Schweiz mit Ougadougou vergleicht. Wenn Wolfgang Schäuble 
seinen Pressesprecher Michael Off er öff entlich demütigt oder beim 
ersten Treff en mit dem griechischen Finanzminister Yanis Varoufa-
kis den Handschlag zur Begrüßung verweigert.

Viele Menschen scheinen kein Bewusstsein darüber zu haben, 
wie sie durch ihr Verhalten die Würde anderer Menschen verlet-
zen. Etwa der Vorgesetzte, der einen zynischen Witz auf Kosten 
eines Mitarbeiters macht und, darauf angesprochen, nur lachend 
abwinkt: »War doch nur ein Scherz, nicht so gemeint, nichts für 
ungut.« Oder auch die Hausfrau, die ungeprüft rufschädigende 
Gerüchte über Nachbarn aufnimmt und weiterverbreitet: Sie wür-
den entrüstet von sich weisen, dass sie die Würde von Mitmen-
schen verletzen. Oder ein Jan Böhmermann mit seinem Schmäh-
gedicht auf Erdogan. 

Erstes Anliegen dieses Buches ist es, auf einen blinden Fleck in 
der deutschen Gesellschaft aufmerksam zu machen. Ich möchte 
zeigen, dass viele unserer zwischenmenschlichen Beziehungen – 
gerade auch in Schule und Arbeitswelt – durch Verletzungen der 
Würde vergiftet werden.

Um diese Verletzungen ins Bewusstsein zu rufen, ist das vorlie-
gende Buch unvermeidbar einseitig und unausgewogen. Indem ich 
zum Beispiel missachtende Kommunikation in der Schule benen-
ne, soll nicht geleugnet werden, dass es auch viele Klassenzimmer 
gibt, in denen mit Wertschätzung und Freude gelernt wird.

Indem ich mich auf die deutsche Gesellschaft konzentriere, soll 
nicht behauptet werden, dass die Würde allein in unserem Land 
missachtet wird. Der Hinweis auf Würde-Verletzungen in anderen 

09357_inhalt.indd   1709357_inhalt.indd   17 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



18

Ländern würde jedoch nichts an den Missachtungen ändern, die 
hierzulande geschehen. Allerdings haben Entwürdigungen in un-
serer Gesellschaft ihre Wurzeln in unserer Geschichte (dies wird im 
zweiten Teil ausgeführt). Sie werden wesentlich durch unsere Er-
ziehung, Schulen, Hochschulen und berufl iche Ausbildung sowie 
unsere politisch-wirtschaftlichen Strukturen weitergegeben. Für 
diese sind wir, die Bundesbürger, in erster Linie verantwortlich 
und diese können wir verändern.

Gewiss gehen Verletzungen der Menschenwürde, die in anderen 
Ländern geschehen, auch uns »etwas« an: medial, insofern die Bil-
der ihre Wirkung auf uns, die Medienkonsumenten, entfalten, 
und real, indem Millionen verzweifelter Menschen weltweit sich 
auf die Suche nach würdevollen Lebensbedingungen machen. In 
dieser Hinsicht ist die Sorge für die Würde des Menschen auch 
eine globale Herausforderung, welche die internationale Politik, 
insbesondere die sogenannte Entwicklungshilfe- und Außenpolitik 
vor ganz neue Aufgaben stellt. Dies kann in diesem Buch aller-
dings nicht näher ausgeführt werden.

Man könnte auch einwenden, dass die Würde von Menschen 
früher noch viel massiver verletzt wurde; vor allem im Nationalso-
zialismus, aber auch in den vorangegangenen Jahrhunderten. Dies 
ändert freilich nichts daran, dass es sinnvoll und an der Zeit ist, die 
heutigen Verletzungen zu thematisieren und abzubauen. Solche 
Verhaltensweisen lösen sich ja nicht von alleine in Luft auf; im 
Gegenteil, sie können sich transgenerational über viele Jahrhun-
derte weitertradieren – so lange, bis wir uns ihrer bewusst werden 
und sie verändern.

Dies ist das zweite Anliegen des vorliegenden Buches: Ich 
möchte Wege aufzeigen, wie wir zu einem Menschen würdigenden 
Miteinander kommen können.

Dazu wird zunächst der Begriff  der Menschenwürde vorgestellt 
und diskutiert. Dieser wird von vielen Bundesbürgern als wichti-
ges, aber abstraktes, »abgehobenes« Ideal empfunden. Solange 
Würde jedoch mit den Alltagserfahrungen der Bürger wenig ver-
bunden ist, so lange wird ein großer Teil ihrer Wirkkraft ver-
schenkt. Daher wird (im ersten Teil) der Begriff  der Menschenwür-
de aus psychologischer Sicht konkretisiert und mit Leben gefüllt. 
Dabei ist es mir wichtig, den Bezug zu unserer Alltagswelt herzu-

09357_inhalt.indd   1809357_inhalt.indd   18 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



19

stellen – ohne Anspruch, damit alle Aspekte und Anwendungsbe-
reiche der Menschenwürde umfassend auszuloten.

Im zweiten Teil des Buches wird die Geschichte der Deutschen 
in Bezug auf die Würde skizziert. Im dritten Teil wird ausgeführt, 
was Menschenwürde praktisch bedeutet und wie sie alltagsnah re-
alisiert werden kann: erstens in der Beziehung mit der eigenen Per-
son, in der Sorge für die eigene Würde. Zweitens in der Arbeit mit 
Menschen; dies wird an verschiedenen Berufsfeldern aufgezeigt. 
Drittens in Bezug auf die strukturellen Bedingungen, unter denen 
Menschen mit Menschen arbeiten.

In meinen Fortbildungen mit Berufstätigen verschiedener päd-
agogischer und psychosozialer Arbeitsfelder mache ich wiederholt 
die erschütternde Erfahrung, dass viele Menschen sich menschen-
würdige Institutionen schlichtweg nicht einmal mehr vorstellen 
können. Auf die Frage: »Welche strukturellen Bedingungen brau-
chen Sie, damit Ihre Würde und die Ihrer Patienten gewahrt ist?«, 
antworten beispielsweise nicht wenige Pfl egekräfte zunächst mit 
dem Ausruf: »So etwas wäre doch völlig utopisch!« Viele Lehrer, 
Eltern und bildungspolitisch Interessierte reagieren mit ungläubi-
gem Erstaunen auf die Information, dass z. B. an kanadischen 
Schulen größter Wert auf ein respektvolles Lernklima gelegt wird.

Die deutsche Gesellschaft und insbesondere ihre Pädagogik 
scheint mir in folgendem Teufelskreis verfangen: Da viele Deut-
sche in ihrer eigenen Schulzeit mit Entwürdigungen unterrichtet 
wurden, können sie sich eine nicht entwürdigende Schule – und 
eine entsprechende Arbeitswelt – oft nicht einmal vorstellen. Dies 
trägt mit dazu bei, dass erfahrene Entwürdigungen häufi g in der 
eigenen Berufspraxis wiederholt werden. Um diese transgeneratio-
nalen Teufelskreise26 zu durchbrechen, ist es notwendig, den Be-
griff  der Menschenwürde zu konkretisieren, so dass er mit den Er-
fahrungen der Bürger wieder verbunden ist. Daher dieses Buch.

09357_inhalt.indd   1909357_inhalt.indd   19 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



09357_inhalt.indd   2009357_inhalt.indd   20 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



Teil 1
Scham, die Hüterin der 
Menschenwürde 

09357_inhalt.indd   2109357_inhalt.indd   21 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



09357_inhalt.indd   2209357_inhalt.indd   22 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



23

1. Menschenwürde – eine abstrakte, leere Phrase?

Der Begriff  der Menschenwürde wird häufi g, auch von Experten, 
als abstrakt und unklar empfunden: als Leerformel, die beliebig 
und infl ationär verwendet und dadurch entwertet werde.27 Dieser 
Vorwurf ist nicht neu: Schon Schopenhauer bemängelte im Jahr 
1840, dass der Ausdruck zum Kennzeichen »aller rath- und gedan-
kenlosen Moralisten« geworden sei, die ihren Mangel an Moral 
»hinter jenem imponierenden Ausdruck ›Würde des Menschen‹ 
verstecken«28. Sarkastisch formuliert Jens Jessen in Die Zeit, dass 
jeder sich auf die Menschenwürde berufen könne, ohne dass er 
angeben müsste oder könnte, was er genau darunter verstehe.29 

Für den Rechtswissenschaftler Lazarus Sidiropoulos besteht der 
Menschenwürde-Begriff  aus »verschiedenen Begriff en, die inhalt-
lich nicht unbedingt deckungsgleich sind.30 Der Philosoph Franz 
Josef Wetz nennt die Menschenwürde eine »Illusion«.31 Der Autor 
und Psychologe Steven Pinker von der Harvard-Universität hält sie 
für ein schwammiges, nutzloses, gescheitertes und schädliches 
Konzept, da es banalisiert und missbraucht werde. Etwa wenn Pa-
triarchen es für »unter ihrer Würde« halten, Geschirr abzuwaschen, 
oder wenn die Fatwa gegen Salman Rushdie damit begründet wur-
de, dessen »satanische Verse« hätten den Islam beleidigt. Pinker 
plädiert dafür, den Begriff  der Menschenwürde ganz abzuschaf-
fen.32 

Dabei steht die Menschenwürde in vielen Dokumenten und 
Rechtswerken an zentraler Stelle. Die Allgemeine Erklärung der 
Menschenrechte, die am 10. Dezember 1948 von der Generalver-
sammlung der Vereinten Nationen verabschiedet wurde, betont 
gleich in der Präambel »die Anerkennung der angeborenen Würde 
und der gleichen und unveräußerlichen Rechte aller Mitglieder der 
Gemeinschaft der Menschen« als die »Grundlage von Freiheit, Ge-
rechtigkeit und Frieden in der Welt«.33 Auch im deutschen Grund-
gesetz vom 8. Mai 1949 nimmt die Menschenwürde einen heraus-
ragenden Rang ein. Gleich in Artikel 1, Absatz 1, heißt es: »Die 
Würde des Menschen ist unantastbar. Sie zu achten und zu schüt-

09357_inhalt.indd   2309357_inhalt.indd   23 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



24

zen ist Verpfl ichtung aller staatlichen Gewalt.«34 Somit bildet die 
Menschenwürde den Mittelpunkt der Menschenrechte, auf ihr 
ruhe die gesamte Verfassungsordnung, so der frühere Bundesver-
fassungsrichter Dieter Grimm: »Sie gilt absolut.«35 

Die beiden ersten Sätze des Artikels 1 des Grundgesetzes drü-
cken jedoch eine Doppeldeutigkeit des Würdebegriff s aus, der sich 
auch durch die abendländische Philosophie und Th eologie zieht:

Der erste Satz wird in der Regel dahingehend interpretiert, dass 
die Menschenwürde ein Wesensmerkmal, eine angeborene Eigen-
schaft des Menschen, sei: »unantastbar«. Diese Auff assung fi ndet 
sich schon beim römischen Philosophen Marcus Tullius Cicero 
(106–43 v. Chr.) und im Christentum, das den Menschen als 
Ebenbild Gottes versteht. Desgleichen in der Aufklärung; so ver-
weist etwa Immanuel Kant auf die Vernunft, Moralität, Freiheit 
und das Selbstbewusstsein des Menschen. Nach diesem Verständ-
nis bestünde kein Handlungsbedarf seitens der Bürger oder des 
Staates, da ja die Würde unveräußerlich zum Menschsein gehört.

Im zweiten Satz wird die Menschenwürde als Gestaltungsauftrag 
verstanden: Sie ist »zu achten und zu schützen«. Sie ist demnach 
ein Gut, das davon abhängig ist, wie Menschen miteinander um-
gehen. Auch diese Auff assung hat eine lange Tradition; angefangen 
in der Antike, in der Würde erst durch individuelle Leistung und 
soziale Anerkennung erworben werden kann. Demnach können 
Männer (!) durch würdevolles Auftreten und hohen sozialen Rang 
zu »Würdenträgern« werden. Nach diesem Würde-Verständnis be-
steht durchaus Handlungsbedarf. So wurde im 19.  Jahrhundert 
der Ruf nach einem »menschenwürdigen Dasein« zu einer Forde-
rung der Arbeiterbewegung an den Staat. Handlungsbedarf be-
stand vor allem nach der Katastrophe des Holocaust.

Die Tatsache, dass sich die Menschenrechtserklärung wie auch 
das Grundgesetz ausdrücklich zur Menschenwürde bekennen, hat 
seinen Grund darin, dass beide unter dem Eindruck des kurz zuvor 
beendeten Zweiten Weltkriegs entstanden und als Gegenentwurf 
zum Nationalsozialismus und dessen entsetzlichen Verbrechen zu 
sehen sind. In diesem Sinne wird die Menschenwürde oft verstan-
den als Verbot von »Folter, Sklaverei, Ausrottung bestimmter 
Gruppen, Geburtenverhinderung oder Verschleppung, Unterwer-
fung, unmenschlicher oder erniedrigender Strafe oder Behand-

09357_inhalt.indd   2409357_inhalt.indd   24 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



25

lung, Brandmarkung, Vernichtung sogenannten unwerten Lebens 
oder durch Menschenversuche«36. 

Somit stellen Menschenrechtserklärung und Grundgesetz mit 
ihrer Bezugnahme auf die Menschenwürde Gegenbegriff e gegen 
menschenverachtende Praktiken und Systeme wie den Nationalso-
zialismus dar. Dieser Bezug hat jedoch den Nachteil, dass der Wür-
de-Begriff  in Gefahr ist, für die Bürger und Bürgerinnen der Bun-
desrepublik zu einem zwar wichtigen, aber abstrakten Ideal zu 
werden, das heutzutage keinerlei Bedeutung für das eigene Leben 
oder Arbeiten habe: »Folter? Sklaverei? Ausrottung? Das gab es da-
mals im ›Dritten Reich‹ und gibt es heute noch in irgendwelchen 
fernen Diktaturen. Aber was hat das mit uns, mit mir zu tun?«

Eine solche Bürgerferne wird durch die – vorwiegend juristi-
sche – Fachliteratur bestärkt, welche die Menschenwürde vor-
wiegend an Konfl iktfällen wie Abtreibung, embryonaler Stamm-
zel lenforschung, Gendiagnostik, Transplantationsmedizin und 
Sterbehilfe diskutiert.37 Es bleibt der Eindruck zurück, dass die 
Würde, von diesen Extremfällen abgesehen, für das Leben eines 
normalen Bundesbürgers – zwischen Geburt und Tod – weitge-
hend irrelevant sei. Mein Anliegen ist es, die Bedeutung der Würde 
für das Leben, auch im Alltag, zwischen diesen beiden Extremen 
zu zeigen.

Dieser Eindruck der Alltagsferne ist wohl auch unausweichlich, 
solange die Würde vorwiegend aus juristischer Perspektive betrach-
tet wird: neigt diese doch dazu, Verletzungen erst dann wahrzu-
nehmen, wenn diese justiziabel sind, d. h. wenn sie über einer 
 bestimmten Schwelle liegen, ab der ein Betroff ener sich an ein Ge-
richt wenden könnte. Wenn aber z. B. ein Schüler von Mitschülern 
als »Hurensohn« verhöhnt wird, dann dürfte dies kaum justiziabel 
sein. Somit werden Erfahrungen, wie sie unzählige Schüler und 
Schülerinnen tagtäglich machen, von einer juristischen Interpreta-
tion der Würde nicht erfasst. Sie haben dennoch erhebliche Aus-
wirkungen für die Betroff enen.

Gewiss verbietet es sich, Mobbing auf heutigen Schulhöfen mit 
Konzentrationslagern zu vergleichen. Was hier und heute ge-
schieht, erscheint geringfügig im Vergleich mit dem Nazi-Terror. 
Aber kann dies eine Rechtfertigung dafür sein, dass wir uns mit 
heutigen Entwürdigungen abfi nden: weil diese weniger massiv 

09357_inhalt.indd   2509357_inhalt.indd   25 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



26

sind als die damaligen? Und weil sie damals im Auftrag des Staates, 
heute aber »nur« mit dessen Duldung geschehen? 

Meiner Ansicht nach haben wir, die nicht jüdischen Deutschen, 
gerade aufgrund unserer NS-Vergangenheit, allen Grund, beson-
ders aufmerksam in Bezug auf die Menschenwürde und ihre Ver-
letzungen zu sein. Inwieweit wir aus unserer Geschichte gelernt 
haben, zeigt sich nämlich nicht nur daran, wie gut wir heute kog-
nitiv über den Nationalsozialismus informiert sind und wie häufi g 
wir dessen Opfer an den betreff enden Gedenktagen und -stätten 
gedenken. Diese beiden Aufgaben wurden von der deutschen Ge-
sellschaft in den vergangenen Jahrzehnten in anerkennenswerter 
Weise geleistet.

Lernen aus der Geschichte wird sich letztlich vor allem daran 
erweisen, inwieweit wir unsere heutigen Beziehungen in Menschen 
würdigender Weise gestalten. Diesbezüglich hat die bundesrepub-
likanische Gesellschaft noch erheblichen Nachholbedarf. Jede Ver-
letzung der Würde eines Menschen ist unakzeptabel.

Die Menschenrechtspädagogin Anja Mihr schreibt, dass alle 
Menschenrechtskataloge und -verträge der Welt mit dem Würde-
begriff  arbeiteten. Doch keiner wisse dabei so recht, wie diese Wür-
de des Menschen dauerhaft umgesetzt, geachtet oder gar gefördert 
werden könne. Dies sei wahrscheinlich der meist verletzte Absatz 
von Menschenrechtserklärungen.38 Dies liegt m. E. auch daran, 
dass die Menschenwürde oft als Negativprogramm dargestellt 
wird, als Gegenentwurf zum Nationalsozialismus. So wird die 
Würde häufi g in der Verneinung beschrieben: als Verbot der Folter, 
der Sklaverei, der Ausrottung u. a. Dies alles sind zweifellos we-
sentliche Forderungen, sie ergeben aber noch keine Handlungsan-
leitung: Jemandem zu sagen, was er alles nicht tun solle, erzeugt 
Ratlosigkeit und Unklarheit darüber, was denn positiv zu tun sei. 
So wie es auch wenig aussagekräftig ist, Licht als »Nicht-Dunkel-
heit« zu beschreiben.

Mein Anliegen ist es, die Menschenwürde zu einem positiven 
Begriff  zu machen und zu zeigen, worin Menschen würdigendes 
Verhalten sich konstruktiv ausdrückt. Mit diesem Buch möchte 
ich Perspektiven aufzeigen, was jede und jeder Einzelne zu einer 
Kultur der Menschenwürde beitragen kann.

Eine weitere Schwierigkeit des Begriff s der Menschenwürde 
sehe ich darin, dass er ein Substantiv ist: ein Haupt- oder »Ding-

09357_inhalt.indd   2609357_inhalt.indd   26 02.08.17   10:1802.08.17   10:18



27

wort«. Dies suggeriert, die Würde sei ein Gegenstand, den man 
besitzen könne wie einen Tisch oder ein Auto. Im Unterschied 
dazu geht es mir darum, Würde in etwas zu übersetzen, was unse-
ren Handlungen und unseren zwischenmenschlichen Beziehungen 
eine neue Qualität gibt.

Während Steven Pinker den Begriff  der Menschenwürde auf-
grund seiner Unklarheit ganz abschaff en möchte, plädiere ich mit 
dem Th eologen Johannes Reiter dafür, ihn stärker auf die Lebens-
wirklichkeit der heutigen Menschen zu beziehen und ihn weiter-
zuentwickeln. Denn er ist ein dynamischer Begriff , der sich mit 
den gesellschaftlichen Veränderungen entwickelt und damit auch 
immer klarer erkennbar werden kann. Ich plädiere wie Reiter da-
für, den Würde-Begriff  zu konkretisieren, denn »vielleicht kann 
durch die Mehrzahl von Begründungsperspektiven die Geltung 
und die Akzeptanz der Menschenwürde innerhalb der pluralisti-
schen Gesellschaft sogar noch zusätzlich gestützt werden«39.

Betrachtet man die umfangreiche Literatur zum Th ema, dann 
fällt auf, dass sich bisher überwiegend Juristen, Philosophen, Th eo-
logen und Politiker über die Menschenwürde geäußert haben, 
kaum jedoch Psychologen.40 An diesem Defi zit setzt das vorliegen-
de Buch an: Ich möchte versuchen, den Würde-Begriff  aus psycho-
logischer Sicht mit Leben zu erfüllen; vor allem aus Sicht derjeni-
gen Emotion, die für die Würde »zuständig« ist: Scham, so Léon 
Wurmser.41

09357_inhalt.indd   2709357_inhalt.indd   27 02.08.17   10:1802.08.17   10:18


