
Einleitung

Angesichts des Leidens einen Sinn finden: Eine persönliche
Reise auf der Suche nach dem Sinn

Dieses Lehrbuch ist das Ergebnis von mehr
als eineinhalb Jahrzehnten Arbeit der Psycho-
therapie-Forschergruppe der Abteilung für
Psychiatrie und Verhaltenswissenschaften
am Memorial Sloan-Kettering Cancer Center
und es erfüllt mich mit Stolz, dieses Werk bei
Oxford University Press herauszugeben und
zu veröffentlichen. Ich bin der Gründungsdi-
rektor dieser Psychotherapie-Forschergruppe,
die aus Fakultätsmitgliedern, Arbeitsgruppen-
und Forschungsmitarbeitern besteht. Wir ha-
ben eine Reihe von wissenschaftlichen Ergeb-
nissen zu Fragen erarbeitet, die mit dem
zusammenhängen, was ich als »metadiagnos-
tische Konstrukte« bezeichne – existenzielle
Fragen, die zu Verzweiflung, Leid, Hoff-
nungslosigkeit und Verlust von spirituellem
Wohlbefinden und Sinn führen und mit dem
Wunsch nach einem vorzeitigen Tod, gerin-
ger Lebensqualität und schlechtem psychoso-
zialen Befinden einhergehen [1-19]. Diese
Forschungsarbeiten haben dazu geführt, dass
die psychosozialen und lebensqualitätsbezo-
genen Vorteile des Erhalts und der Verbesse-
rung des Gefühls von Sinnhaftigkeit bei
Krebspatienten im fortgeschrittenen Krank-
heitsstadium in den Mittelpunkt gerückt
wurden.

Die jüngsten Veröffentlichungenmehrerer
randomisiert-kontrollierter Studien zur Sinn-
zentrierten Gruppenpsychotherapie (SGPT)
und zur Sinnzentrierten Einzelpsychothera-
pie (SEPT) [19-21] sowie die Veröffentlichung
der beiden Behandlungsmanuale für Patien-

ten mit fortgeschrittener Krebserkrankung
[22, 23] stellen den Höhepunkt jahrelanger
Bemühungen dar, eine evidenzbasierte und
wirksame Sinnzentrierte Psychotherapie für
Patienten mit einer Krebserkrankung zu ent-
wickeln. Diese Evidenz und die klinische
Erfahrung in unserem Forschungs- und Be-
handlungsteam zeigen auf, wie wichtig es ist,
das Gefühl der Sinnhaftigkeit zu erhalten, um
auch im Angesicht des Todes noch den Mut
und den Willen zum Leben zu haben.

Von den Patienten lernte ich, dass das
Erleben sinnstiftender Momente von einem
Gefühl der Freude begleitet sein kann, das es
ermöglicht, Leiden und Unsicherheit zu er-
tragen. Die randomisiert-kontrollierten Stu-
dien zur Sinnzentrierten Psychotherapie
(SPT) zeigen, dass Patienten mit einer fortge-
schrittenen Krebserkrankung durch die Stei-
gerung des Gefühls der Sinnhaftigkeit ihre
Lebensqualität und ihr spirituelles Wohlbe-
finden deutlich verbessern und dass sich
Ängste, Depressionen, Hoffnungslosigkeit,
der Wunsch nach einem vorzeitigen Tod
und die Symptombelastung deutlich verrin-
gert haben. Wir haben dadurch die Bedeu-
tung von Lebenssinn bei der Linderung von
Leid und Verzweiflung unter Beweis gestellt.

Eine berühmte Frage im Talmud lautet:
»Was ist wahrer als die Wahrheit?« Die Ant-
wort: »Die Geschichte«. Was folgt, ist die
»Geschichte« der Sinnzentrierten Psychothe-
rapie für Patienten mit einer Krebserkran-
kung. Wie viele Geschichten umfasst sie meh-

21

978-3-17-038382-1_D.3d 21 8/23/2022 19:30:12

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



rere Figuren sowie Wendepunkte in der Er-
zählung; und wie alle Geschichten hat sie
ihren Ursprung in einem wichtigen Ver-
mächtnis und repräsentiert das, was diese
Figuren mit ihrem Vermächtnis geschaffen
haben.

Das vielleicht bedeutsamste Vermächtnis
in der Geschichte der Sinnzentrierten Psycho-
therapie ist die Inspiration durch die Werke
von Viktor Frankl [24, 25]. Die Sinnzentrierte
Psychotherapie wurde zu einem großen Teil
durch die Arbeiten Frankls und seine Auffas-
sung über die Bedeutung von Sinnsuche und
Sinnfindung immenschlichen Verhalten und
Sein beeinflusst. Es ist die Überzeugung, dass
auch bei einer fortgeschrittenen Krebserkran-
kung und der zeitlichen Begrenztheit im
Angesicht des Todes immer die Möglichkeit
für die Erfahrung von Sinn, die Schaffung
oder die Suche nach Sinn existiert, die das
Wesen der Sinnzentrierten Psychotherapie
kennzeichnet.

Frankls bahnbrechendes Werk »… trotz-
dem Ja zum Leben sagen« [24] hebt in
beeindruckenderWeise hervor, dass die Suche
nach Sinn in unserer Existenz ein charakteris-
tisches Merkmal des Menschen ist. Sinn kann
nicht von einem Menschen an einen anderen
weitergegeben werden; vielmehr muss jeder
von uns den Prozess der Suche nach dem Sinn
in seinem Leben durchlaufen. Bevor ich die
Sinnzentrierte Psychotherapie im Hinblick
auf ihre wissenschaftliche Begründung, Struk-
tur und Praxis beschreibe, möchte ich mit der
»Wahrheit« beginnen; der Geschichte – mei-
ner Geschichte – die eine »persönliche Reise
auf der Suche nach dem Sinn: vomLager zum
Krebszentrum« ist.

Ich bin ein Kind von Überlebenden des
Holocaust. Dies ist eine Identität, die mich
aufgrund des tiefgreifenden Vermächtnisses
geprägt hat. Es ist das, was das Leben mir
mitgegeben hat. Ich habe die Wahl getroffen,
auf dieses Vermächtnis des Todes, des Verlusts
und der wahrgenommenen Sinnlosigkeit zu
reagieren, indem ich es als Quelle des Mitge-
fühls nutze, um Menschen, die an einer

fortgeschrittenen Krebserkrankung leiden
und verzweifelt sind, zu helfen, angesichts
von Verlust, Leid und Einschränkungen Sinn
zu erhalten und zurückzugewinnen.

Ich bin Arzt. Ich bin sowohl in Innerer
Medizin als auch in Allgemeiner Psychiatrie
ausgebildet und zertifiziert. Ich bin darüber
hinaus auf dem Gebiet der Psychosomati-
schen Medizin weitergebildet und zertifiziert
und insbesondere im Bereich der Psychoon-
kologie. Die Psychoonkologie ist ein neues,
vor allem in den letzten 35 Jahren entwickel-
tes Fachgebiet, das sich auf die psychosoziale
Versorgung von Krebspatienten und ihren
Familien konzentriert.

Ich bin Arzt und meine Aufgabe ist die
Betreuung von Krebspatienten und ihren
Familien. Ich begann meine Ausbildung in
Psychoonkologie 1984 als klinischer Mitar-
beiter in der Psychoonkologie am Memorial
Sloan-Kettering Cancer Center in New York
City, wo ich eng mit meiner Mentorin, Dr.
Jimmie Holland, zusammenarbeitete. Ich
habe die Mission von Dr. Holland, das Fach
Psychoonkologie zu entwickeln und Patien-
ten mit einer Krebserkrankung und ihren
Angehörigen auf der ganzen Welt eine um-
fassende psychosoziale Betreuung zukommen
zu lassen, auch zu meiner Mission gemacht.
Seit fast 32 Jahren arbeite ich auf dieses Ziel
hin, als Kliniker, Forscher, Pädagoge, Admi-
nistrator, Autor, Dozent und Fürsprecher.

Ich bin Psychiater und Psychoonkologe,
der nach einemWeg suchte, die Verzweiflung
von Patienten mit einer fortgeschrittenen
Krebserkrankung zu lindern. Patienten, die
keinen Sinn, Zweck oder Wert mehr darin
gesehen haben, angesichts der Einschränkun-
gen durch die Erkrankung und den nahenden
Tod weiterzuleben. Bei meiner Suche machte
ich oftmals die Erfahrung, dass der Glaube an
die Möglichkeit, selbst in den letzten Mona-
ten oder Tagen des Lebens einen Sinn zu
erfahren oder zu schaffen, die Hoffnung
aufrechterhalten sowie Verzweiflung und
Leid vermindert hat. Dies ist die Geschichte
meiner persönlichen Reise auf der Suche nach

22

Einleitung

978-3-17-038382-1_D.3d 22 8/23/2022 19:30:12

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



dem Sinn und der Entwicklung der Sinnzen-
trierten Psychotherapie für die Begleitung

von Krebspatienten in einem fortgeschritte-
nen Stadium.

Das Vermächtnis des Holocaust

Meine Eltern, Rose und Moses Breitbart,
waren Überlebende des Holocaust. Nachdem
ihr Leben im Alter von 14 bzw. 17 Jahren
zerstört wurde, überlebten meine Eltern den
Holocaust, indem sie sich versteckten, als
Partisanen in den Wäldern Polens kämpften
und schließlich in ein Vertriebenenlager au-
ßerhalb von München namens Lager Föhren-
wald gebracht wurden. Dort heirateten sie
1949, und sie verbrachten ihre Hochzeits-
nacht in einem geliehenen »Hochzeitsbett«.
Als sie in der Lower East Side vonManhattan,
New York City, ankamen, besaßen sie nichts
weiter, als den Willen zu leben und den Mut
zu lieben; und mit diesem Lebenswillen und
dem Mut zu lieben schufen sie ein sinnvolles
Leben in einer sinnlosen Welt.

Ich bin der Erstgeborene von zwei Söhnen.
Das Vermächtnis des Holocaust blieb leben-
dig und lebte mit uns in unserer Zwei-Zim-
mer-Wohnung in der Grand Street. Der Ho-
locaust hatte kein eigenes Zimmer; er lebte in
jedem Zimmer, und an den Wänden, und in
den Schubladen, in Bildern, in Dokumenten
in Akten, und in Gebetbüchern und Gebets-
riemen, die vor den Flammen des Krieges
gerettet wurden.

»Warumbin ich hier?«MeineMutter stellte
sich diese Frage jeden Morgen und drängte
mich, jeden Tag die gleiche Frage an mich
selbst zu stellen. »Warum bin ich hier und
warum sind so viele andere nicht mehr unter
uns?« Dies ist in der Tat die vollständige Frage,
die meine Mutter stellte. Meine beiden Eltern

hatten ihre Eltern, Geschwister, Cousins,
Cousinen, Tanten, Onkel, Schulkameraden
und Freunde verloren.

Ich bin mit einem Vermächtnis – geprägt
von Verlust und Leid – aufgewachsen, aber in
einem Zuhause voller Liebe, Mitgefühl und
dem Bedürfnis, Sinn und Bedeutung zu fin-
den. Ich nahm die Verantwortung und die
Bürde auf mich, nicht nur mein Leben,
sondern auch das Leben derer zu leben, die
nicht überlebt hatten.

Ich bringe viel Zeit und Energie für diese
Mission auf, arbeite manchmal 80 Stunden
pro Woche und verbringe viele Abende und
Wochenenden im Krankenhaus oder reise zu
Vorträgen oder wissenschaftlichen Tagungen.
Es überraschtemich nicht, alsmeine Frau,mit
der ich seit 30 Jahren verheiratet bin, kürzlich
zum Ausdruck brachte, dass sie und mein 25-
jähriger Sohn sich gelegentlich einsam fühlen
und meine Anwesenheit zu Hause vermissen.
Ich bin mit einer verständnisvollen und lie-
bevollen Familie gesegnet.

Ich bin ein Psychiater, dessen Aufgabe es
ist, sich umKrebspatienten und ihre Familien
zu kümmern, allzu oft auf Kosten meiner
eigenen Familie. So ist es nicht überraschend,
dass ich nach einem Anruf an einem Sams-
tagmorgen, an dem ich keinen Dienst im
Krankenhaus und keine Auszubildenden zu
betreuen hatte, sofort ins Krankenhaus eilte,
um einer Patientin in Not zu helfen. Ich
wusste nicht, dass ich im Begriff war, eine
transformative Erfahrung zu machen.

23

Das Vermächtnis des Holocaust

978-3-17-038382-1_D.3d 23 8/23/2022 19:30:12

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Die Erfahrung der Transformation

Der Anruf kam nicht von einem Arzt oder
einer Krankenschwester, sondern von einer
Nachbarin auf der Upper East Side von
Manhattan. Ihre beste Freundin war Patien-
tin im Memorial Sloan-Kettering Cancer
Center und befand sich in extremer emotio-
naler Not. Die Nachbarin fragte mich, wie
sie ihre Freundin am besten trösten und ihr
in ihrem gegenwärtigen Zustand der Ver-
zweiflung und einem tiefen Gefühl des

Hoffnungs- und Sinnverlustes helfen könne.
Nachdem ich Einzelheiten über die Situati-
on ihrer Freundin erfragt hatte, bemühte ich
mich schnell, ihre Freundin selbst zu besu-
chen – nicht nur aus Mitgefühl, sondern
auch aus Verantwortungsgefühl in meiner
Rolle als Leiter des psychiatrischen Dienstes
des Krankenhauses.

Dies habe ich vor unserem Treffen über die
Patientin erfahren:

Die Patientin ist 47 Jahre alt und Mutter von zwei Kindern im Alter von 8 und 11 Jahren. Sie
hatte 20 Jahre hart gearbeitet, um die erfolgreiche Leiterin einer Anwaltskanzlei in New York
City zu werden. Eine Frau mit Leistungsanspruch, Erfolg und Willen, die geliebt wird und
anderen viel Liebe entgegenbringt. Als sie von der Diagnose Krebs erfuhr, nutzte sie ihre
einflussreichen Verbindungen, um ihre Krebsbehandlung im Memorial Sloan-Kettering
Cancer Center in New York von den besten Onkologen und Chirurgen des Landes zu
erhalten. Zunächst war bemerkenswert an ihrer Krebserkrankung, dass sie eine Fehldiagnose
erhielt.Man ging davon aus, dass sie an Eierstockkrebs erkrankt sei, und trotz des Schocks und
der Angst hatte sie die Nachricht gut verkraftet und an der Hoffnung auf ein möglicherweise
günstiges Ergebnis festgehalten. Aber die Diagnose war falsch, und die Prognose veränderte
sich plötzlich dramatisch zum Schlechteren. Intraoperativ wurde klar, dass es sich nicht um
Eierstockkrebs handelte, sondern um eine seltene Form von metastasierendem Dickdarm-
krebs, der sich auf die Eierstöcke und das untere Becken ausgebreitet hatte. Nun war ihre
Prognose düster. Die Änderung der Perspektive war dramatisch: andere Behandlung, anderer
Verlauf, andere Zeiterwartungen in Bezug auf das Überleben. Zunächst die Aussicht auf
Heilung und Überleben, dann plötzlich die Aussicht auf den Tod. Die Angst vor dem Tod
überwältigte sie. Die tiefe Traurigkeit über ein verkürztes Leben, darüber, dass sie ihre Kinder
nicht aufwachsen sehen würde, über den Verlust all derer, die sie liebte, und über das Leben,
das sie so ganz lebte. Sie war in großer Verzweiflung und litt schrecklich. Sie brauchte
jemanden, der sie beraten und begleiten würde.

Der Weg, der zum Krankenbett dieser Patientin führte

Die Freundin der Patientin, die mich anrief,
hatte das große Bedürfnis, die Todesangst ihrer
Freundin zu lindern, wusste aber nicht, wie sie
helfen sollte; mit welchen Worten sie trösten
und welchen Weg der Begleitung sie gehen
sollte. »Wie kann ich meiner Freundin helfen,

ihre Angst vor dem Tod zu lindern? Wie helfe
ich ihr, imAngesicht des Todes einGefühl von
Sinn und Hoffnung zu bewahren?« waren die
Fragen, die mir gestellt wurden. Es waren
vertraute Fragen – Fragen, mit denen ichmich
während meiner klinischen und wissenschaft-

24

Einleitung

978-3-17-038382-1_D.3d 24 8/23/2022 19:30:12

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



lichen Laufbahn mehr als zwei Jahrzehnte
umfassend auseinandergesetzt hatte. Als ich
mich auf dem Weg ins Krankenhaus befand,
hatte ich in Erwartungmeiner Begegnungmit
dieser Patientin eine relativ klare Vorstellung
davon, was ich als hilfreich für unsere Begeg-
nung und was ich als einen wirksamen Ansatz
empfand. Diese Überzeugung basierte auf
folgenden Aspekten: den unzähligen klini-
schen Erfahrungen mit sterbenden Patienten,
die angesichts des Todes verzweifelten; einer
Reihe von klinischen Studien, die meine
Forschungsgruppe im vergangenen Jahrzehnt
zu Themen wie Verzweiflung und dem
Wunsch nach einem vorzeitigen Tod am Ende
des Lebens durchgeführt hatte; ein wachsen-
des Bewusstsein über die Bedeutung der
existenziellen Psychotherapie und die Erfah-
rungen unserer Forschungsgruppe bei der
Durchführung von Interventionsstudien zu

einer neuartigen Psychotherapie, die ich ent-
wickelt hatte und die wir Sinnzentrierte
Psychotherapie nannten; und meine Wieder-
entdeckung der Existenzphilosophie und
-psychologie (insbesondere der Werke von
Frankl), die Bedeutung der Lehren, die mir
mein persönliches Holocaust-Erbe vermittelt,
und die alten und heiligen Texte meines
religiösen Erbes. Als ich mich auf den Weg
zum Bett dieser Patientin machte, erinnerte
ich mich an die Reise, die ich in den letzten
Jahrzehnten unternommen hatte und die
mich zu dem Gefühl führte, dass ich die
richtige Person war, die diese Patientin heute
sehen sollte, und dass meine Ideen über einen
psychotherapeutischen Ansatz für das Pro-
blem, im Angesicht des Todes ein Gefühl von
Sinnhaftigkeit aufrechtzuerhalten, für sie
und Patienten in einer vergleichbaren Situa-
tion möglicherweise hilfreich sein könnten.

Die Bedeutung von Sinn in der palliativen Versorgung am
Lebensende

Unsere Forschungsgruppe hat eine Reihe von
Studien durchgeführt, in denen die Bedeu-
tung von Sinn und spirituellem Wohlbefin-
den in der palliativen Versorgung und im
Rahmen der Sterbebegleitung untersucht
wurden [4-10].Wir konnten die zentrale Rolle
des spirituellen Wohlbefindens und insbeson-
dere des Gefühls der Sinnhaftigkeit als Puffer
gegen Depressionen, Hoffnungslosigkeit und
den Wunsch nach einem vorzeitigen Tod bei
todkranken Krebspatienten nachweisen. Wir
fanden auch heraus, dass das spirituelle Wohl-
befinden signifikant mit dem Gefühl der
Verzweiflung am Lebensende (definiert als
Hoffnungslosigkeit, Wunsch nach einem vor-
zeitigen Tod und Suizidgedanken) in (umge-
kehrtem) Zusammenhang stand, selbst nach-
dem der Einfluss depressiver Symptomatik
kontrolliert worden war. Mehr noch, wenn

das spirituelle Wohlbefinden in zwei Kompo-
nenten aufgeteilt wurde, wobei die eine ein
Gefühl der Sinnhaftigkeit und die andere eine
mit dem religiösen Glauben verbundene Spi-
ritualität erfasst, war die Unfähigkeit, ein
Gefühl der Sinnhaftigkeit aufrechtzuerhalten,
viel stärker mit dem Gefühl der Verzweiflung
am Lebensende verbunden als die Glaubens-
komponente des spirituellen Wohlbefindens
(d. h. die Fähigkeit, ein Gefühl der Sinnhaf-
tigkeit aufrechtzuerhalten, war mit einem
geringeren Ausmaß an Hoffnungslosigkeit,
dem selteneren Auftreten des Wunsches nach
einem vorzeitigen Tod und von Suizidgedan-
ken verbunden). Diese Befunde sind bedeut-
sam angesichts dessen, was wir über die
Folgen von Depression und Hoffnungslosig-
keit bei Krebspatienten wissen. Depression
und Hoffnungslosigkeit stehen mit deutlich

25

Die Bedeutung von Sinn in der palliativen Versorgung am Lebensende

978-3-17-038382-1_D.3d 25 8/23/2022 19:30:12

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



höheren Suizidraten, Suizidgedanken, dem
Wunsch nach einem vorzeitigen Tod sowie
dem Interesse nach ärztlich-assistiertem Sui-
zid in Zusammenhang [1-3]. Unsere Ergeb-
nisse zeigen, dass Hoffnungslosigkeit ein un-
abhängiger Prädiktor des Todeswunsches ist,
der einen ebenso starken Einfluss auf den
Todeswunsch hat wie (und unabhängig von)
Depressionen. Solche Daten legen uns ein-

drücklich nahe, dass nicht pharmakologische,
psychotherapeutische Interventionen entwi-
ckelt werdenmüssen, um Patienten mit Sinn-
verlust und Hoffnungslosigkeit am Ende des
Lebens aus ihrer Verzweiflung zu helfen. Wir
machten uns deshalb daran, eine Reihe von
Interventionen zu entwickeln, die auf Frankls
Konzepten der Bedeutung von Sinnhaftigkeit
im menschlichen Leben basierten.

Sinnzentrierte Psychotherapie für Patienten mit
fortgeschrittener Krebserkrankung

Die von unserer Forschungsgruppe aufgezeigte
Bedeutung des spirituellenWohlbefindens und
die Rolle des Sinns insbesondere bei der Ver-
ringerung von Depressionen, Hoffnungslosig-
keit und demWunsch nach einem vorzeitigen
Tod bei fortgeschritten erkrankten Krebs- und
AIDS-Patienten veranlasste uns dazu, über die
Bedeutung der antidepressiven Behandlung
hinaus neue Anstrengungen hinsichtlich der
Entwicklung nicht pharmakologischer Inter-
ventionen (Psychotherapie) zu unternehmen,
mit denen Themen wie Hoffnungslosigkeit,
Sinnverlust und spirituelles Wohlbefinden bei
Patienten mit fortgeschrittener Krebserkran-
kung am Ende ihres Lebens angegangen wer-
den können. Zwei Studien zur pharmakologi-
schen Behandlung von Depressionen bei Pati-
enten mit fortgeschrittener Krebserkrankung
und AIDS zeigten, dass bei wirksamer Behand-
lung von Depressionen der Wunsch nach
einem vorzeitigen Tod nachlässt, ein erhebli-
cherAnteil der Patientenmit einemvorzeitigen
Todeswunsch jedoch klinisch nicht depressiv
war, sondern unabhängig von der Depression
unter Sinnverlust und Hoffnungslosigkeit litt
[11-13]. Daher war ein nicht pharmakologi-
scher Ansatz zur Verbesserung des Gefühls von
Sinnhaftigkeit und Hoffnung notwendig.

Dieses Bemühen führte zur Erforschung
und Analyse der Arbeiten von Frankl und

seiner Konzepte der Logotherapie oder Sinn-
zentrierten Psychotherapie [24,25]. Obwohl
Frankls Logotherapie nicht für die Behand-
lung von Krebspatienten oder Patienten mit
einer lebensbedrohlichen Krankheit konzi-
piert worden war, fanden seine Konzepte von
Sinn und Spiritualität unserer Ansicht nach
eindeutig Verwendung in der psychothera-
peutischen Arbeit mit Krebspatienten in ei-
nem fortgeschrittenen Stadium, von denen
viele Beratung und Hilfe bei Fragen zu Le-
benssinn, Hoffnung und dem Einordnen der
Krebserkrankung und des drohenden Todes
im Kontext ihres Lebens suchen.

Frankls zentrale Beiträge zur humanisti-
schen Psychologie bestehen darin, das Be-
wusstsein für die spirituelle Komponente der
menschlichen Erfahrung und die zentrale
Bedeutung von Sinn (oder dem Willen zum
Sinn) als treibende Kraft oder Instinkt in der
Psychologie zu schärfen. Zu Frankls grundle-
genden Konzepten gehören die folgenden
Überzeugungen:

1. Lebenssinn: Das Leben hat einen Sinn und
hört nie auf, einen Sinn zu haben, selbst
bis zum letzten Augenblick des Lebens;
der Sinn kann sich in diesem Zusammen-
hang ändern, aber er hört nie auf zu
existieren.

26

Einleitung

978-3-17-038382-1_D.3d 26 8/23/2022 19:30:12

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



2. Der Wille zum Sinn: Der Wunsch, in der
menschlichen Existenz einen Sinn zu fin-
den, ist ein primärer Instinkt und eine
grundlegendeMotivation, die das mensch-
liche Verhalten prägt.

3. Die Freiheit des Willens: Wir haben die
Freiheit, einen Sinn in unserer Existenz zu
finden und unsere Haltung gegenüber
dem Leiden zu wählen.

4. Die drei wichtigsten Sinnquellen im Le-
ben sind Schaffenskraft und Kreativität
(Arbeit, Taten und Engagement), Sinnes-
erfahrungen und Erlebnisse (Kunst, Na-
tur, Humor, Liebe, Beziehungen und Rol-
len) und die innere Haltung, d. h. die
Einstellung, die man gegenüber dem Lei-
den und existenziellen Problemen ein-
nimmt.

5. Sinn existiert in einem lebensgeschichtli-
chen Kontext; daher ist das Vermächtnis
(Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft)
ein wichtiges Element bei der Aufrecht-
erhaltung oder Verbesserung des Gefühls
der Sinnhaftigkeit.

Die Sinnzentrierte Psychotherapie basiert
auf den zuvor beschriebenen Konzepten
und den Prinzipien der Logotherapie von
Frankl. Sie soll Patienten mit einer fortge-
schrittenen Krebserkrankung helfen, ein
Gefühl von Sinn und innerem Frieden in
ihrem Leben aufrechtzuerhalten oder zu

verstärken, auch wenn sie sich dem Ende
ihres Lebens nähern.

Zunächst führten wir eine randomisierte
Pilotstudie mit einer achtwöchigen Sinnzen-
trierten Gruppenpsychotherapie (SGPT) mit
90-minütigen wöchentlichen Sitzungen
durch, die auf den von Frankl erläuterten
Konzepten basiert. Zugrunde gelegt wurde
ein umfassendes Behandlungsmanual mit ei-
ner Mischung aus didaktischen Elementen,
Gruppendiskussionen und Übungen, die auf
bestimmte sinnzentrierte Themen im Zusam-
menhang mit einer fortgeschrittenen Krebs-
erkrankung fokussierten. Unsere Ergebnisse
legten nahe, dass die SGPT eine wirksame
Intervention ist, die das Gefühl von Sinnhaf-
tigkeit, das spirituelle Wohlbefinden und die
Hoffnung verstärkt und gleichzeitig die Ver-
zweiflung am Lebensende verringert [19].
Nachfolgende randomisiert-kontrollierte Stu-
dien zur SGPT und ein flexibleres, individu-
elles Format der SPT, die Sinnzentrierte Ein-
zelpsychotherapie (SEPT) zeigten, dass sich
durch die Steigerung des Gefühls der Sinn-
haftigkeit die Lebensqualität und das spiritu-
elle Wohlbefinden bei Patienten mit einer
fortgeschrittenen Krebserkrankung deutlich
verbessert hatten. Darüber hinaus verringer-
ten sich Angstzustände, depressive Verstim-
mungen, Hoffnungslosigkeit, der Wunsch
nach einem vorzeitigen Tod sowie eine hohe
Symptombelastung [19-21].

Verbindung der Themen Freiheit des Willens, Sinnhaftigkeit
und Fürsorge

Durch meine Arbeit im Rahmen der Ent-
wicklung und Durchführung klinischer Stu-
dien mit der manualisierten und strukturier-
ten Sinnzentrierten Psychotherapie (SPT) ge-
wann ich umfangreiche Einblicke in die
psychotherapeutische Versorgung von Krebs-
patienten, die demTode nahewaren. Ich hatte

jedoch weiterhin das Gefühl, dass noch viel
mehr geforscht und weitere Erkenntnisse
benötigt werden, um noch intensiver/fokus-
sierter mit Patienten arbeiten zu können, die
an einer weit fortgeschrittenen Erkrankung
leiden. Auch fürmich gab es noch eineMenge
zu lernen und in meinem Umgang mit

27

Verbindung der Themen Freiheit des Willens, Sinnhaftigkeit und Fürsorge

978-3-17-038382-1_D.3d 27 8/23/2022 19:30:12

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Patienten zu verändern. Ich begann, meine
Aufmerksamkeit auf die Werke von Existenz-
philosophen sowie auf verschiedene religiöse
Texte zu richten, die mich auf diesem Weg
weiterbringen sollten.

Für diejenigen, die in der Palliativmedizin
arbeiten, kann die Beschäftigung mit diesen
Arbeiten und Texten eine große Bereicherung
sein. In so unterschiedlichen Werken wie Leo
Tolstois »Der Tod des Iwan Iljitsch«, demBuch
»Hiob« oder Martin Heideggers »Sein und
Zeit« habe ich sehr viel Weisheit und Anre-
gungen gefunden. Auch in den Aus- und
Weiterbildungsprogrammen der Palliativme-
dizin und Psychoonkologie setzen sich die
Auszubildenden zunehmend mehr mit den
Geisteswissenschaften auseinander: Die Lek-
türe und Erörterung des Buches »Der Tod des
Iwan Iljitsch« ist beispielsweise ein beliebtes
und häufig angewandtes didaktisches Mittel,
um unsere Auszubildenden über den Prozess
des Sterbens und das Potenzial für persönli-
chesWachstumdurch dieAuseinandersetzung
mit existenziellen Fragen zu unterrichten – ein
Potenzial, das bis zu den letzten Momenten
vor dem Tod besteht. Das Buch Hiob enthält
verschiedene Lehren und Anschauungen, die
sich in klinische Interventionen einbinden
lassen, es ist jedoch vielen von uns, die in der
Palliativmedizin arbeiten, weniger geläufig.
Ich vermute, dafür gibt esmehrereGründe: (1)
Das BuchHiobwird als ein rein religiöser Text
mit nur wenigen säkularen Anwendungsbe-
reichen angesehen, (2) die Lehren des Buches
Hiob sind nicht eindeutig und sind daher
Gegenstand umfangreicher und divergieren-
der Interpretationen, und (3) haben viele das
Buch Hiob nicht oder nicht vollständig gele-
sen und wissen nur das, was sie von anderen
darüber erfahren haben. Obwohl ich in den
letzten 23 Jahren in der Sterbebegleitung
gearbeitet habe, und hunderte, wenn nicht
tausende Male, wenn ich über Leiden gespro-
chen habe, auf Hiob Bezug genommen hatte,
hatte auch ich mir nie wirklich die Zeit
genommen, den Text selbst, vollständig und
unvoreingenommen zu lesen.

Das Buch Hiob zu lesen, ist kein leichtes
Unterfangen. Es gibt viele Versionen unter-
schiedlicher Länge undmit unterschiedlichen
Handlungssträngen. Es bestehen zudem zahl-
reiche Kontroversen darüber, welche Version
die richtige ist. Darüber hinaus mangelt es
nicht an Kommentaren zu den Interpretatio-
nen der Lehren dieses epischenWerkes. Große
Denker von Spinoza bis Carl Jung haben sich
mit Hiobs Geschichte auseinandergesetzt und
interessante Gedanken, Einsichten und unter-
schiedliche Schlussfolgerungen darüber for-
muliert, was sie über die Beziehung zwischen
Mensch und Gott aussagt. Die meisten De-
batten konzentrierten sich auf die Fragen der
Theodizee nach der Gerechtigkeit Gottes,
nach dem Sinn von Leiden wie »Können Gott
und das Böse koexistieren?«. Ist Gott ein
»persönlicher« Gott, der in die Angelegenhei-
ten der Menschen involviert ist, diejenigen
bestraft, die sündigen, diejenigen belohnt, die
es verdienen, auf Gebete antwortet? Oder ist
Gott ein »natürlicher« Gott, der unerkennbar
undmysteriös ist – einer, der ausGründen, die
nur er kennt, handelt und von den Menschen
nicht verstanden werden kann?

Dies sind in erster Linie religiöse Fragen
über dasWesenGottes, aber es sind Fragen, die
in der Palliativversorgung ziemlich häufig
auftauchen. »Warum ist mir das passiert?«,
»Was habe ich getan, dass mir so etwas wider-
fährt?«. Dies sind Fragen, die uns als Palliativ-
mediziner häufig gestellt werden.Obwohl dies
Fragen mit religiösem Bezug sind, die sich auf
die persönliche Beziehung zu Gott beziehen,
sind sie im Wesentlichen auch universelle
existenzielle Anliegen, die damit zum Aus-
druck gebracht werden. Patienten wenden
sich oft an einen Arzt, um Trost, Zuspruch
und sogar Antworten zu erhalten.

Vor einiger Zeit habe ich mir vorgenom-
men, das Buch Hiob in einer Übersetzung
und mit einer Einführung von Stephen Mit-
chell [26] zu lesen, einem in Brooklyn gebo-
renenDichter undÜbersetzer religiöser Texte,
dessen Werke ich in der Vergangenheit gerne
gelesen hatte. Besonders seine Übersetzungen

28

Einleitung

978-3-17-038382-1_D.3d 28 8/23/2022 19:30:12

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



der Gedichte von Rainer Maria Rilke und
seine Übersetzung der Psalmen haben mir
Freude bereitet. Mitchell bietet nicht nur eine
moderne, zugängliche Übersetzung, sondern
auch historische Kontexte und Referenzen,
die das Lesen bereichern. Dies war auch der
Fall, als ich seine Übersetzung des Buches
Hiob las. Ich habe zum Beispiel erfahren, dass
wir nicht wirklich wissen, wer der Autor des
Buches Hiob ist. Es gibt kaum Anhaltspunkte
dafür, wann und wo er oder sie das Buch
geschrieben hat oder für welche Art von
Leserkreis es gedacht war. Eines der größten
Paradoxe dieses größten jüdischen Kunst-
werks ist, dass der Held ein Nichtjude ist,
wie es der Autor gewesen sein könnte. Einige
Experten gehen davon aus, dass dieser drama-
tische, epische Text, der das Problem des
Leidens der Unschuldigen und der Vergel-
tung behandelt, zwischen dem 7. und 5.
Jahrhundert vor Christus geschrieben wurde.
Trotz der Unsicherheit über die jüdische
Herkunft des Autors oder Helden, ist das
Thema Hiob das große jüdische Thema des
Post-Holocaust-Zeitalters: das Thema des un-
schuldigen Opfers. Als Kind von Holocaust-
Überlebenden fühlte ich mich natürlich von
einigen dieser Aspekte angezogen.

Es gibt eine Vielzahl von existenziellen und
spirituellen Themen, in die man beim Lesen
des Buches Hiob eintauchen kann. Ich habe
mich vor allem auf zwei Themen konzen-
triert, weil sie für meine Arbeit als Kliniker
relevant sind. Erstens war ich beeindruckt von
der Relevanz von Hiobs Leidenserfahrung für
die Erfahrung so vieler Patienten, die wir
betreuen. Als Hiob an einer Krankheit seines
Fleisches und seiner Knochen leidet, erinnerte
mich die Beschreibung seiner Erfahrung an
die Erfahrung eines Patienten mit Leukämie,
den ich betreut hatte.

Nach einer Knochenmarktransplantation
litt dieser Patient an einer schweren Graft-
versus-Host-Reaktion (Transplantat-gegen-
Wirt-Reaktion). Hiob fühlte, wie sein Kno-
chenmark vor Schmerz anschwoll, seine Haut
rissig war und triefte. Er schrie verzweifelt auf

und bettelte um den Tod, um sein Leiden zu
beenden. »Genau das habe ich erlebt. Ich habe
gebetet, um zu sterben, damit mein Leiden
endet«, erzählte mir mein Patient, als wir über
Hiobs Erfahrung sprachen. Ich war beein-
druckt von der Genauigkeit der Beschreibung
des Leidens. Außerdem beeindruckten mich
die immer wiederkehrenden Themen »recht-
schaffen/aufrecht« und »ganz/untadelig«1. Ich
erkannte, dass diese Themen nützliche klini-
sche und psychotherapeutische Konzepte für
die Betreuung todkranker Patienten sind.
Diese Begriffe begegnen uns zuerst im Prolog
des Gedichts, in dem Gott zu seinem Wider-
sacher Satan sagt: »Hast du achtgehabt auf
meinen Knecht Hiob? Denn es ist seinesglei-
chen nicht auf Erden, fromm und rechtschaf-
fen, gottesfürchtig und meidet das Böse.«
Diese Begriffe werden hier wahrscheinlich
verwendet, um Hiob als einen Mann zu
beschreiben, der das Böse scheut, einenMann
von Integrität und Güte und einen frommen
Mann, der Gott fürchtet. Im Laufe der Ge-
schichte Hiobs kehren die Begriffe »recht-
schaffen« und »ganz/untadelig« immerwieder
zurück, wobei ihnen eine noch umfassendere
Bedeutung und Weisheit beigemessen wird.

Unsere nächste Begegnung mit den Begrif-
fen »rechtschaffen/aufrecht« und »ganz/unta-
delig« erfolgt, nachdem Hiob erfahren hat,
dass sein gesamter materieller Reichtum ver-
loren gegangen ist und alle seine Söhne und
Töchter getötet wurden. Hiob steht auf. Er
zerreißt sein Gewand. Er rasiert seinen Kopf.
Er legt sich mit dem Gesicht in den Staub und
streut Erde auf seinen Kopf. Dann sagt er: »Ich
bin nackt von meiner Mutter Leibe gekom-

1 DieÜbersetzung von »whole« imEnglischen für
»ganz« oder »unversehrt« lässt sich nicht ganz
eindeutig übertragen. In der Bibel nach Martin
Luthers Übersetzung, revidiert 2017, © 2016
Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart, heißt es
im Prolog Hiob meist »untadelig«. Ähnliches
gilt für das Wort »upright«, das sowohl aufrecht
bedeutet als auch »rechtschaffen/aufrichtig«,
wie es im Prolog Hiob heißt.

29

Verbindung der Themen Freiheit des Willens, Sinnhaftigkeit und Fürsorge

978-3-17-038382-1_D.3d 29 8/23/2022 19:30:12

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



men, nackt werde ichwieder dahinfahren.Der
Herr hat’s gegeben, derHerr hat’s genommen;
der Name des Herrn sei gelobt!« (Bibel nach
Martin Luthers Übersetzung, revidiert 2017,
© 2016 Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart).

Nun mögen sich einige auf Hiobs Annah-
me von Gottes Willen konzentrieren; ich
jedoch war beeindruckt von Hiobs anfängli-
chen Taten: (1) Er fiel von einer »aufrechten«
Position zu Boden und erniedrigte sich buch-
stäblich in dem Staub, aus dem er geformt
wurde, und (2) er zerriss seine Kleider, was
symbolisch den Zerfall oder Bruch des »Gan-
zen« darstellt, seiner Identität, bevor er alles
verlor, was seinemLeben Sinn gab. Nun kann
Hiobs Handeln von einigen auch so interpre-
tiert werden, dass es dem jüdischen Akt
»Teschuwa«2, der Buße oder Reue für eine
gegen Gott begangene Sünde ähnelt. Es ist
interessant, dass der Begriff »Teschuwa« auch
»zurückkehren« bedeutet, was impliziert, dass
Hiobs Handlungen darauf abzielen, Gott
dazu zu bringen, ihn durch Buße in einen
Zustand der »Rechtschaffenheit« und »Ganz-
heit« zurückzuführen. Tatsächlich stellt Gott
am Ende des Buches Hiob den gesamten
Reichtum Hiobs wieder her, sorgt für eine
noch größere Zahl von Kindern und Enkeln
und dafür, dass Hiob seine Identität und seine
Beziehung zum Transzendenten vollständig
wiedererlangt. Hiob wird wieder in einen
Zustand versetzt, in dem er »aufrecht« und
»ganz« ist.

Es begann mich zu interessieren, ob diese
Konzepte des »Aufrecht-Seins« und »Ganz-
Seins« für meine klinische Arbeit mit sterben-
den Patienten von Nutzen sein könnten. Ich
verstehe das »Aufrecht-Sein« als eine Manifes-
tation des Willens. Wenn man »aufrecht« ist,
ist man in der Lage, seinenWillen in derWelt
auszuüben. Willensausübung oder freier Wil-
le im Falle eines todkranken Patienten kann

bedeuten, dass man den »Mut hat, im Ange-
sicht des Todes weiter zu leben«; dass man den
Mut hat, trotz der Endlichkeit des Lebens
noch Wünsche, Sehnsüchte und Bedürfnisse
im Leben zu haben; und dass man angesichts
einer begrenzten Prognose die Prioritäten neu
bewertet und sich entscheidet, sich auf diese
Prioritäten zu konzentrieren (z. B. Zeit mit
der Familie zu verbringen, auf eine palliative
Chemotherapie zu verzichten und sich auf die
Schmerz- und Symptomkontrolle zu konzen-
trieren, ein Generativitätsdokument3 zu er-
stellen oder so lange wie möglich weiter zu
arbeiten). Wenn Patienten gezwungen sind,
aufgrund von Fatigue oder unkontrollierba-
ren Schmerzen (nicht aufrecht, sondern buch-
stäblich auf dem Rücken) im Bett zu liegen
und ihrer Fähigkeit beraubt werden, ihren
Willen durchzusetzen, leiden sie. Das Kon-
zept, angesichts des Sterbeprozesses so lange
wie möglich »aufrecht« zu bleiben, ist meines
Erachtens ein nützliches Konstrukt, das man
sich imHinblick auf die Behandlungsplanung
und die Ziele der Versorgung zunutze ma-
chen sollte.

Ich habe begonnen, das Konzept des
»Ganz-Seins« als die Fähigkeit eines schwer-
kranken Patienten zu begreifen, mit all dem
verbunden zu bleiben, was seinem Leben
Sinn, Wert und Bedeutung verleiht – auch
während des Sterbeprozesses. »Ganz-Sein«
beinhaltet auch, mit geliebten Menschen
verbunden zu bleiben und der Isolation zu
widerstehen, die dadurch entsteht, dass Paare
sich gegenseitig vor ihren Ängsten und Sor-
gen schützen. Sie sollten sich vielmehr auf-
einander beziehen, indem sie diese Ängste
und Sorgen teilen und sich nah sind in einer
Zeit, in der eine solche Verbundenheit so
lebenswichtig ist. »Ganz zu sein« bedeutet das
Bemühen, die eigene Identität so lange wie
möglich zu bewahren, trotz der realen oder

2 Teschuwa ist im Hebräischen ein mehrdeutiger
Begriff und bedeutet im religiösen Zusammen-
hang die »Rückkehr« zu Gott.

3 Das Generativitätsdokument entstammt der
Würdezentrierten Therapie nach Chochinov
[28].

30

Einleitung

978-3-17-038382-1_D.3d 30 8/23/2022 19:30:12

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




