Einleitung

Angesichts des Leidens einen Sinn finden: Eine personliche
Reise auf der Suche nach dem Sinn

Dieses Lehrbuch ist das Ergebnis von mehr
als eineinhalb Jahrzehnten Arbeit der Psycho-
therapie-Forschergruppe der Abteilung fiir
Psychiatrie und Verhaltenswissenschaften
am Memorial Sloan-Kettering Cancer Center
und es erfillt mich mit Stolz, dieses Werk bei
Oxford University Press herauszugeben und
zu veroffentlichen. Ich bin der Grindungsdi-
rektor dieser Psychotherapie-Forschergruppe,
die aus Fakultitsmitgliedern, Arbeitsgruppen-
und Forschungsmitarbeitern besteht. Wir ha-
ben eine Reihe von wissenschaftlichen Ergeb-
nissen zu Fragen erarbeitet, die mit dem
zusammenhingen, was ich als »metadiagnos-
tische Konstrukte« bezeichne — existenzielle
Fragen, die zu Verzweiflung, Leid, HofF-
nungslosigkeit und Verlust von spirituellem
Wohlbefinden und Sinn fiihren und mit dem
Wunsch nach einem vorzeitigen Tod, gerin-
ger Lebensqualitit und schlechtem psychoso-
zialen Befinden einhergehen [1-19]. Diese
Forschungsarbeiten haben dazu gefiihrt, dass
die psychosozialen und lebensqualititsbezo-
genen Vorteile des Erhalts und der Verbesse-
rung des Gefiihls von Sinnhaftigkeit bei
Krebspatienten im fortgeschrittenen Krank-
heitsstadium in den Mittelpunkt gertickt
wurden.

Die jungsten Veroffentlichungen mehrerer
randomisiert-kontrollierter Studien zur Sinn-
zentrierten Gruppenpsychotherapie (SGPT)
und zur Sinnzentrierten Einzelpsychothera-
pie (SEPT) [19-21] sowie die Veroffentlichung
der beiden Behandlungsmanuale fiir Patien-

ten mit fortgeschrittener Krebserkrankung
[22, 23] stellen den Hohepunkt jahrelanger
Bemithungen dar, eine evidenzbasierte und
wirksame Sinnzentrierte Psychotherapie fiir
Patienten mit einer Krebserkrankung zu ent-
wickeln. Diese Evidenz und die klinische
Erfahrung in unserem Forschungs- und Be-
handlungsteam zeigen auf, wie wichtig es ist,
das Gefiihl der Sinnhaftigkeit zu erhalten, um
auch im Angesicht des Todes noch den Mut
und den Willen zum Leben zu haben.

Von den Patienten lernte ich, dass das
Erleben sinnstiftender Momente von einem
Gefiihl der Freude begleitet sein kann, das es
ermoglicht, Leiden und Unsicherheit zu er-
tragen. Die randomisiert-kontrollierten Stu-
dien zur Sinnzentrierten Psychotherapie
(SPT) zeigen, dass Patienten mit einer fortge-
schrittenen Krebserkrankung durch die Stei-
gerung des Gefiihls der Sinnhaftigkeit ihre
Lebensqualitit und ihr spirituelles Wohlbe-
finden deutlich verbessern und dass sich
Angste, Depressionen, Hoffnungslosigkeit,
der Wunsch nach einem vorzeitigen Tod
und die Symptombelastung deutlich verrin-
gert haben. Wir haben dadurch die Bedeu-
tung von Lebenssinn bei der Linderung von
Leid und Verzweiflung unter Beweis gestellt.

Eine berihmte Frage im Talmud lautet:
»Was ist wahrer als die Wahrheit’« Die Ant-
wort: »Die Geschichte«. Was folgt, ist die
»Geschichte« der Sinnzentrierten Psychothe-
rapie fir Patienten mit einer Krebserkran-
kung. Wie viele Geschichten umfasst sie meh-

21

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



Einleitung

rere Figuren sowie Wendepunkte in der Er-
zdhlung; und wie alle Geschichten hat sie
ihren Ursprung in einem wichtigen Ver-
machtnis und reprasentiert das, was diese
Figuren mit ihrem Vermichtnis geschaffen
haben.

Das vielleicht bedeutsamste Vermichtnis
in der Geschichte der Sinnzentrierten Psycho-
therapie ist die Inspiration durch die Werke
von Viktor Frankl [24, 25]. Die Sinnzentrierte
Psychotherapie wurde zu einem grofSen Teil
durch die Arbeiten Frankls und seine Auffas-
sung tber die Bedeutung von Sinnsuche und
Sinnfindung im menschlichen Verhalten und
Sein beeinflusst. Es ist die Uberzeugung, dass
auch bei einer fortgeschrittenen Krebserkran-
kung und der zeitlichen Begrenztheit im
Angesicht des Todes immer die Moglichkeit
fir die Erfahrung von Sinn, die Schaffung
oder die Suche nach Sinn existiert, die das
Wesen der Sinnzentrierten Psychotherapie
kennzeichnet.

Frankls bahnbrechendes Werk »... trotz-
dem Ja zum Leben sagen« [24] hebt in
beeindruckender Weise hervor, dass die Suche
nach Sinn in unserer Existenz ein charakteris-
tisches Merkmal des Menschen ist. Sinn kann
nicht von einem Menschen an einen anderen
weitergegeben werden; vielmehr muss jeder
von uns den Prozess der Suche nach dem Sinn
in seinem Leben durchlaufen. Bevor ich die
Sinnzentrierte Psychotherapie im Hinblick
aufihre wissenschaftliche Begriindung, Struk-
tur und Praxis beschreibe, mochte ich mit der
»Wahrheit« beginnen; der Geschichte — mei-
ner Geschichte — die eine »personliche Reise
auf der Suche nach dem Sinn: vom Lager zum
Krebszentrum ist.

Ich bin ein Kind von Uberlebenden des
Holocaust. Dies ist eine Identitit, die mich
aufgrund des tiefgreifenden Vermichtnisses
gepragt hat. Es ist das, was das Leben mir
mitgegeben hat. Ich habe die Wahl getroffen,
auf dieses Vermachtnis des Todes, des Verlusts
und der wahrgenommenen Sinnlosigkeit zu
reagieren, indem ich es als Quelle des Mitge-
fuhls nutze, um Menschen, die an einer

22

fortgeschrittenen Krebserkrankung leiden
und verzweifelt sind, zu helfen, angesichts
von Verlust, Leid und Einschrinkungen Sinn
zu erhalten und zuriickzugewinnen.

Ich bin Arzt. Ich bin sowohl in Innerer
Medizin als auch in Allgemeiner Psychiatrie
ausgebildet und zertifiziert. Ich bin dariber
hinaus auf dem Gebiet der Psychosomati-
schen Medizin weitergebildet und zertifiziert
und insbesondere im Bereich der Psychoon-
kologie. Die Psychoonkologie ist ein neues,
vor allem in den letzten 35 Jahren entwickel-
tes Fachgebiet, das sich auf die psychosoziale
Versorgung von Krebspatienten und ihren
Familien konzentriert.

Ich bin Arzt und meine Aufgabe ist die
Betreuung von Krebspatienten und ihren
Familien. Ich begann meine Ausbildung in
Psychoonkologie 1984 als klinischer Mitar-
beiter in der Psychoonkologie am Memorial
Sloan-Kettering Cancer Center in New York
City, wo ich eng mit meiner Mentorin, Dr.
Jimmie Holland, zusammenarbeitete. Ich
habe die Mission von Dr. Holland, das Fach
Psychoonkologie zu entwickeln und Patien-
ten mit einer Krebserkrankung und ihren
Angehorigen auf der ganzen Welt eine um-
fassende psychosoziale Betreuung zukommen
zu lassen, auch zu meiner Mission gemacht.
Seit fast 32 Jahren arbeite ich auf dieses Ziel
hin, als Kliniker, Forscher, Padagoge, Admi-
nistrator, Autor, Dozent und Fursprecher.

Ich bin Psychiater und Psychoonkologe,
der nach einem Weg suchte, die Verzweiflung
von Patienten mit einer fortgeschrittenen
Krebserkrankung zu lindern. Patienten, die
keinen Sinn, Zweck oder Wert mehr darin
gesehen haben, angesichts der Einschrankun-
gen durch die Erkrankung und den nahenden
Tod weiterzuleben. Bei meiner Suche machte
ich oftmals die Erfahrung, dass der Glaube an
die Moglichkeit, selbst in den letzten Mona-
ten oder Tagen des Lebens einen Sinn zu
erfahren oder zu schaffen, die Hoffnung
aufrechterhalten sowie Verzweiflung und
Leid vermindert hat. Dies ist die Geschichte
meiner personlichen Reise auf der Suche nach

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



Das Vermachtnis des Holocaust

dem Sinn und der Entwicklung der Sinnzen-
trierten Psychotherapie fir die Begleitung

Das Vermachtnis des Holocaust

Meine Eltern, Rose und Moses Breitbart,
waren Uberlebende des Holocaust. Nachdem
ihr Leben im Alter von 14 bzw. 17 Jahren
zerstort wurde, tberlebten meine Eltern den
Holocaust, indem sie sich versteckten, als
Partisanen in den Wildern Polens kimpften
und schliefSlich in ein Vertriebenenlager au-
Berhalb von Miinchen namens Lager Fohren-
wald gebracht wurden. Dort heirateten sie
1949, und sie verbrachten ihre Hochzeits-
nacht in einem geliechenen »Hochzeitsbett«.
Als sie in der Lower East Side von Manhattan,
New York City, ankamen, besafen sie nichts
weiter, als den Willen zu leben und den Mut
zu lieben; und mit diesem Lebenswillen und
dem Mut zu lieben schufen sie ein sinnvolles
Leben in einer sinnlosen Welt.

Ich bin der Erstgeborene von zwei S6hnen.
Das Vermichtnis des Holocaust blieb leben-
dig und lebte mit uns in unserer Zwei-Zim-
mer-Wohnung in der Grand Street. Der Ho-
locaust hatte kein eigenes Zimmer; er lebte in
jedem Zimmer, und an den Wanden, und in
den Schubladen, in Bildern, in Dokumenten
in Akten, und in Gebetbiichern und Gebets-
riemen, die vor den Flammen des Krieges
gerettet wurden.

»Warum bin ich hier’« Meine Mutter stellte
sich diese Frage jeden Morgen und dringte
mich, jeden Tag die gleiche Frage an mich
selbst zu stellen. »Warum bin ich hier und
warum sind so viele andere nicht mehr unter
uns?« Dies ist in der Tat die vollstindige Frage,
die meine Mutter stellte. Meine beiden Eltern

von Krebspatienten in einem fortgeschritte-
nen Stadium.

hatten ihre Eltern, Geschwister, Cousins,
Cousinen, Tanten, Onkel, Schulkameraden
und Freunde verloren.

Ich bin mit einem Vermichtnis — gepragt
von Verlust und Leid — aufgewachsen, aber in
einem Zuhause voller Liebe, Mitgefiihl und
dem Bediirfnis, Sinn und Bedeutung zu fin-
den. Ich nahm die Verantwortung und die
Burde auf mich, nicht nur mein Leben,
sondern auch das Leben derer zu leben, die
nicht tiberlebt hatten.

Ich bringe viel Zeit und Energie fir diese
Mission auf, arbeite manchmal 80 Stunden
pro Woche und verbringe viele Abende und
Wochenenden im Krankenhaus oder reise zu
Vortrigen oder wissenschaftlichen Tagungen.
Es tiberraschte mich nicht, als meine Frau, mit
der ich seit 30 Jahren verheiratet bin, kirzlich
zum Ausdruck brachte, dass sie und mein 25-
jahriger Sohn sich gelegentlich einsam fiihlen
und meine Anwesenheit zu Hause vermissen.
Ich bin mit einer verstindnisvollen und lie-
bevollen Familie gesegnet.

Ich bin ein Psychiater, dessen Aufgabe es
ist, sich um Krebspatienten und ihre Familien
zu kimmern, allzu oft auf Kosten meiner
eigenen Familie. So ist es nicht Gberraschend,
dass ich nach einem Anruf an einem Sams-
tagmorgen, an dem ich keinen Dienst im
Krankenhaus und keine Auszubildenden zu
betreuen hatte, sofort ins Krankenhaus eilte,
um einer Patientin in Not zu helfen. Ich
wusste nicht, dass ich im Begriff war, eine
transformative Erfahrung zu machen.

23

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



Einleitung

Die Erfahrung der Transformation

Der Anruf kam nicht von einem Arzt oder
einer Krankenschwester, sondern von einer
Nachbarin auf der Upper East Side von
Manbhattan. Ihre beste Freundin war Patien-
tin im Memorial Sloan-Kettering Cancer
Center und befand sich in extremer emotio-
naler Not. Die Nachbarin fragte mich, wie
sie ihre Freundin am besten trosten und ihr
in ihrem gegenwirtigen Zustand der Ver-
zweiflung und einem tiefen Gefithl des

Hoffnungs- und Sinnverlustes helfen kénne.
Nachdem ich Einzelheiten tber die Situati-
on ihrer Freundin erfragt hatte, bemiihte ich
mich schnell, ihre Freundin selbst zu besu-
chen - nicht nur aus Mitgefiihl, sondern
auch aus Verantwortungsgefithl in meiner
Rolle als Leiter des psychiatrischen Dienstes
des Krankenhauses.

Dies habe ich vor unserem Treffen tber die
Patientin erfahren:

Die Patientin ist 47 Jahre alt und Mutter von zwei Kindern im Alter von 8 und 11 Jahren. Sie
hatte 20 Jahre hart gearbeitet, um die erfolgreiche Leiterin einer Anwaltskanzlei in New York
City zu werden. Eine Frau mit Leistungsanspruch, Erfolg und Willen, die geliebt wird und
anderen viel Liebe entgegenbringt. Als sie von der Diagnose Krebs erfuhr, nutzte sie ihre
einflussreichen Verbindungen, um ihre Krebsbehandlung im Memorial Sloan-Kettering
Cancer Center in New York von den besten Onkologen und Chirurgen des Landes zu
erhalten. Zunichst war bemerkenswert an ihrer Krebserkrankung, dass sie eine Fehldiagnose
erhielt. Man ging davon aus, dass sie an Eierstockkrebs erkrankt sei, und trotz des Schocks und
der Angst hatte sie die Nachricht gut verkraftet und an der Hoffnung auf ein moglicherweise
gunstiges Ergebnis festgehalten. Aber die Diagnose war falsch, und die Prognose veranderte
sich plotzlich dramatisch zum Schlechteren. Intraoperativ wurde klar, dass es sich nicht um
Eierstockkrebs handelte, sondern um eine seltene Form von metastasierendem Dickdarm-
krebs, der sich auf die Eierstocke und das untere Becken ausgebreitet hatte. Nun war ihre
Prognose diister. Die Anderung der Perspektive war dramatisch: andere Behandlung, anderer
Verlauf, andere Zeiterwartungen in Bezug auf das Uberleben. Zunichst die Aussicht auf
Heilung und Uberleben, dann plotzlich die Aussicht auf den Tod. Die Angst vor dem Tod
Uberwiltigte sie. Die tiefe Traurigkeit Giber ein verkiirztes Leben, dartber, dass sie ihre Kinder
nicht aufwachsen sehen wurde, tber den Verlust all derer, die sie liebte, und tiber das Leben,
das sie so ganz lebte. Sie war in grofler Verzweiflung und litt schrecklich. Sie brauchte
jemanden, der sie beraten und begleiten wiirde.

Der Weg, der zum Krankenbett dieser Patientin fiihrte

Die Freundin der Patientin, die mich anrief,
hatte das grofSe Bediirfnis, die Todesangst ihrer
Freundin zu lindern, wusste aber nicht, wie sie
helfen sollte; mit welchen Worten sie trosten
und welchen Weg der Begleitung sie gehen
sollte. »Wie kann ich meiner Freundin helfen,

24

ithre Angst vor dem Tod zu lindern? Wie helfe
ich ihr, im Angesicht des Todes ein Gefiihl von
Sinn und Hoffnung zu bewahren?« waren die
Fragen, die mir gestellt wurden. Es waren
vertraute Fragen — Fragen, mit denen ich mich
wihrend meiner klinischen und wissenschaft-

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



Die Bedeutung von Sinn in der palliativen Versorgung am Lebensende

lichen Laufbahn mehr als zwei Jahrzehnte
umfassend auseinandergesetzt hatte. Als ich
mich auf dem Weg ins Krankenhaus befand,
hatte ich in Erwartung meiner Begegnung mit
dieser Patientin eine relativ klare Vorstellung
davon, was ich als hilfreich fiir unsere Begeg-
nung und was ich als einen wirksamen Ansatz
empfand. Diese Uberzeugung basierte auf
folgenden Aspekten: den unzihligen klini-
schen Erfahrungen mit sterbenden Patienten,
die angesichts des Todes verzweifelten; einer
Reihe von klinischen Studien, die meine
Forschungsgruppe im vergangenen Jahrzehnt
zu Themen wie Verzweiflung und dem
Wunsch nach einem vorzeitigen Tod am Ende
des Lebens durchgefiihrt hatte; ein wachsen-
des Bewusstsein tber die Bedeutung der
existenziellen Psychotherapie und die Erfah-
rungen unserer Forschungsgruppe bei der
Durchfithrung von Interventionsstudien zu

einer neuartigen Psychotherapie, die ich ent-
wickelt hatte und die wir Sinnzentrierte
Psychotherapie nannten; und meine Wieder-
entdeckung der Existenzphilosophie und
-psychologie (insbesondere der Werke von
Frankl), die Bedeutung der Lehren, die mir
mein personliches Holocaust-Erbe vermittelt,
und die alten und heiligen Texte meines
religiosen Erbes. Als ich mich auf den Weg
zum Bett dieser Patientin machte, erinnerte
ich mich an die Reise, die ich in den letzten
Jahrzehnten unternommen hatte und die
mich zu dem Gefiuhl fithrte, dass ich die
richtige Person war, die diese Patientin heute
sehen sollte, und dass meine Ideen tiber einen
psychotherapeutischen Ansatz fir das Pro-
blem, im Angesicht des Todes ein Gefiihl von
Sinnhaftigkeit aufrechtzuerhalten, fir sie
und Patienten in einer vergleichbaren Situa-
tion moglicherweise hilfreich sein kdnnten.

Die Bedeutung von Sinn in der palliativen Versorgung am

Lebensende

Unsere Forschungsgruppe hat eine Reihe von
Studien durchgefiihrt, in denen die Bedeu-
tung von Sinn und spirituellem Wohlbefin-
den in der palliativen Versorgung und im
Rahmen der Sterbebegleitung untersucht
wurden [4-10]. Wir konnten die zentrale Rolle
des spirituellen Wohlbefindens und insbeson-
dere des Gefiihls der Sinnhaftigkeit als Puffer
gegen Depressionen, Hoffnungslosigkeit und
den Wunsch nach einem vorzeitigen Tod bei
todkranken Krebspatienten nachweisen. Wir
fanden auch heraus, dass das spirituelle Wohl-
befinden signifikant mit dem Gefiithl der
Verzweiflung am Lebensende (definiert als
Hoffnungslosigkeit, Wunsch nach einem vor-
zeitigen Tod und Suizidgedanken) in (umge-
kehrtem) Zusammenhang stand, selbst nach-
dem der Einfluss depressiver Symptomatik
kontrolliert worden war. Mehr noch, wenn

das spirituelle Wohlbefinden in zwei Kompo-
nenten aufgeteilt wurde, wobei die eine ein
Gefiihl der Sinnhaftigkeit und die andere eine
mit dem religiésen Glauben verbundene Spi-
ritualitdt erfasst, war die Unfahigkeit, ein
Gefiihl der Sinnhaftigkeit aufrechtzuerhalten,
viel stirker mit dem Gefiihl der Verzweiflung
am Lebensende verbunden als die Glaubens-
komponente des spirituellen Wohlbefindens
(d. h. die Fihigkeit, ein Gefiihl der Sinnhaf-
tigkeit aufrechtzuerhalten, war mit einem
geringeren Ausmafl an Hoffnungslosigkeit,
dem selteneren Auftreten des Wunsches nach
einem vorzeitigen Tod und von Suizidgedan-
ken verbunden). Diese Befunde sind bedeut-
sam angesichts dessen, was wir tber die
Folgen von Depression und Hoffnungslosig-
keit bei Krebspatienten wissen. Depression
und Hoffnungslosigkeit stehen mit deutlich

25

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



Einleitung

hoheren Suizidraten, Suizidgedanken, dem
Wunsch nach einem vorzeitigen Tod sowie
dem Interesse nach arztlich-assistiertem Sui-
zid in Zusammenhang [1-3]. Unsere Ergeb-
nisse zeigen, dass Hoffnungslosigkeit ein un-
abhingiger Pradiktor des Todeswunsches ist,
der einen ebenso starken Einfluss auf den
Todeswunsch hat wie (und unabhingig von)
Depressionen. Solche Daten legen uns ein-

dricklich nahe, dass nicht pharmakologische,
psychotherapeutische Interventionen entwi-
ckelt werden mussen, um Patienten mit Sinn-
verlust und Hoffnungslosigkeit am Ende des
Lebens aus ihrer Verzweiflung zu helfen. Wir
machten uns deshalb daran, eine Reihe von
Interventionen zu entwickeln, die auf Frankls
Konzepten der Bedeutung von Sinnhaftigkeit
im menschlichen Leben basierten.

Sinnzentrierte Psychotherapie fiir Patienten mit
fortgeschrittener Krebserkrankung

Die von unserer Forschungsgruppe aufgezeigte
Bedeutung des spirituellen Wohlbefindens und
die Rolle des Sinns insbesondere bei der Ver-
ringerung von Depressionen, Hoffnungslosig-
keit und dem Wunsch nach einem vorzeitigen
Tod bei fortgeschritten erkrankten Krebs- und
AIDS-Patienten veranlasste uns dazu, tber die
Bedeutung der antidepressiven Behandlung
hinaus neue Anstrengungen hinsichtlich der
Entwicklung nicht pharmakologischer Inter-
ventionen (Psychotherapie) zu unternehmen,
mit denen Themen wie Hoffnungslosigkeit,
Sinnverlust und spirituelles Wohlbefinden bei
Patienten mit fortgeschrittener Krebserkran-
kung am Ende ihres Lebens angegangen wer-
den kénnen. Zwei Studien zur pharmakologi-
schen Behandlung von Depressionen bei Pati-
enten mit fortgeschrittener Krebserkrankung
und AIDS zeigten, dass bei wirksamer Behand-
lung von Depressionen der Wunsch nach
einem vorzeitigen Tod nachlésst, ein erhebli-
cher Anteil der Patienten mit einem vorzeitigen
Todeswunsch jedoch klinisch nicht depressiv
war, sondern unabhéngig von der Depression
unter Sinnverlust und Hoffnungslosigkeit litt
[11-13]. Daher war ein nicht pharmakologi-
scher Ansatz zur Verbesserung des Geftihls von
Sinnhaftigkeit und Hoffnung notwendig.
Dieses Bemiihen fihrte zur Erforschung
und Analyse der Arbeiten von Frankl und

26

seiner Konzepte der Logotherapie oder Sinn-
zentrierten Psychotherapie [24,25]. Obwohl
Frankls Logotherapie nicht fir die Behand-
lung von Krebspatienten oder Patienten mit
einer lebensbedrohlichen Krankheit konzi-
piert worden war, fanden seine Konzepte von
Sinn und Spiritualitit unserer Ansicht nach
eindeutig Verwendung in der psychothera-
peutischen Arbeit mit Krebspatienten in ei-
nem fortgeschrittenen Stadium, von denen
viele Beratung und Hilfe bei Fragen zu Le-
benssinn, Hoffnung und dem Einordnen der
Krebserkrankung und des drohenden Todes
im Kontext ihres Lebens suchen.

Frankls zentrale Beitrige zur humanisti-
schen Psychologie bestehen darin, das Be-
wusstsein fiir die spirituelle Komponente der
menschlichen Erfahrung und die zentrale
Bedeutung von Sinn (oder dem Willen zum
Sinn) als treibende Kraft oder Instinkt in der
Psychologie zu schirfen. Zu Frankls grundle-
genden Konzepten gehdren die folgenden
Uberzeugungen:

1. Lebenssinn: Das Leben hat einen Sinn und
hort nie auf, einen Sinn zu haben, selbst
bis zum letzten Augenblick des Lebens;
der Sinn kann sich in diesem Zusammen-
hang andern, aber er hoért nie auf zu
existieren.

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



Verbindung der Themen Freiheit des Willens, Sinnhaftigkeit und Flrsorge

2. Der Wille zum Sinn: Der Wunsch, in der
menschlichen Existenz einen Sinn zu fin-
den, ist ein primarer Instinkt und eine
grundlegende Motivation, die das mensch-
liche Verhalten pragt.

3. Die Freiheit des Willens: Wir haben die
Freiheit, einen Sinn in unserer Existenz zu
finden und unsere Haltung gegentiber
dem Leiden zu wahlen.

4. Die drei wichtigsten Sinnquellen im Le-
ben sind Schaffenskraft und Kreativitit
(Arbeit, Taten und Engagement), Sinnes-
erfahrungen und Erlebnisse (Kunst, Na-
tur, Humor, Liebe, Beziechungen und Rol-
len) und die innere Haltung, d.h. die
Einstellung, die man gegeniiber dem Lei-
den und existenziellen Problemen ein-
nimmt.

5. Sinn existiert in einem lebensgeschichtli-
chen Kontext; daher ist das Vermachtnis
(Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft)
ein wichtiges Element bei der Aufrecht-
erhaltung oder Verbesserung des Gefiihls
der Sinnhaftigkeit.

Die Sinnzentrierte Psychotherapie basiert
auf den zuvor beschriebenen Konzepten
und den Prinzipien der Logotherapie von
Frankl. Sie soll Patienten mit einer fortge-
schrittenen Krebserkrankung helfen, ein
Gefiihl von Sinn und innerem Frieden in
ihrem Leben aufrechtzuerhalten oder zu

verstarken, auch wenn sie sich dem Ende
ihres Lebens nihern.

Zunichst fithrten wir eine randomisierte
Pilotstudie mit einer achtwochigen Sinnzen-
trierten Gruppenpsychotherapie (SGPT) mit
90-miniitigen  wochentlichen  Sitzungen
durch, die auf den von Frankl erlauterten
Konzepten basiert. Zugrunde gelegt wurde
ein umfassendes Behandlungsmanual mit ei-
ner Mischung aus didaktischen Elementen,
Gruppendiskussionen und Ubungen, die auf
bestimmte sinnzentrierte Themen im Zusam-
menhang mit einer fortgeschrittenen Krebs-
erkrankung fokussierten. Unsere Ergebnisse
legten nahe, dass die SGPT eine wirksame
Intervention ist, die das Gefiihl von Sinnhaf-
tigkeit, das spirituelle Wohlbefinden und die
Hoffnung verstarkt und gleichzeitig die Ver-
zweiflung am Lebensende verringert [19].
Nachfolgende randomisiert-kontrollierte Stu-
dien zur SGPT und ein flexibleres, individu-
elles Format der SPT, die Sinnzentrierte Ein-
zelpsychotherapie (SEPT) zeigten, dass sich
durch die Steigerung des Gefiihls der Sinn-
haftigkeit die Lebensqualitat und das spiritu-
elle Wohlbefinden bei Patienten mit einer
fortgeschrittenen Krebserkrankung deutlich
verbessert hatten. Dariber hinaus verringer-
ten sich Angstzustinde, depressive Verstim-
mungen, Hoffnungslosigkeit, der Wunsch
nach einem vorzeitigen Tod sowie eine hohe
Symptombelastung [19-21].

Verbindung der Themen Freiheit des Willens, Sinnhaftigkeit

und Fiirsorge

Durch meine Arbeit im Rahmen der Ent-
wicklung und Durchfithrung klinischer Stu-
dien mit der manualisierten und strukturier-
ten Sinnzentrierten Psychotherapie (SPT) ge-
wann ich umfangreiche Einblicke in die
psychotherapeutische Versorgung von Krebs-
patienten, die dem Tode nahe waren. Ich hatte

jedoch weiterhin das Gefiihl, dass noch viel
mehr geforscht und weitere Erkenntnisse
benoétigt werden, um noch intensiver/fokus-
sierter mit Patienten arbeiten zu kénnen, die
an einer weit fortgeschrittenen Erkrankung
leiden. Auch fiir mich gab es noch eine Menge
zu lernen und in meinem Umgang mit

27

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



Einleitung

Patienten zu verandern. Ich begann, meine
Aufmerksamkeit auf die Werke von Existenz-
philosophen sowie auf verschiedene religiose
Texte zu richten, die mich auf diesem Weg
weiterbringen sollten.

Fir diejenigen, die in der Palliativmedizin
arbeiten, kann die Beschiftigung mit diesen
Arbeiten und Texten eine grofle Bereicherung
sein. In so unterschiedlichen Werken wie Leo
Tolstois »Der Tod des Iwan Iljitsch«, dem Buch
»Hiob« oder Martin Heideggers »Sein und
Zeit« habe ich sehr viel Weisheit und Anre-
gungen gefunden. Auch in den Aus- und
Weiterbildungsprogrammen der Palliativme-
dizin und Psychoonkologie setzen sich die
Auszubildenden zunehmend mehr mit den
Geisteswissenschaften auseinander: Die Lek-
tire und Erdrterung des Buches »Der Tod des
Iwan Iljitsch« ist beispielsweise ein beliebtes
und haufig angewandtes didaktisches Mittel,
um unsere Auszubildenden tiber den Prozess
des Sterbens und das Potenzial fiir personli-
ches Wachstum durch die Auseinandersetzung
mit existenziellen Fragen zu unterrichten — ein
Potenzial, das bis zu den letzten Momenten
vor dem Tod besteht. Das Buch Hiob enthalt
verschiedene Lehren und Anschauungen, die
sich in klinische Interventionen einbinden
lassen, es ist jedoch vielen von uns, die in der
Palliativmedizin arbeiten, weniger gelaufig.
Ich vermute, dafiir gibt es mehrere Griinde: (1)
Das Buch Hiob wird als ein rein religioser Text
mit nur wenigen sikularen Anwendungsbe-
reichen angesehen, (2) die Lehren des Buches
Hiob sind nicht eindeutig und sind daher
Gegenstand umfangreicher und divergieren-
der Interpretationen, und (3) haben viele das
Buch Hiob nicht oder nicht vollstindig gele-
sen und wissen nur das, was sie von anderen
dartiber erfahren haben. Obwohl ich in den
letzten 23 Jahren in der Sterbebegleitung
gearbeitet habe, und hunderte, wenn nicht
tausende Male, wenn ich tber Leiden gespro-
chen habe, auf Hiob Bezug genommen hatte,
hatte auch ich mir nie wirklich die Zeit
genommen, den Text selbst, vollstindig und
unvoreingenommen zu lesen.

28

Das Buch Hiob zu lesen, ist kein leichtes
Unterfangen. Es gibt viele Versionen unter-
schiedlicher Linge und mit unterschiedlichen
Handlungsstringen. Es bestehen zudem zahl-
reiche Kontroversen dartiber, welche Version
die richtige ist. Dartiber hinaus mangelt es
nicht an Kommentaren zu den Interpretatio-
nen der Lehren dieses epischen Werkes. Grofse
Denker von Spinoza bis Carl Jung haben sich
mit Hiobs Geschichte auseinandergesetzt und
interessante Gedanken, Einsichten und unter-
schiedliche Schlussfolgerungen dartiber for-
muliert, was sie Uiber die Beziehung zwischen
Mensch und Gott aussagt. Die meisten De-
batten konzentrierten sich auf die Fragen der
Theodizee nach der Gerechtigkeit Gottes,
nach dem Sinn von Leiden wie »Kdnnen Gott
und das Bose koexistieren?«. Ist Gott ein
»personlicher« Gott, der in die Angelegenhei-
ten der Menschen involviert ist, diejenigen
bestraft, die stindigen, diejenigen belohnt, die
es verdienen, auf Gebete antwortet? Oder ist
Gott ein »natirlicher« Gott, der unerkennbar
und mysterios ist — einer, der aus Griinden, die
nur er kennt, handelt und von den Menschen
nicht verstanden werden kann?

Dies sind in erster Linie religiése Fragen
tiber das Wesen Gottes, aber es sind Fragen, die
in der Palliativversorgung ziemlich haufig
auftauchen. »Warum ist mir das passiert’,
»Was habe ich getan, dass mir so etwas wider-
fihre«. Dies sind Fragen, die uns als Palliativ-
mediziner haufig gestellt werden. Obwohl dies
Fragen mit religiésem Bezug sind, die sich auf
die personliche Beziechung zu Gott beziehen,
sind sie im Wesentlichen auch universelle
existenzielle Anliegen, die damit zum Aus-
druck gebracht werden. Patienten wenden
sich oft an einen Arzt, um Trost, Zuspruch
und sogar Antworten zu erhalten.

Vor einiger Zeit habe ich mir vorgenom-
men, das Buch Hiob in einer Ubersetzung
und mit einer Einfihrung von Stephen Mit-
chell [26] zu lesen, einem in Brooklyn gebo-
renen Dichter und Ubersetzer religioser Texte,
dessen Werke ich in der Vergangenheit gerne
gelesen hatte. Besonders seine Ubersetzungen

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



Verbindung der Themen Freiheit des Willens, Sinnhaftigkeit und Flrsorge

der Gedichte von Rainer Maria Rilke und
seine Ubersetzung der Psalmen haben mir
Freude bereitet. Mitchell bietet nicht nur eine
moderne, zugingliche Ubersetzung, sondern
auch historische Kontexte und Referenzen,
die das Lesen bereichern. Dies war auch der
Fall, als ich seine Ubersetzung des Buches
Hiob las. Ich habe zum Beispiel erfahren, dass
wir nicht wirklich wissen, wer der Autor des
Buches Hiob ist. Es gibt kaum Anhaltspunkte
dafiir, wann und wo er oder sie das Buch
geschrieben hat oder fir welche Art von
Leserkreis es gedacht war. Eines der grofSten
Paradoxe dieses groften judischen Kunst-
werks ist, dass der Held ein Nichtjude ist,
wie es der Autor gewesen sein konnte. Einige
Experten gehen davon aus, dass dieser drama-
tische, epische Text, der das Problem des
Leidens der Unschuldigen und der Vergel-
tung behandelt, zwischen dem 7. und 3.
Jahrhundert vor Christus geschrieben wurde.
Trotz der Unsicherheit tber die judische
Herkunft des Autors oder Helden, ist das
Thema Hiob das grofle jiidische Thema des
Post-Holocaust-Zeitalters: das Thema des un-
schuldigen Opfers. Als Kind von Holocaust-
Uberlebenden fiihlte ich mich natiirlich von
einigen dieser Aspekte angezogen.

Es gibt eine Vielzahl von existenziellen und
spirituellen Themen, in die man beim Lesen
des Buches Hiob eintauchen kann. Ich habe
mich vor allem auf zwei Themen konzen-
triert, weil sie fir meine Arbeit als Kliniker
relevant sind. Erstens war ich beeindruckt von
der Relevanz von Hiobs Leidenserfahrung fir
die Erfahrung so vieler Patienten, die wir
betreuen. Als Hiob an einer Krankheit seines
Fleisches und seiner Knochen leidet, erinnerte
mich die Beschreibung seiner Erfahrung an
die Erfahrung eines Patienten mit Leukamie,
den ich betreut hatte.

Nach einer Knochenmarktransplantation
litt dieser Patient an einer schweren Graft-
versus-Host-Reaktion  (Transplantat-gegen-
Wirt-Reaktion). Hiob fiihlte, wie sein Kno-
chenmark vor Schmerz anschwoll, seine Haut
rissig war und triefte. Er schrie verzweifelt auf

und bettelte um den Tod, um sein Leiden zu
beenden. »Genau das habe ich erlebt. Ich habe
gebetet, um zu sterben, damit mein Leiden
endet, erzihlte mir mein Patient, als wir tber
Hiobs Erfahrung sprachen. Ich war beein-
druckt von der Genauigkeit der Beschreibung
des Leidens. Auflerdem beeindruckten mich
die immer wiederkehrenden Themen »recht-
schaffen/aufrecht« und »ganz/untadelig«'. Ich
erkannte, dass diese Themen nutzliche klini-
sche und psychotherapeutische Konzepte fiir
die Betreuung todkranker Patienten sind.
Diese Begriffe begegnen uns zuerst im Prolog
des Gedichts, in dem Gott zu seinem Wider-
sacher Satan sagt: »Hast du achtgehabt auf
meinen Knecht Hiob? Denn es ist seinesglei-
chen nicht auf Erden, fromm und rechtschaf-
fen, gottesfiirchtig und meidet das Bose.«
Diese Begriffe werden hier wahrscheinlich
verwendet, um Hiob als einen Mann zu
beschreiben, der das Bose scheut, einen Mann
von Integritit und Giite und einen frommen
Mann, der Gott furchtet. Im Laufe der Ge-
schichte Hiobs kehren die Begriffe »recht-
schaffen«und »ganz/untadelig« immer wieder
zurtick, wobei ithnen eine noch umfassendere
Bedeutung und Weisheit beigemessen wird.
Unsere nachste Begegnung mit den Begrif-
fen »rechtschaffen/aufrecht« und »ganz/unta-
delig« erfolgt, nachdem Hiob erfahren hat,
dass sein gesamter materieller Reichtum ver-
loren gegangen ist und alle seine S6hne und
Tochter getotet wurden. Hiob steht auf. Er
zerreifit sein Gewand. Er rasiert seinen Kopf.
Er legt sich mit dem Gesicht in den Staub und
streut Erde auf seinen Kopf. Dann sagt er: »Ich
bin nackt von meiner Mutter Leibe gekom-

1 Die Ubersetzung von »whole«im Englischen fir
»ganz« oder »unversehrt« lasst sich nicht ganz
eindeutig tbertragen. In der Bibel nach Martin
Luthers Ubersetzung, revidiert 2017, © 2016
Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart, heif§t es
im Prolog Hiob meist »untadelig«. Ahnliches
gilt fiir das Wort »uprightc, das sowohl aufrecht
bedeutet als auch »rechtschaffen/aufrichtige,
wie es im Prolog Hiob heif3t.

29

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



Einleitung

men, nackt werde ich wieder dahinfahren. Der
Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen;
der Name des Herrn sei gelobt!«(Bibel nach
Martin Luthers Ubersetzung, revidiert 2017,
© 2016 Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart).

Nun mdgen sich einige auf Hiobs Annah-
me von Gottes Willen konzentrieren; ich
jedoch war beeindruckt von Hiobs anfingli-
chen Taten: (1) Er fiel von einer »aufrechten«
Position zu Boden und erniedrigte sich buch-
stablich in dem Staub, aus dem er geformt
wurde, und (2) er zerriss seine Kleider, was
symbolisch den Zerfall oder Bruch des »Gan-
zen« darstellt, seiner Identitat, bevor er alles
verlor, was seinem Leben Sinn gab. Nun kann
Hiobs Handeln von einigen auch so interpre-
tiert werden, dass es dem jidischen Akt
»Teschuwa<®, der Bufle oder Reue fiir eine
gegen Gott begangene Siinde dhnelt. Es ist
interessant, dass der Begriff »Teschuwa« auch
»zurlickkehren« bedeutet, was impliziert, dass
Hiobs Handlungen darauf abzielen, Gott
dazu zu bringen, ihn durch Bufle in einen
Zustand der »Rechtschaffenheit« und »Ganz-
heit« zuriickzufithren. Tatsachlich stellt Gott
am Ende des Buches Hiob den gesamten
Reichtum Hiobs wieder her, sorgt fir eine
noch grofere Zahl von Kindern und Enkeln
und dafiir, dass Hiob seine Identitit und seine
Bezichung zum Transzendenten vollstindig
wiedererlangt. Hiob wird wieder in einen
Zustand versetzt, in dem er »aufrecht« und
»ganz« ist.

Es begann mich zu interessieren, ob diese
Konzepte des »Aufrecht-Seins« und »Ganz-
Seins« fiir meine klinische Arbeit mit sterben-
den Patienten von Nutzen sein konnten. Ich
verstehe das »Aufrecht-Sein« als eine Manifes-
tation des Willens. Wenn man »aufrecht« ist,
ist man in der Lage, seinen Willen in der Welt
auszuiiben. Willensaustibung oder freier Wil-
le im Falle eines todkranken Patienten kann

2 Teschuwa ist im Hebraischen ein mehrdeutiger
Begriff und bedeutet im religiésen Zusammen-
hang die »Riickkehr« zu Gott.

30

bedeuten, dass man den »Mut hat, im Ange-
sicht des Todes weiter zu leben«; dass man den
Mut hat, trotz der Endlichkeit des Lebens
noch Wiinsche, Sehnstichte und Bedtrfnisse
im Leben zu haben; und dass man angesichts
einer begrenzten Prognose die Priorititen neu
bewertet und sich entscheidet, sich auf diese
Priorititen zu konzentrieren (z.B. Zeit mit
der Familie zu verbringen, auf eine palliative
Chemotherapie zu verzichten und sich auf die
Schmerz- und Symptomkontrolle zu konzen-
trieren, ein Generativititsdokument® zu er-
stellen oder so lange wie moglich weiter zu
arbeiten). Wenn Patienten gezwungen sind,
aufgrund von Fatigue oder unkontrollierba-
ren Schmerzen (nicht aufrecht, sondern buch-
stablich auf dem Riicken) im Bett zu liegen
und ihrer Fihigkeit beraubt werden, ihren
Willen durchzusetzen, leiden sie. Das Kon-
zept, angesichts des Sterbeprozesses so lange
wie moglich »aufrecht« zu bleiben, ist meines
Erachtens ein nutzliches Konstrukt, das man
sich im Hinblick auf die Behandlungsplanung
und die Ziele der Versorgung zunutze ma-
chen sollte.

Ich habe begonnen, das Konzept des
»Ganz-Seins« als die Fihigkeit eines schwer-
kranken Patienten zu begreifen, mit all dem
verbunden zu bleiben, was seinem Leben
Sinn, Wert und Bedeutung verleiht — auch
wihrend des Sterbeprozesses. »Ganz-Sein
beinhaltet auch, mit geliebten Menschen
verbunden zu bleiben und der Isolation zu
widerstehen, die dadurch entsteht, dass Paare
sich gegenseitig vor ihren Angsten und Sor-
gen schiitzen. Sie sollten sich vielmehr auf-
einander beziehen, indem sie diese Angste
und Sorgen teilen und sich nah sind in einer
Zeit, in der eine solche Verbundenheit so
lebenswichtig ist. »Ganz zu sein« bedeutet das
Bemiihen, die eigene Identitit so lange wie
moglich zu bewahren, trotz der realen oder

3 Das Generativititsdokument entstammt der
Wiirdezentrierten Therapie nach Chochinov
[28].

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart





