ULLI OLVEDI

Meine Tara

D

arkana






ULLI OLVEDI

Meine

TARA

Befreierin, Retterin, Kraftquelle:
die Geschichte einer ganz besonderen Liebe

D

arkana



Sollte diese Publikation Links auf Webseiten Dritter enthalten,
so tibernehmen wir fiir deren Inhalte keine Haftung,
da wir uns diese nicht zu eigen machen, sondern lediglich
auf deren Stand zum Zeitpunkt der Erstveroffentlichung verweisen.

MIX

Papler aus verantwor-
tungsvollen Quellen
FSC

woniscog  FSC® C014496

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

1. Auflage
Originalausgabe
© 2022 der deutschen Ausgabe: Arkana Verlag, Miinchen
in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,
Neumarkter Strafle 28, 81673 Miinchen
Lektorat: Susanne Hértel
Umschlaggestaltung: ki 36 Editorial Design, Miinchen, Daniela Hofner
Umschlagmotiv: akg-images / Pictures From History
Fotos im Innenteil: © Ulli Olvedi
Satz: Satzwerk Huber, Germering
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Péfineck
Printed in Germany
ISBN 978-3-442-34278-5

www.arkana-verlag.de



Fiir Allessa und Dani






INHALT

Einfihrung .. ... ... .

FEine Liebe aufden ersten Blick . . .........................
Taras Lebensgeschichte . . . ........ ... ... . i,
WeroderwasistTara? .............. i,
Versuchedes Verstehens . . ................ ... ... ... ....
TaraschicktSchnee ......... .. ... ... ... ... . ... . ... ...
Vertrauen .. ... e
TaraalsVorbild . ......... ... .. .
Wie Taranach Tibetkam. .. ................ ... ... ... ....

Buddha Shakyamuni kennenlernen .. ......................
Geschichten vom lehrenden Buddha . .....................
Dharmalernen . ........ ... . . e
Daslebensrad . ........ ... ... .. . . . . . . ...
Auf denWeg derBefreiung. .. .......... ... .. L.
Die zwei Seitender Wahrheit . ...........................

Zuflucht .. ...
Das Abenteuer der Meditation . ..........................
Der schmale Grat der Achtsamkeiten. .. ...................
Die Meditation des Mitgefthls. .. .......... ... ... ... ......
Ein Bodhisattvawerden . .................. ... ... ... . ...
Lehrer . ... e

26



Die Tara-Meditation . . ... ...ttt 147

Streben nach Verwirklichung. . ........... ... .. ... ... ... 148
Bodhicitta wachrufen. .. .......... ... .. ... 150
Gabenverwandeln . ........... .. ... 155
Tara Kreieren. . ... e 157
Anrufung . ... 165
Ehrerbietung . . ... .. . 168
Gabendarbringen. . ........ .. 169
Eingestdndnis . . . ... ... 171
Freude . ... .. . e 174
BitteumdieLehren. .. ... ... ... .. . . ... 175
Bitte an Tara, bis zum Ende von Samsara zu bleiben. ... ...... 178
WidmuNng . ..o e 180
Mantra-Rezitation . .. ....... ... ... . . . ... 182
DasMantra.......... ... .. . e 188
Zusatzliche Verse . ......... . . . 191
Die 21 Taras. . ..o e 195
Die Rezitationen . . ... ... ... . . e 196
WunschgebetanTara ......... ... .. . .. 231
WidmUuNng. . ..o 233
Anfang—Mitte—Ende. .. ........ .. 235
Mandala . ... ... ... e 239
Dakini . ... 246
Die Grimmige Rote Tara . .. ....... ... i 249
Schwester Natur. .......... ... ... . i 256
Ekstase als Methode. .. ....... ... ... . . . . . 258
Lebenund Sterben......... ... ... . ... .. 261
SteineimWeg. . ... 264
MeineTara . ... e 269
Meine kostbaren Lehrer .. ........ ... . . . ... 270
Endnoten ....... ... .. ... 281
LAteratur . . ..ottt 283

Register ... ... 285



3"

EINFUHRUNG

Dieses Buch ist die Geschichte einer ganz besonderen Bezie-
hung. Was diese Beziehung so aullergewohnlich macht, ist tiber
das tibliche Kennenlernen, die zunehmende Anniherung und
das Vertiefen hinaus die Moglichkeit, dass sie sich vollkommen
erfiillen kann. Sie ist eine lebenslange, wenn nicht noch viel lin-
gere Geschichte.

Eines Nachts wachte ich auf und »wusste«, dass ich diese Ge-
schichte schreiben wiirde. Eine gewisse Plotzlichkeit kannte ich
schon von meinen Romanen, die immer als eine Art Sturzge-
burten zu mir kamen mit mehr oder minder fertigem Rahmen.

In den 20 Jahren des Immer-nur-Schreibens waren meine Se-
minare, vor allem die Tara-Seminare, eine schone Abwechslung.
Meine Seminarteilnehmerinnen — es waren fast nur Frauen —
sagten immer wieder, ich solle doch ein Buch tber Tara schrei-
ben. Auf meinen Einwand hin, es gebe schon einige Biicher
uber sie, meinten sie, dass sie es sich so wiinschten, wie es in
den Seminaren war, so personlich und direkt. Doch ich fiihlte
mich weit davon entfernt, iiber Tara zu schreiben. Die schonen

Seminare mit all dem Austausch, der Praxis und den spontanen



Gedichten der Gruppen geniigten mir vollig. Umso seltsamer
war dieser nichtliche Einfall, der zudem ganz nachdriicklich den
Titel »Meine Tara« mitlieferte. Es ging also weniger darum, All-
gemeines iiber diese Meditationsgottheit zu schreiben, als von
meiner ganz personlichen Beziehung zu Tara zu erzihlen.

Beziehung beginnt mit Anziehung. Beziehungen kann man
nicht »macheng, sie fallen gewissermallen vom Himmel. Dann
kommen Vorstellungen, Hoffnungen, Erwartungen dazu; das
Denken und Fiithlen kreist um das Objekt der Anziehung. So
geht das tiblicherweise vor sich. Man beginnt nach der Vergan-
genheit, dem Vorleben des anderen zu fragen, nach der Familie,
nach dem kulturellen Umfeld, man mochte alles tiber ihn oder
sie wissen. Man wiinscht sich Nihe, Vertrauen, um nicht zu sagen
Erlosung von der grundlegenden Einsamkeit des Individuums.

Meine Geschichte berichtet also von einer Beziehung, die in
gewisser Hinsicht alle diese Aspekte enthilt. Das In-Beziehung-
Sein ist ein tiefes Bediirfnis, es ist ganz natiirlich und gehort zum
Menschen. In diesem Fall geht es allerdings um eine Beziehung
zu einem vieldeutigen geistigen Objekt, zu einer bedeutenden
buddhistischen Gestalt — einem weiblichen Buddha, Personifi-
zierung des urspriinglichen, reinen Geistes, »Mutter aller Bud-
dhas« betitelt, kulturfremd fuir mich und doch vom ersten Au-
genblick des Kennenlernens an vertraut.

Es geht nicht um die Kategorien Buddhismus oder Religion.
Ich bin eine Geschichtenerzahlerin und erzahle eine Geschichte,
eine sehr personliche Geschichte, obwohl sie notwendigerweise
auch viele allgemeine Details tiber Taras »Familie« und ihren
Rahmen, den Buddhismus, enthilt. Es geht um »meine« Tara,
darum, wie ich sie und ihr geistiges Umfeld kennenlernte, was
ich mit ihr und durch sie erlebte. Nicht zuletzt eine Art Lie-

besgeschichte — sofern man Liebe als eine Kraft verstehen will,

10



deren Wesen Freude, Geborgenheit, Vertrauen, Offenheit und
Herzenswirme ist.

Also taste ich mich ein halbes Jahrhundert zurtick in eine Zetit,
in der »Buddhismuse, die Lehren des Buddha, in Europa zumeist
nur in der Gegenkultur der Hippies erwihnt oder von kirchlicher
Seite zu den »Jugendsekten« gezihlt wurde. Damals hatte man
noch nicht einmal PCs, geschweige denn Internet, und Infor-
mationen waren nur aus Biichern zu bekommen. Mein Erzihlen
verlduft nicht linear, das wird von Geschichten nicht verlangt, es
wandert und miandert durch Zustinde und vorliufige Einsich-
ten und Fehler und Korrekturen und tiber viele Stufen des Ler-
nens und Irrens und Verstehens. Es ist ein Prozess, der sich wie
ein Fluss durch Gegebenheiten und Umstinde verandert, mal
schnell, mal langsam flieBt. Die Metapher passt aus buddhisti-
scher Sicht auch insofern, als ein Fluss zwar einen Verlauf hat,
darin immer Wasser, aber nie »dasselbe« Wasser flieBt und sich
seine Form am Ende auflést. Man muss also keine Logik bemii-
hen, warum diese Geschichte so und nicht anders verlief. Ursa-
che und Wirkung sind stindig am Werk.

»Meine Tara« ist eine Anfingergeschichte. Nicht nur im Sinn
des Kennenlernens und Vertiefens des Kennenlernens der Tara,
ihrer Familie, ihrer Bedeutung, sondern auch des Zen-Spruchs
»Zen-Geist, Anfinger-Geist«. Das heil3t unter anderem, dass
man auf dem Weg des Dharma — so nennen Buddhisten den
Buddhismus — nie fertig ist, nie »ankommts, sondern dass man
Vorstellungen hinterfragen und immer wieder neu angehen soll.
Also erzihle ich von kulturellen Hiirden der Sprache und der
Vorstellungen, von Missverstindnissen, Ungeschicklichkeiten,
Miihen und vorldufigen Einsichten, aber auch von Freuden,
Uberraschungen und unerwarteten Hilfen, die ich nur Wunder

nennen kann, da sie sich iiber meine psychologischen, familii-

11



ren und auch finanziellen Probleme hinwegsetzten und mir den
Weg zu einer stindig wachsenden, immer wieder neu beleuch-
teten Beziehung zu Tara und allem, wofiir sie steht, 6ftneten.

Es ist vor allem eine innere Biografie, dennoch will ich einige
duBere Anhaltspunkte nennen, wobei ich hauptsichlich von den
ersten etwa 20 Jahren meines Dharma-Wegs erzihle, obwohl ich
den Prozess nicht in Jahreszahlen verpacken kann.

Ich war eine weitgehend alleinerziehende und -versorgende
Mutter mit zwei Kindern in groBem Altersabstand. Fiir die er-
torderlichen Reisen nach Asien und USA hatte ich zwar nie
Geld, aber es kamen, wenn es notig war, immer Wunder zu
Hilfe. Meine erste Begegnung mit Tara im Himalaya fand An-
fang der 70er-Jahre statt, als es mich mit der Welle der »Morgen-
landfahrer« ins Exil-Tibet in Indien zog, angefeuert von Lama
Anagarika Govindas »Weg der weilen Wolken« und véllig ah-
nungslos, was Dharma wirklich bedeutete.

Meinen ersten authentischen tibetischen Lehrer, Chogyam
Trungpa Rinpoche, traf ich jedoch erst Anfang der 80er-Jahre.
Dieser Lehrer lebte damals in Boulder, Colorado, und ich hatte
das Gliick, lange Studien- und Praxisseminare mit ihm zu er-
leben und beim Autbau eines deutschen Stadtzentrums seiner
weltweiten Organisation' zu helfen. Nach seinem frithen Tod
Ende der 80er-Jahre durfte ich bei Kathmandu in Nepal einen
weiteren Lehrer, Tulku Urgyen, finden. Dort begann eine Phase
jahrlicher zweimonatiger Reetreats in dessen Nonnenkloster, und
ich griindete den Verein Tashi Delek e.V.2, der auch heute noch
die Nonnen und Monche in seinen Kldstern unterstiitzt. Die-
ser Lehrer starb 1996. Der dritte Lehrer, Tarab Tulku, lehrte in
Seminaren in ganz Europa. Ihm verdanke ich die Grundlagen
meiner Seminararbeit durch seine Seminare mit dem »Unity in
Duality«*~-Programm. Er starb 2006. Wie ich schmerzhaft drei

12



Mal erfahren musste, sind auch die groBartigsten Meister des
Dharma sterblich. Mein vierter Lehrer, Chokyi Nyima Rin-
poche, der weltweit lehrt (darunter auch in Osterreich?), ist das
Oberhaupt der Kloster, die der Tashi Delek-Verein unterstiitzt,
und er wird hoffentlich noch sehr lange leben und lehren.

Meine Geschichte mit Tara ist nicht zu trennen von meinen
wunderbaren Lehrern. Dass es Menschen wie sie mit einem so
weiten und klaren Geist gab und gibt, empfinde ich als wunder-
bar. Thre so unterschiedlichen Personlichkeiten, die doch stets
eins darin waren, die authentischen Lehren des Buddha in einer
Weise zu vermitteln, die ich verstehen konnte, empfinde ich als
wunderbar. Dass sie da waren flir mich und so viele andere spi-
rituell Hungrige, empfinde ich als wunderbar. Und dass sie je-
weils ithre miannliche und weibliche Energie so gut verbunden
hatten, dass es keine Rolle flir mich spielte, ob sie Mann oder
Frau waren, empfinde ich als wunderbar.

Ich stellte lange Uberlegungen an, wie ich in diesem Buch
meine Lehrer bezeichnen sollte. Als hohe Wiedergeburten in
einer Wiedergeburtslinie tragen sie den tibetischen Titel »Rin-
poche« (Kostbares Juwel), und benannt werden sie in der Tradi-
tion mit der Bezeichnung fiir Lehrer, »Lama¢; die Sanskrit-Be-
zeichnung ist »Guru«. Eine Ubersetzung in westliche Sprachen
gibt es nicht. Je nach Sprache verwendet man den Begriff, der
am besten zu passen scheint. Die englische Bezeichnung — Eng-
lisch gilt heute als die Dharma-Sprache des Westens — ist tib-
licherweise teacher, also Lehrer. Deshalb habe ich diese Benen-
nung gewihlt. Manchmal verwende ich auch die Bezeichnung
rauthentischer Lehrer« oder »Meister«, um die Bedeutung eines
Lehrers einer Traditionslinie zu unterstreichen. Da die Namen
meiner tibetischen Lehrer fremd und kompliziert sind, nenne ich

nur beim ersten Erwahnen den Namen, danach weise ich auf die

13



Reihenfolge ihres Erscheinens in meinem Leben hin, also erster
Lehrer, zweiter Lehrer usw. Trotz ihrer Unterschiedlichkeit als
Personlichkeiten war der essenzielle Inhalt der Lehren derselbe,
und die Vermittlung war immer authentischer Dharma.
Ubrigens ist auch die Bezeichnung »Schiiler« fiir Dharma-
Lernende und -Praktizierende, die im deutschen Gebrauch ver-
wendet wird, nicht wirklich angemessen. Das englische student
lisst sich in diesem Fall nicht iibertragen, denn im deutschen
Sprachgebrauch ist die Bezeichnung »Student« in seiner Be-
deutung so stark eingegrenzt, dass man sie auBerhalb des aka-
demischen Rahmens nicht verwendet. Also blieb nur »Schiiler«
iibrig. Die Bezeichnung beider Geschlechter ist in einer sichli-
chen Handhabung der Bezeichnungen — wie in der englischen

Sprache — zu verstehen.



EINE LIEBE AUF DEN
ERSTEN BLICK

Ein tibetisches Rollbild: Im rotgoldenen Brokatrahmen diese
leicht mit Seidentiichern bekleidete junge Frau, die Briiste un-
bedeckt, mit klaren, sanften Ziigen, ihre Haut goldgriin wie das
Licht der Natur im Mai, die schwarzen Haare teilweise hoch-
gesteckt, iiberall an threm Korper kostbarer indischer Schmuck.
Locker sitzt sie auf einer Lotosbliite und einer Mondscheibe, ein
FuB ist erhoben, als wolle sie jeden Augenblick aufstehen und mir
entgegeneilen. Die rechte Hand streckt sie mir entgegen, in der
linken hilt sie den Stiel einer Lotosblume, und die ganze Figur
ist von einem Strahlenkranz voller Bliiten und Juwelen umgeben.
Arya Tara sei sie, die Edle Tara, Beschiitzerin vor allen Angsten,
Retterin in der Not, allzeit bereit zu helfen, so erfuhr ich. Und
dass man sie rufen konne mit threm Mantra OM TARE TU-
TARE TURE SVAHA. Mehr wusste ich nicht. Damals war es ge-
nug, um ihr Bild in mir einzubetten wie einen heimlichen Schatz.

Ob dieses Rollbild »wertvoll« war im Sinn von Alter und
Marktwert, wusste ich nicht. Ich begegnete ithm in einem klei-

nen tibetischen Tempel im Himalaya, in den ich zufillig gelangt

15



war. Ich wusste, wer sie war, hatte von ihr gelesen, und im Lauf
der Jahre sah ich viele weitere Bilder der griinen Tara mit ihren
21 Variationen neben vielen Bildern anderer weiblicher und
minnlicher Meditationsgottheiten des tibetischen Buddhismus.
Genau genommen kann ich mich an dieses erste Tara-Bild gar
nicht mehr so genau erinnern, was auller der festgelegten Iko-
nografie die malerischen Einzelheiten betriftt. Aber es gab von
da an eine Tara in meinem Geist, in Kopt und Herz, die mich
nicht mehr verliel3 und die ich nach und nach immer tiefer ken-
nenlernen durfte.

Es war eine langsam wachsende Beziehung. Sie war ein »Duc
fir mich, auch wenn ich aus Biichern gelernt hatte, dass die
Weisheitsgottheiten keine eigenstindigen Personlichkeiten nach
unserem Verstindnis sind, sondern als Personalisierungen der ur-
spriinglichen Natur des Geistes definiert werden. Also kein Je-
mand, keine Entitit, kein Du. Kein Du?

Dass Tara ein Du und ein Nicht-Du zugleich bedeutete,
konnte ich damals zwar rational akzeptieren, aber nicht wirk-
lich begreifen. Dass man gar beides zugleich erleben kann, un-
getrennt, war mir so fern, wie es unserer gesamten Entweder-
oder-Kultur nun einmal fern ist.

In meinem jungen Leben hatte es zuerst den tibermichtigen
Gott gegeben, den das Kind flirchten musste, unter dessen Be-
obachtung es stindig stand, vertreten von einem unangenehmen,
schwarz gekleideten Mann im Beichtstuhl. Alle die Siinden in
Taten und Gedanken fragte er ab, vor allem Angelegenheiten
des verwirrenden sechsten Gebots, die Gott allerdings schon ge-
sehen hatte, weil er ja immer alles sah. Das Kind musste in den
Beichtstuhl, weil man, ohne Stinden gebeichtet zu haben (und
es gab viele Stinden, einschlieBlich Gedankenstinden), nicht zur

Kommunion gehen durfte.

16



Eines Sonntags — oh, diese grausamen Kirchgangssonntage —
sollte das Kind wieder zur Kommunion gehen, aber es hatte
einen kleinen Griff in den miitterlichen Geldbeutel fiir die be-
gehrten Eiskugeln nicht gebeichtet. Dazu hatte es sich einfach
nicht iiberwinden kénnen. Aber nun vor aller Augen nicht zur
Kommunion zum Altar zu gehen hiel3, dass alle im Stidtchen
dachten: Aha, die hat nicht gebeichtet, darum geht sie nicht
zur Kommunion, wie es sich flir einen anstindigen Christen-
menschen gehort! Dann wiirde getuschelt und gemutmalt, um
welche Sunde es sich handeln mochte, die diese Stinderin nicht
gebeichtet hatte. Zumindest war das zu beftirchten. Also ging
das Kind mit Herzklopfen ohne die Beichte zur Kommunion.

Die Zeit danach war wahrhaft hollisch. Es war Sommer, und
bei Gewitter wagte sich das Kind nicht ans Fenster, geschweige
denn auBerhalb des Hauses zu sein, weil stindig die Gefahr
bestand, von Gottes Blitz erschlagen zu werden. Schuld! Das
furchtbare Wort, randvoll mit Drohung, Strafe und Vergeltung!

Die Angst verfolgte das Kind weit tiber den Sommer hinaus.
SchlieBlich wandte es sich an den Sohn Jesus, von dem es hiel3,
dass er Stinder nicht verfolgte und alle Kinder zu sich kommen
lieB. In einem religiosen Kinderbuch entdeckte es das Jesusgebet
»Jesus, erbarme Dich meiner!l«, das man so oft wiederholte, wie
man konnte oder wollte. Das Kind hoftte, von Jesus beschtitzt
zu werden, und das Gebet hatte etwas Beruhigendes, wie der
Aufenthalt beim Schiferhund in dessen gerdumiger Hundehiitte,
in der es so heimelig nach feuchtem Hundefell roch. Manchmal
verband das Kind beides, Hundehditte und Jesusgebet.

Das Alterwerden beendete auch dies.

Es ist moglich, dass sich der Beginn meiner Beziehung zu
Tara, auf psychologischer Ebene interpretiert, an diese Kind-

heitserfahrungen anschloss. Eine schwache, zu Depression nei-

17



gende Mutter liel ein Loch im Bewusstsein des Kindes of-
fen. Dieses Loch konnte sich mit dem Erwachsenwerden nicht
schlieBen, dafiir war es zu grof3. Die Tara, die ich kennenlernte,
als ich selbst schon eine junge Mutter war, erlebte ich zutiefst
als ein miutterliches, beschiitzendes, nie verurteilendes, mir stets
zugewandtes Du, wann immer ich an sie dachte. Mag sein, dass
ich deshalb auch meine Lehrer zunichst als vorwiegend miit-
terlich empfand.

Manche Menschen verraten mir, dass sie sich gelegentlich
selbst damit tiberraschen, in verzweifelten Notsituationen inner-
lich zu rufen: »Lieber Gott, hilf mirl«, auch wenn Religion we-
der in ihrer Kindheit noch danach eine Rolle gespielt hat. Es ist
ein ahnungsvolles Bediirfnis, in der Not eine Hilfe herbeirufen
zu wollen, die stirker ist als das eigene Ich. Wie kdnnte sonst in
fast allen Kulturen von Gottern, Totemtieren, Elementargeis-
tern oder Schutzwesen die Rede sein, an die man sich wenden
kann. Das Bitten um innere Hilfe scheint zur natiirlichen Aus-
ristung unseres menschlichen Bewusstseins zu gehdren und nur
dann zu verschwinden, wenn eine rationale Dominanz diesen
Impuls erstickt.

Mit der Zeit wurde Tara noch viel mehr flir mich als ein ho-
hes Wesen, das mir half, wenn ich Probleme hatte. Aber ein Du
ist sie in gewisser Weise geblieben, auch wenn sich ihr spezielles
Du-Sein nach und nach verwandelte. Als ich einmal auf Martin
Bubers Erklirung stiel3, »Wesenheiten werden in der Gegenwart
gelebt, Gegenstindlichkeiten in der Vergangenheit«, dachte ich:
Ja, so geht es mir mit Tara, sie ist immer Gegenwart, umso mehr
gegenwirtig, je mehr sich die Beziehung vertieft. Vielleicht ist es
tiberhaupt das Phanomen von Beziehungen, dass sie, um lebendig
und entfaltungsfihig sein zu kdnnen, stets ganz und gar gegen-

wirtig sein sollten, geschiitzt durch die notige Bereitschaft und

18



Achtsamkeit. Ist vielleicht deshalb manchmal die allererste Phase
einer Liebesbezichung, die noch keine Vergangenheit hat und
vollig im Jetzt erlebt wird, so reich und fillt in sich zusammen,
wenn kein lebendiges Jetzt mehr aufrechterhalten werden kann?

Tara blieb meine immerwihrend gegenwirtige, immerwih-
rend wachsende Beziehung. Was nicht heil3t, dass ich sie nicht
an der Oberfliche zwischendurch fast vergal3 in den Wirbelstiir-

men des tiglichen Lebens.

Tara wird beschrieben als die personifizierte Energie der voll-
kommenen Liebe und des vollkommenen Mitgefiihls und damit
auch der Weisheit, denn Liebe ist nicht blind, sondern sehend,
wissend, unterscheidend. Obwohl Tara in der Geschichte des
Buddhismus in Asien schon sehr lange eine groBe Rolle spielt,
lernte ich aus den Biichern, dass sie zwar zum Buddhismus ge-
hort, aber der Buddhismus in seinen verschiedenen Ausprigun-
gen auch ohne Tara auskommt. Meine Tara ist eine tibetische
Angelegenheit, sie gehort zu den Meditationsgottheiten der tibe-
tischen spirituellen Praxis. Andere asiatische Kulturen, wie etwa
das japanische Zen, haben andere Ausdrucksformen des Dharma.

Aber solche Uberlegungen storten mich nicht. Die tibetische
Form zog mich an, andere Formen weniger, wenn ich sie auch
alle respektierte und respektiere. Als ich von den sehr abwer-
tenden Meinungen mancher westlicher Buddhismus-Anhinger
tiber die tibetische Form erfuhr, war ich schockiert. Das passte so
gar nicht zum Buddha, der sich sehr deutlich dartiber ausgespro-
chen hatte, dass Meinungen eben nichts anderes als Meinungen
sind, die lediglich auf der konventionellen Ebene des Dualismus
einen gewissen voriibergehenden Gebrauchswert haben mogen.

Obwohl vor der Zeit meines ersten Lehrers die Frage, wo der

Buddhismus nun eigentlich einzuordnen sei, mit jedem Buch,

19



das ich las, fiir mich dringlicher wurde, beriihrte sie meine Be-
zichung zu Tara kaum. Tara war etwas ganz Eigenes, das wenig
mit Denken und viel mit Fiithlen zu tun hatte, wundersam un-
bertihrt von der Dominanz des konzeptuellen Denkens, das ich
mit der Gesellschaft, in der ich lebte, zwangslaufig teilte. Doch
auf der Ebene der Konzepte hiel3 es: Religion oder Philosophie?
Und wo sollte ich die Psychologie, die ganz eindeutig auch im
Dharma enthalten war, oder gar die Metaphysik unterbringen?
Religion, so schien es mir, war nach westlichem Verstindnis
weitgehend mit den Offenbarungsreligionen (oder abrahami-
schen Religionen) identifiziert, und theistische Vorstellungen
wurden oft auch auf nicht theistische spirituelle Systeme pro-
jiziert. Daneben gab es die Kategorie der Naturreligionen, in
denen Schamanismus und die Verehrung und Berticksichtigung
der Natur die Hauptrolle spielten.

In Ermangelung eines Lehrers trieb ich mich damals lesend in
den verschiedenen buddhistischen Kulturen Asiens herum, doch
nur im tibetischen Buddhismus fand ich meiner Ansicht nach
von allem das Beste. Mein Lieblingsautor war Lama Govinda,
ein gebirtiger Deutscher, der sein ganzes erwachsenes Leben in
Asien verbrachte, zuerst als buddhistischer Monch in Sri Lanka,
dann als tibetischer Gelehrter und Yogi in Tibet und danach
bis zu seinem Tod im indischen Himalaya. Er schrieb in meiner
Sprache in einer Weise, die mich anzog und die ich verstehen
konnte, und 6ftnete mir mit seinen Biichern eine Tiir zum spi-
rituellen Wissen Tibets.

Erst viel spater entdeckte ich Taras Lebensgeschichte, eine sehr
besondere, tiberraschende Geschichte, die meinen Vorstellungen
von »Tara, der Gottheit der Liebe und des Mitgefiihls« einen ganz
neuen Rahmen gab. Diese Lebensgeschichte begann einigerma-

Ben verwirrend mit »einem Zeitalter, vor dem nichts war« oder

20



»vor anfangsloser Zeit«. Heute weil3 ich, dass man in buddhisti-
schen Geschichten und Legenden oft ganz andere Zeitangaben
als die uns vertrauten findet. Ich stellte es mir so vor, dass sich
in der inneren Welt des frithen Erzihlers und auch der Horer —
denn solche Geschichten wurden ja lange erzihlt, bevor jemand
sie niederschrieb — die Idee von Zeit auf einen Zeit/Raum voller
unvorhersehbarer Stromungen von Gefiithlen, Erfahrungen und
Weisheiten erstreckt haben mochte, vollig anders, als die engma-
schige, kleine Zeit meiner Vorstellung. Also war ich bereit, mich

nicht zu wundern, dass Taras Geschichte auf diese Weise begann.

Taras Lebensgeschichte

So wird es tberliefert: Einst, in einem Zeitalter, vor dem gar
nichts war, nahm ein Buddha namens Trommelklang Existenz
an. Damals lebte ein Konig, dessen Tochter, die Prinzessin mit
dem Namen Weisheitsmond, eine tiefe Wertschitzung fur die
Lehre des Buddha entwickelte. Wihrend einer sehr langen Zeit,
nimlich zehn Millionen und einhunderttausend Jahren, brachte
sie thm und seinem Gefolge die kostbarsten Gaben dar. Thre tiefe
Verehrung und Hingabe verinderte ihren Geist.

Nach jener sehr, sehr langen Zeit erkannte Weisheitsmond
ithren Erleuchtungsgeist, und als dies geschah, legte sie vor dem
damaligen Buddha das Bodhisattva-Geliibde ab — das Verspre-
chen, dass sie die Erleuchtung erlangen wolle, um allen Wesen
in aller erdenklichen Weise zu helfen. Das war ein heroischer
Entschluss, denn es wurde allgemein die Meinung vertreten, dass
das fiir eine Frau vollig unmdoglich sei.

Die Monche, die den damaligen Buddha umgaben, zeigten

sich sehr erfreut tiber ihr Geliibde und sagten, die Prinzessin

21



miisse dringend Wunschgebete sprechen, damit sie bald im Kor-
per eines Mannes wiedergeboren wiirde. »Auf diese Weise wirst
du den fithlenden Wesen und dem Dharma weit besser zum
Wohle dienen kénneng, sagten sie in aller Selbstverstindlichkeit,
denn sie wussten es nicht besser. Die Prinzessin Weisheitsmond,
im Wissen um die vollkommene Natur aller Dinge, lachte tiber
diesen guten Rat und antwortete: »In diesem Leben gibt es keine
Unterscheidung von minnlich oder weiblich, ebenso wenig wie
man von der Identitit eines Selbst reden kann. Deshalb ist ein
Festhalten an Ideen wie minnlich oder weiblich vollig unsin-
nig. Nur schwachkoptfige Weltlinge halten an solchen Bezeich-
nungen fest.« Und dann gelobte sie: »Es gibt zwar viele, die in
der Form eines Mannes Erleuchtung erlangen wollen, aber nur
wenige, die sich in einem weiblichen Korper flir das Wohl al-
ler Wesen einsetzen mochten. Deshalb will ich in einem weib-
lichen Korper fiir das Wohl aller Wesen wirken, und zwar bis
ans Ende von Samsara.«

Dann verweilte sie zehn Millionen und einhunderttausend
Jahre im Zustand der Meditation im koniglichen Palast, erkannte
die wahre Natur des Geistes und lernte die Meditation beherr-
schen, die alle Wesen befreit. Damit wurde sie schlieBlich zur
Weisheitsgottheit Arya Tara.

Das Tara-Tantra wurde donenlang weitergegeben, von einem
Buddha zum nichsten. Und viele Geschichten werden berich-
tet, wie sie sich als Beschiitzerin vor Angsten, Gefahren und

Diamonen erwies.

Diese Lebensgeschichte beeindruckte mich sehr. Zum einen,
weil diese Gottheit urspriinglich ein menschliches Wesen war,
aber nicht zuletzt auch damit, dass es wohl ziemlich lange schon

Zeitalter gab, in denen Minner, auch buddhistische Monche,

22



ihre miannliche Vorherrschaft fiir nicht diskutierbar hielten. In
der Gesellschaft, in der ich aufgewachsen war, wurden Frauen
ganz selbstverstandlich als die minderwertige Hilfte der Mensch-
heit betrachtet. Es war ein sehr wichtiges Thema flir mich als
vierte Tochter eines Vaters, der vergeblich auf einen Sohn ge-
hofft hatte und sich nicht bemtihte, seine Enttiuschung, ge-
mischt mit Verachtung fiir seine Frau und die Tochter, zu ver-
bergen.

So anziehend Tara fir mich war, umfassender zu verste-
hen lernte ich sie erst mit dem Bild des Kreises, des Symbols
der Ganzheit, des Mandalas (Sanskrit: Kreis). Ein Kreis hat ein
Aullen, ein Innen und ein Innerstes, den Mittelpunkt. Das trifft
auf jedes Phianomen in der Welt der Phinomene zu, auf Dinge
und auf Lebewesen. Man kann also sagen, dass alles, was »ist«,
also als ein Etwas benannt werden kann, ein Mandala ist. Immer
gibt es ein AuBeres, ein Inneres und das Innerste.

Friih schon wihrend meiner Bekanntschaft mit Tara hatte ich
mich ausfiihrlich mit C. G. Jungs Werk befasst. Ich verstand zum
grofiten Teil nur die Oberfliche dessen, was er aussagte, doch
das gentigte, um meine Neugier auf weitere Bereiche der Psy-
chologie zu wecken. Er hatte berichtet, dass viele seiner Patien-
ten im Verlauf ihrer psychischen Gesundung Kreisbilder in der
Art von Mandalas malten, auch wenn sie noch nie mit der in-
dischen oder tibetischen Mandala-Kunst in Beriihrung gekom-
men waren. Also nahm der Kreis als Symbol der Ganzheit einen
zentralen Platz in seiner Archetypenlehre ein. Das unterstiitzte
mich spiter darin, Tara auf mehreren Ebenen zu verstehen, als
»aullere, innere und innerste« Tara. Vor allem fand ich damit
eine Art innerer Landkarte, an der ich mich orientieren konnte.

Diesen Kreis beschreibe ich heute mit den Begriffen, die mein
dritter Lehrer, Tarab Tulku, vermittelte. Vor allem der Begriff

23



»Energie« im spirituellen Kontext musste gekliart werden. Der
Lehrer gab dazu eine Formel: »Das AuBere der Materie ist das
Sichtbare, das Innere der Materie ist Energie. Das AuBere des
Geistes ist das Denken, das Innere des Geistes ist Energie.« Ener-
gie hat nichts mit Denken zu tun, sie wird wahrgenommen. Es
ist eine Wahrnehmung ohne Beschreibung, ohne Kommentar
und natiirlich ohne Urteil.

Nach und nach lernte ich: Das AuBBen meiner Tara ist das
Sichtbare, ihre ikonografische Gestalt und alle symbolischen
Details. Das ist die Ebene der Projektionen, die ich mit ihr ver-
band, und der Gefiihle, die ihr Bild bei mir ausloste. Das Innen
ist Energie jenseits von Denken, die Energie spontaner altruis-
tischer Liebe und des unwillkiirlichen aktiven Mitgefuihls. Also
ist sie das Symbol Tara und zugleich »meine« Energie, die der
Befreiung aller Wesen aus dem Leiden an der Existenz dient.
Und als Weisheits-Buddha teilt sie mit allen Weisheits-Bud-
dhas zudem auch die Qualitit der Vollkommenheit an Weis-
heit und Liebe und der vollkommenen Kraft; das ist die »Natur
des Geistes«, traditionell »Buddha-Natur« genannt. Zu lernen,
wie ich Tara auf den verschiedenen Ebenen verstehen und gar
wahrnehmen sollte, war ein langer Weg, der durch viel medi-
tative Praxis, Nachsinnen und Nachfiihlen fithrte. Denn es be-
deutete, die Welt der Spiritualitit, den Hintergrund meines Le-
bens, des Lebens iiberhaupt kennen und zuinnerst berithren zu
lernen. Albert Einstein hat das Dilemma, um das es dabei ging,
einmal so ausgedriickt: »Der intuitive Geist ist ein Geschenk.
Der rationale Geist ist sein Diener. Wir haben eine Gesellschaft
geschaffen, in der wir den Diener verehren und das Geschenk
verleugnen.«

So ging es mir. Ich hatte nur den Diener kennengelernt und

mich brav seinem Diktat unterworfen. Das Geschenk begegnete

24



mir in Tara, auch wenn mir die tiefe Bedeutung dieser Bezie-
hung erst viel spater klar wurde.

Zunichst las ich einfach alles, was ich uber die buddhistische
Philosophie finden konnte. Die Lehre, wie sie dargestellt wurde,
befriedigte mein Bediirfnis nach Logik und Nachvollziehbarkeit
weitgehend. Aber es gab auch ein Problem. »Leerheit« hie3 das
Zauberwort. Darum drehte sich die gesamte Lehre, ohne diesen
Begriff gab es keinen Buddhismus. In meiner Jugend hatte ich
Biicher mit existentialistischem und nihilistischem Hintergrund
verschlungen, weil ich glaubte, dort etwas tiber den »Geist« zu
erfahren. Aber sie waren Gift fuir mich. Sie hatten mich nur noch
ratloser und depressiv werden lassen.

Deshalb schlich ich zunichst um den Begriff Leerheit herum
wie die Katze um den heilen Brei und schob ihn erst einmal
zur Seite. Ein sehr liebenswiirdiger alter Zen-Meister, Nagaya
Roshi, kam in der ersten Zeit meines »Blicher-Buddhismus«
jedes Jahr aus Japan und leitete Zen-Sitzungen an verschiede-
nen Orten. Da ich Meditation lernen wollte, machte ich man-
gels tibetischer Moglichkeiten einige Male bei Sesshins, den ta-
gelangen Sitzungen, mit, obwohl Zen nicht die buddhistische
Richtung meiner Wahl war. Der Zen-Meister sprach nie von
Leerheit, lediglich von Buddha-Natur. Ich nahm an, man miisse
sich die Erklarung fuir dieses Geheimnis sozusagen einfach »ersit-
zen«. Eine seiner Lieblingsermutigungen — er sprach ein wenig
Deutsch — lautete: »Wenn Ei soll kochen, Topf muss auf Feuer
bleiben.« Ich war bereit, weich gekocht zu werden, aber seinen
Tischspruch nahm ich doch eher skeptisch auf: »Wir essen, um
gesund zu sein, und nicht, um zu genieBen.« Da ist man wohl
recht streng im Zen, dachte ich.

Biicher halfen mir mit der Zeit ein bisschen weiter, so dass

ich Leerheit zumindest als eine Wortkriicke auffasste, die aus-

25



driickt, dass man nicht etwas benennen kann, wo kein Etwas ist.
In dieser Zwickmihle, vermutete ich, hatte sich vielleicht der
christliche Mystiker Meister Eckhart befunden, als er schrieb:
»Ich sagte, Gott ist ein Plinktchen, aber es ist nicht einmal das.«

Er hatte einfach keine Worte fiir seine Wahrnehmung ge-
funden. Ich hingegen hatte keine Wahrnehmung, aber ziem-
lich viele Worte.

Wer oder was ist Tara?

Taras ikonografische Erscheinung hat menschliche Form und
menschliche Ziige, eine nach typischen menschlichen MaBsti-
ben schone Figur und das wohlproportionierte Gesicht einer
gerade zur Reife gekommenen jungen Frau. Und ihr Kérper
ist griin.

Die Farbe storte mich nicht, auch die Exotik storte mich
nicht. Griin war schon. Ich dachte zunichst nicht weiter dar-
tiber nach, vielleicht, weil ich Tara irgendwie mehr spiirte als
bildhaft sah. Auf einem Weg zwischen Biumen und Biischen an
einem sonnendurchstrahlten Morgen im Mai brachte ich Taras
Griin in einer sehr offenen, poetischen Stimmung mit Biumen
in Verbindung. Tara ist wie die Biume, dachte ich begliickt. Die
Biume sind so ein wunderschoner Ausdruck von Leben. Tat-
sichlich hat ja das Leben auf diesem Planeten mit ithnen begon-
nen. Zuerst schmolz das Eis und wurde Meer, im Meer entwi-
ckelten sich Algen, die Algen gingen an Land, wurzelten und
wurden Biaume. Damals wusste ich noch nichts vom geheimen
Leben der Biume, aber ich fand, dass sie irgendwie fithlende
Wesen waren wie alle Pflanzen. Was sich durch Forschungen

beweisen lieB3.

26



Griin tut den Augen gut, im Wald spazieren zu gehen steigert
das Wohlgefiihl, und wenn man Sorgen hat, hilft ein Waldlauf,
das wusste fast jeder Mensch. Spiter erfuhr ich, wie Biume mit
Whurzeln und der Hilfe der Pilze kommunizieren, dass sie ein-
ander helfen, dass sie ithren Nachwuchs, die kleinen Schosslinge
in ithrer Umgebung, durch ihre Wurzeln ernihren, und welche
gesunden Stoffe auBer Sauerstoft sie abgeben. Und dass dariiber
hinaus die gesamte griine Natur in stindiger kommunikativer
Verbindung untereinander und mit anderen Lebewesen steht.
Solche Assoziationen machten mir Taras Bedeutung als Bodhi-
sattva, als Weisheitsenergie des umfassenden und alle Wesen mit
einbeziehenden Mitgefiihls und liebevoller Zuwendung, beson-
ders deutlich.

Aber zunichst war es mir ja gar nicht so wichtig, mir Tara zu
erkliren. Sie war da und erfiillte offenbar ein tiefes Bediirfnis;
heute wiirde ich sagen, sie erfiillte in mir den natiirlichen spiri-
tuellen Instinkt menschlicher Wesen. Angesichts einer Notsitu-
ation wandte ich mich, ohne dariiber nachzudenken, mit threm
Mantra an sie und bat sie, mir zu helfen. Irgendwie schien sie
immer zu helfen, und sei es nur, dass es mich beruhigte, sie bit-
ten zu konnen. Es war eine schone, einfache Beziehung.

Die Erklirung der Ganzheit mit auflen, innen und zuinnerst
vermittelte mir spiter die Gewissheit, dass Tara mir nicht nur
Beschiitzerin, Trosterin und Retterin sein konnte, sondern auch
spirituelle Inspiration und Katalysator im Entwicklungsprozess
zum geistigen Erwachen, je nachdem, auf welcher Ebene ich
mich an sie wandte, und dass das eine das andere nicht ausschloss.
Das lie3 mich auch verstehen, dass es Tara in 21 und noch mehr
unterschiedlichen Erscheinungsformen geben konnte. Als »pi-
dagogische Wahrheit« beschrieb ein Meister, Bokar Rinpoche,

die konventionelle, dualistische Verstindnisebene im Verhaltnis

27



zur grundlegenden, tatsichlichen, ultimativen Wahrheit, die nur
wahrgenommen werden kann, wenn der Geist vollig frei von
allen Vorstellungen und Projektionen ist. Doch solch einen Zu-
stand konnte ich mir beim besten Willen nicht vorstellen.

Ich dachte viel nach. Wie sehr wiinschte ich mir, einen au-
thentischen Lehrer zu finden, aber es lief mir keiner tiber den
Weg. In den frithen 70er-Jahren war Deutschland noch ein
ziemlich weiler Fleck auf der buddhistischen Landkarte. Meine
romantische Hoffnung, dass es »einfach geschehen« wiirde, er-
fullte sich bei meiner ersten Himalaya-Reise nicht, und auch
nicht bei den wenigen, meistens zum Verzweifeln schlecht iiber-
setzten Vortriagen tibetischer Lehrer, die sich nach Deutschland
verirrten. Ich wartete, lebte mein schwieriges Leben und blieb
auf der Jagd nach Biichern, die mir weiterhalfen. Immerhin las
ich im Lauf der Jahre ziemlich viel iiber die Grundlagen der
buddhistischen Lehre, wenn auch mitsamt all den unvermeidli-
chen Missverstindnissen durch meine erlernten religidsen Vor-
stellungen und die Fehlinterpretationen in manchen Biichern
beim Ubertragen dieser subtilen Inhalte von einer Kultur und

Sprache zur anderen.

Versuche des Verstehens

Natiirlich kann ich heute, mehrere Jahrzehnte spiter, nicht mehr
sagen, was ich genau wann las. Aber denke ich an diese Zeit mei-
nes Lebens, ist deutlich, dass die tiefgreifende Erfahrung, Mut-
ter zu sein, und die vielen Biicher tiber Buddhismus, die ich las,
die zauberischen Trittsteine waren, die mich aus der Dunkel-
heit meiner Kindheit und Jugend hinausfithrten. Begleitet von

LSD und anderen psychotropen Mitteln versuchte ich, die engen

28



