
ULLI OLVEDI

Meine Tara

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   19783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   1 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   29783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   2 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



U L L I  O LV E D I

Meine
TARA

Befreierin, Retterin, Kraftquelle:  
die Geschichte einer ganz besonderen Liebe

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   39783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   3 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



Sollte diese Publikation Links auf Webseiten Dritter enthalten, 
so übernehmen wir für deren Inhalte keine Haftung, 

da wir uns diese nicht zu eigen machen, sondern lediglich  
auf deren Stand zum Zeitpunkt der Erstveröffentlichung verweisen.

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

1. Auflage
Originalausgabe

© 2022 der deutschen Ausgabe: Arkana Verlag, München
in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,

Neumarkter Straße 28, 81673 München
Lektorat: Susanne Härtel

Umschlaggestaltung: ki 36 Editorial Design, München, Daniela Hofner
Umschlagmotiv: akg-images / Pictures From History

Fotos im Innenteil: © Ulli Olvedi 
Satz: Satzwerk Huber, Germering

Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck
Printed in Germany

ISBN 978-3-442-34278-5

www.arkana-verlag.de

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   49783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   4 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



Für Allessa und Dani

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   59783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   5 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   69783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   6 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



INHALT

Einführung. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 9

Eine Liebe auf den ersten Blick. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 15
Taras Lebensgeschichte. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 21
Wer oder was ist Tara?. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 26
Versuche des Verstehens. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 28
Tara schickt Schnee. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 33
Vertrauen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 35
Tara als Vorbild. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 38
Wie Tara nach Tibet kam. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 49

Buddha Shakyamuni kennenlernen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 57
Geschichten vom lehrenden Buddha. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 68
Dharma lernen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 78
Das Lebensrad. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 83
Auf den Weg der Befreiung. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 92
Die zwei Seiten der Wahrheit . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 95

Zuflucht . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	101
Das Abenteuer der Meditation . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	106
Der schmale Grat der Achtsamkeiten. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	112
Die Meditation des Mitgefühls. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	118
Ein Bodhisattva werden . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	122
Lehrer. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	133
Warum Tara?. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	139

7

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   79783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   7 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



Die Tara-Meditation . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	147
Streben nach Verwirklichung. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	148
Bodhicitta wachrufen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	150
Gaben verwandeln . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	155
Tara kreieren. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	157
Anrufung. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	165
Ehrerbietung. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	168
Gaben darbringen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	169
Eingeständnis. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	171
Freude . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	174
Bitte um die Lehren. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	175
Bitte an Tara, bis zum Ende von Samsara zu bleiben. .  .  .  .  .  .  .  .  .  	178
Widmung . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	180
Mantra-Rezitation. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	182
Das Mantra. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	188
Zusätzliche Verse. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	191

Die 21 Taras. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	195
Die Rezitationen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	196
Wunschgebet an Tara . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	231
Widmung. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	233
Anfang – Mitte – Ende. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	235

Mandala . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	239
Dakini . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	246
Die Grimmige Rote Tara. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	249
Schwester Natur. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	256
Ekstase als Methode. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	258
Leben und Sterben. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	261
Steine im Weg. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	264
Meine Tara . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	269
Meine kostbaren Lehrer . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	270

Endnoten . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	281

Literatur . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	283

Register . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	285

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   89783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   8 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



EINFÜHRUNG

Dieses Buch ist die Geschichte einer ganz besonderen Bezie-
hung. Was diese Beziehung so außergewöhnlich macht, ist über 
das übliche Kennenlernen, die zunehmende Annäherung und 
das Vertiefen hinaus die Möglichkeit, dass sie sich vollkommen 
erfüllen kann. Sie ist eine lebenslange, wenn nicht noch viel län-
gere Geschichte. 

Eines Nachts wachte ich auf und »wusste«, dass ich diese Ge-
schichte schreiben würde. Eine gewisse Plötzlichkeit kannte ich 
schon von meinen Romanen, die immer als eine Art Sturzge-
burten zu mir kamen mit mehr oder minder fertigem Rahmen. 

In den 20 Jahren des Immer-nur-Schreibens waren meine Se-
minare, vor allem die Tara-Seminare, eine schöne Abwechslung. 
Meine Seminarteilnehmerinnen – es waren fast nur Frauen – 
sagten immer wieder, ich solle doch ein Buch über Tara schrei-
ben. Auf meinen Einwand hin, es gebe schon einige Bücher 
über sie, meinten sie, dass sie es sich so wünschten, wie es in 
den Seminaren war, so persönlich und direkt. Doch ich fühlte 
mich weit davon entfernt, über Tara zu schreiben. Die schönen 
Seminare mit all dem Austausch, der Praxis und den spontanen 

9

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   99783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   9 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



Gedichten der Gruppen genügten mir völlig. Umso seltsamer 
war dieser nächtliche Einfall, der zudem ganz nachdrücklich den 
Titel »Meine Tara« mitlieferte. Es ging also weniger darum, All-
gemeines über diese Meditationsgottheit zu schreiben, als von 
meiner ganz persönlichen Beziehung zu Tara zu erzählen. 

Beziehung beginnt mit Anziehung. Beziehungen kann man 
nicht »machen«, sie fallen gewissermaßen vom Himmel. Dann 
kommen Vorstellungen, Hoffnungen, Erwartungen dazu; das 
Denken und Fühlen kreist um das Objekt der Anziehung. So 
geht das üblicherweise vor sich. Man beginnt nach der Vergan-
genheit, dem Vorleben des anderen zu fragen, nach der Familie, 
nach dem kulturellen Umfeld, man möchte alles über ihn oder 
sie wissen. Man wünscht sich Nähe, Vertrauen, um nicht zu sagen 
Erlösung von der grundlegenden Einsamkeit des Individuums. 

Meine Geschichte berichtet also von einer Beziehung, die in 
gewisser Hinsicht alle diese Aspekte enthält. Das In-Beziehung-
Sein ist ein tiefes Bedürfnis, es ist ganz natürlich und gehört zum 
Menschen. In diesem Fall geht es allerdings um eine Beziehung 
zu einem vieldeutigen geistigen Objekt, zu einer bedeutenden 
buddhistischen Gestalt – einem weiblichen Buddha, Personifi-
zierung des ursprünglichen, reinen Geistes, »Mutter aller Bud-
dhas« betitelt, kulturfremd für mich und doch vom ersten Au-
genblick des Kennenlernens an vertraut.

Es geht nicht um die Kategorien Buddhismus oder Religion. 
Ich bin eine Geschichtenerzählerin und erzähle eine Geschichte, 
eine sehr persönliche Geschichte, obwohl sie notwendigerweise 
auch viele allgemeine Details über Taras »Familie« und ihren 
Rahmen, den Buddhismus, enthält. Es geht um »meine« Tara, 
darum, wie ich sie und ihr geistiges Umfeld kennenlernte, was 
ich mit ihr und durch sie erlebte. Nicht zuletzt eine Art Lie-
besgeschichte – sofern man Liebe als eine Kraft verstehen will, 

10

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   109783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   10 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



deren Wesen Freude, Geborgenheit, Vertrauen, Offenheit und 
Herzenswärme ist.

Also taste ich mich ein halbes Jahrhundert zurück in eine Zeit, 
in der »Buddhismus«, die Lehren des Buddha, in Europa zumeist 
nur in der Gegenkultur der Hippies erwähnt oder von kirchlicher 
Seite zu den »Jugendsekten« gezählt wurde. Damals hatte man 
noch nicht einmal PCs, geschweige denn Internet, und Infor-
mationen waren nur aus Büchern zu bekommen. Mein Erzählen 
verläuft nicht linear, das wird von Geschichten nicht verlangt, es 
wandert und mäandert durch Zustände und vorläufige Einsich-
ten und Fehler und Korrekturen und über viele Stufen des Ler-
nens und Irrens und Verstehens. Es ist ein Prozess, der sich wie 
ein Fluss durch Gegebenheiten und Umstände verändert, mal 
schnell, mal langsam fließt. Die Metapher passt aus buddhisti-
scher Sicht auch insofern, als ein Fluss zwar einen Verlauf hat, 
darin immer Wasser, aber nie »dasselbe« Wasser fließt und sich 
seine Form am Ende auflöst. Man muss also keine Logik bemü-
hen, warum diese Geschichte so und nicht anders verlief. Ursa-
che und Wirkung sind ständig am Werk.

»Meine Tara« ist eine Anfängergeschichte. Nicht nur im Sinn 
des Kennenlernens und Vertiefens des Kennenlernens der Tara, 
ihrer Familie, ihrer Bedeutung, sondern auch des Zen-Spruchs 
»Zen-Geist, Anfänger-Geist«. Das heißt unter anderem, dass 
man auf dem Weg des Dharma – so nennen Buddhisten den 
Buddhismus – nie fertig ist, nie »ankommt«, sondern dass man 
Vorstellungen hinterfragen und immer wieder neu angehen soll. 
Also erzähle ich von kulturellen Hürden der Sprache und der 
Vorstellungen, von Missverständnissen, Ungeschicklichkeiten, 
Mühen und vorläufigen Einsichten, aber auch von Freuden, 
Überraschungen und unerwarteten Hilfen, die ich nur Wunder 
nennen kann, da sie sich über meine psychologischen, familiä-

11

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   119783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   11 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



ren und auch finanziellen Probleme hinwegsetzten und mir den 
Weg zu einer ständig wachsenden, immer wieder neu beleuch-
teten Beziehung zu Tara und allem, wofür sie steht, öffneten. 

 Es ist vor allem eine innere Biografie, dennoch will ich einige 
äußere Anhaltspunkte nennen, wobei ich hauptsächlich von den 
ersten etwa 20 Jahren meines Dharma-Wegs erzähle, obwohl ich 
den Prozess nicht in Jahreszahlen verpacken kann. 

Ich war eine weitgehend alleinerziehende und -versorgende 
Mutter mit zwei Kindern in großem Altersabstand. Für die er-
forderlichen Reisen nach Asien und USA hatte ich zwar nie 
Geld, aber es kamen, wenn es nötig war, immer Wunder zu 
Hilfe. Meine erste Begegnung mit Tara im Himalaya fand An-
fang der 70er-Jahre statt, als es mich mit der Welle der »Morgen-
landfahrer« ins Exil-Tibet in Indien zog, angefeuert von Lama 
Anagarika Govindas »Weg der weißen Wolken« und völlig ah-
nungslos, was Dharma wirklich bedeutete. 

 Meinen ersten authentischen tibetischen Lehrer, Chögyam 
Trungpa Rinpoche, traf ich jedoch erst Anfang der 80er-Jahre. 
Dieser Lehrer lebte damals in Boulder, Colorado, und ich hatte 
das Glück, lange Studien- und Praxisseminare mit ihm zu er-
leben und beim Aufbau eines deutschen Stadtzentrums seiner 
weltweiten Organisation1 zu helfen. Nach seinem frühen Tod 
Ende der 80er-Jahre durfte ich bei Kathmandu in Nepal einen 
weiteren Lehrer, Tulku Urgyen, finden. Dort begann eine Phase 
jährlicher zweimonatiger Retreats in dessen Nonnenkloster, und 
ich gründete den Verein Tashi Delek e.V.2, der auch heute noch 
die Nonnen und Mönche in seinen Klöstern unterstützt. Die-
ser Lehrer starb 1996. Der dritte Lehrer, Tarab Tulku, lehrte in 
Seminaren in ganz Europa. Ihm verdanke ich die Grundlagen 
meiner Seminararbeit durch seine Seminare mit dem »Unity in 
Duality«3-Programm. Er starb 2006. Wie ich schmerzhaft drei 

12

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   129783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   12 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



Mal erfahren musste, sind auch die großartigsten Meister des 
Dharma sterblich. Mein vierter Lehrer, Chökyi Nyima Rin-
poche, der weltweit lehrt (darunter auch in Österreich4), ist das 
Oberhaupt der Klöster, die der Tashi Delek-Verein unterstützt, 
und er wird hoffentlich noch sehr lange leben und lehren. 

Meine Geschichte mit Tara ist nicht zu trennen von meinen 
wunderbaren Lehrern. Dass es Menschen wie sie mit einem so 
weiten und klaren Geist gab und gibt, empfinde ich als wunder-
bar. Ihre so unterschiedlichen Persönlichkeiten, die doch stets 
eins darin waren, die authentischen Lehren des Buddha in einer 
Weise zu vermitteln, die ich verstehen konnte, empfinde ich als 
wunderbar. Dass sie da waren für mich und so viele andere spi-
rituell Hungrige, empfinde ich als wunderbar. Und dass sie je-
weils ihre männliche und weibliche Energie so gut verbunden 
hatten, dass es keine Rolle für mich spielte, ob sie Mann oder 
Frau waren, empfinde ich als wunderbar. 

Ich stellte lange Überlegungen an, wie ich in diesem Buch 
meine Lehrer bezeichnen sollte. Als hohe Wiedergeburten in 
einer Wiedergeburtslinie tragen sie den tibetischen Titel »Rin-
poche« (Kostbares Juwel), und benannt werden sie in der Tradi-
tion mit der Bezeichnung für Lehrer, »Lama«; die Sanskrit-Be-
zeichnung ist »Guru«. Eine Übersetzung in westliche Sprachen 
gibt es nicht. Je nach Sprache verwendet man den Begriff, der 
am besten zu passen scheint. Die englische Bezeichnung – Eng-
lisch gilt heute als die Dharma-Sprache des Westens – ist üb-
licherweise teacher, also Lehrer. Deshalb habe ich diese Benen-
nung gewählt. Manchmal verwende ich auch die Bezeichnung 
»authentischer Lehrer« oder »Meister«, um die Bedeutung eines 
Lehrers einer Traditionslinie zu unterstreichen. Da die Namen 
meiner tibetischen Lehrer fremd und kompliziert sind, nenne ich 
nur beim ersten Erwähnen den Namen, danach weise ich auf die 

13

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   139783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   13 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



Reihenfolge ihres Erscheinens in meinem Leben hin, also erster 
Lehrer, zweiter Lehrer usw. Trotz ihrer Unterschiedlichkeit als 
Persönlichkeiten war der essenzielle Inhalt der Lehren derselbe, 
und die Vermittlung war immer authentischer Dharma. 

Übrigens ist auch die Bezeichnung »Schüler« für Dharma-
Lernende und -Praktizierende, die im deutschen Gebrauch ver-
wendet wird, nicht wirklich angemessen. Das englische student 
lässt sich in diesem Fall nicht übertragen, denn im deutschen 
Sprachgebrauch ist die Bezeichnung »Student« in seiner Be-
deutung so stark eingegrenzt, dass man sie außerhalb des aka-
demischen Rahmens nicht verwendet. Also blieb nur »Schüler« 
übrig. Die Bezeichnung beider Geschlechter ist in einer sächli-
chen Handhabung der Bezeichnungen – wie in der englischen 
Sprache – zu verstehen. 

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   149783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   14 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



EINE LIEBE AUF DEN  
ERSTEN BLICK

Ein tibetisches Rollbild: Im rotgoldenen Brokatrahmen diese 
leicht mit Seidentüchern bekleidete junge Frau, die Brüste un-
bedeckt, mit klaren, sanften Zügen, ihre Haut goldgrün wie das 
Licht der Natur im Mai, die schwarzen Haare teilweise hoch-
gesteckt, überall an ihrem Körper kostbarer indischer Schmuck. 
Locker sitzt sie auf einer Lotosblüte und einer Mondscheibe, ein 
Fuß ist erhoben, als wolle sie jeden Augenblick aufstehen und mir 
entgegeneilen. Die rechte Hand streckt sie mir entgegen, in der 
linken hält sie den Stiel einer Lotosblume, und die ganze Figur 
ist von einem Strahlenkranz voller Blüten und Juwelen umgeben. 
Arya Tara sei sie, die Edle Tara, Beschützerin vor allen Ängsten, 
Retterin in der Not, allzeit bereit zu helfen, so erfuhr ich. Und 
dass man sie rufen könne mit ihrem Mantra OM TARE TU-
TARE TURE SVAHA. Mehr wusste ich nicht. Damals war es ge-
nug, um ihr Bild in mir einzubetten wie einen heimlichen Schatz. 

Ob dieses Rollbild »wertvoll« war im Sinn von Alter und 
Marktwert, wusste ich nicht. Ich begegnete ihm in einem klei-
nen tibetischen Tempel im Himalaya, in den ich zufällig gelangt 

15

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   159783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   15 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



war. Ich wusste, wer sie war, hatte von ihr gelesen, und im Lauf 
der Jahre sah ich viele weitere Bilder der grünen Tara mit ihren 
21 Variationen neben vielen Bildern anderer weiblicher und 
männlicher Meditationsgottheiten des tibetischen Buddhismus. 
Genau genommen kann ich mich an dieses erste Tara-Bild gar 
nicht mehr so genau erinnern, was außer der festgelegten Iko-
nografie die malerischen Einzelheiten betrifft. Aber es gab von 
da an eine Tara in meinem Geist, in Kopf und Herz, die mich 
nicht mehr verließ und die ich nach und nach immer tiefer ken-
nenlernen durfte. 

Es war eine langsam wachsende Beziehung. Sie war ein »Du« 
für mich, auch wenn ich aus Büchern gelernt hatte, dass die 
Weisheitsgottheiten keine eigenständigen Persönlichkeiten nach 
unserem Verständnis sind, sondern als Personalisierungen der ur-
sprünglichen Natur des Geistes definiert werden. Also kein Je-
mand, keine Entität, kein Du. Kein Du?

Dass Tara ein Du und ein Nicht-Du zugleich bedeutete, 
konnte ich damals zwar rational akzeptieren, aber nicht wirk-
lich begreifen. Dass man gar beides zugleich erleben kann, un-
getrennt, war mir so fern, wie es unserer gesamten Entweder-
oder-Kultur nun einmal fern ist. 

In meinem jungen Leben hatte es zuerst den übermächtigen 
Gott gegeben, den das Kind fürchten musste, unter dessen Be-
obachtung es ständig stand, vertreten von einem unangenehmen, 
schwarz gekleideten Mann im Beichtstuhl. Alle die Sünden in 
Taten und Gedanken fragte er ab, vor allem Angelegenheiten 
des verwirrenden sechsten Gebots, die Gott allerdings schon ge-
sehen hatte, weil er ja immer alles sah. Das Kind musste in den 
Beichtstuhl, weil man, ohne Sünden gebeichtet zu haben (und 
es gab viele Sünden, einschließlich Gedankensünden), nicht zur 
Kommunion gehen durfte. 

16

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   169783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   16 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



Eines Sonntags – oh, diese grausamen Kirchgangssonntage – 
sollte das Kind wieder zur Kommunion gehen, aber es hatte 
einen kleinen Griff in den mütterlichen Geldbeutel für die be-
gehrten Eiskugeln nicht gebeichtet. Dazu hatte es sich einfach 
nicht überwinden können. Aber nun vor aller Augen nicht zur 
Kommunion zum Altar zu gehen hieß, dass alle im Städtchen 
dachten: Aha, die hat nicht gebeichtet, darum geht sie nicht 
zur Kommunion, wie es sich für einen anständigen Christen-
menschen gehört! Dann würde getuschelt und gemutmaßt, um 
welche Sünde es sich handeln mochte, die diese Sünderin nicht 
gebeichtet hatte. Zumindest war das zu befürchten. Also ging 
das Kind mit Herzklopfen ohne die Beichte zur Kommunion. 

Die Zeit danach war wahrhaft höllisch. Es war Sommer, und 
bei Gewitter wagte sich das Kind nicht ans Fenster, geschweige 
denn außerhalb des Hauses zu sein, weil ständig die Gefahr 
bestand, von Gottes Blitz erschlagen zu werden. Schuld! Das 
furchtbare Wort, randvoll mit Drohung, Strafe und Vergeltung! 

Die Angst verfolgte das Kind weit über den Sommer hinaus. 
Schließlich wandte es sich an den Sohn Jesus, von dem es hieß, 
dass er Sünder nicht verfolgte und alle Kinder zu sich kommen 
ließ. In einem religiösen Kinderbuch entdeckte es das Jesusgebet 
»Jesus, erbarme Dich meiner!«, das man so oft wiederholte, wie 
man konnte oder wollte. Das Kind hoffte, von Jesus beschützt 
zu werden, und das Gebet hatte etwas Beruhigendes, wie der 
Aufenthalt beim Schäferhund in dessen geräumiger Hundehütte, 
in der es so heimelig nach feuchtem Hundefell roch. Manchmal 
verband das Kind beides, Hundehütte und Jesusgebet. 

Das Älterwerden beendete auch dies.
Es ist möglich, dass sich der Beginn meiner Beziehung zu 

Tara, auf psychologischer Ebene interpretiert, an diese Kind-
heitserfahrungen anschloss. Eine schwache, zu Depression nei-

17

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   179783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   17 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



gende Mutter ließ ein Loch im Bewusstsein des Kindes of-
fen. Dieses Loch konnte sich mit dem Erwachsenwerden nicht 
schließen, dafür war es zu groß. Die Tara, die ich kennenlernte, 
als ich selbst schon eine junge Mutter war, erlebte ich zutiefst 
als ein mütterliches, beschützendes, nie verurteilendes, mir stets 
zugewandtes Du, wann immer ich an sie dachte. Mag sein, dass 
ich deshalb auch meine Lehrer zunächst als vorwiegend müt-
terlich empfand.

Manche Menschen verraten mir, dass sie sich gelegentlich 
selbst damit überraschen, in verzweifelten Notsituationen inner-
lich zu rufen: »Lieber Gott, hilf mir!«, auch wenn Religion we-
der in ihrer Kindheit noch danach eine Rolle gespielt hat. Es ist 
ein ahnungsvolles Bedürfnis, in der Not eine Hilfe herbeirufen 
zu wollen, die stärker ist als das eigene Ich. Wie könnte sonst in 
fast allen Kulturen von Göttern, Totemtieren, Elementargeis-
tern oder Schutzwesen die Rede sein, an die man sich wenden 
kann. Das Bitten um innere Hilfe scheint zur natürlichen Aus-
rüstung unseres menschlichen Bewusstseins zu gehören und nur 
dann zu verschwinden, wenn eine rationale Dominanz diesen 
Impuls erstickt. 

Mit der Zeit wurde Tara noch viel mehr für mich als ein ho-
hes Wesen, das mir half, wenn ich Probleme hatte. Aber ein Du 
ist sie in gewisser Weise geblieben, auch wenn sich ihr spezielles 
Du-Sein nach und nach verwandelte. Als ich einmal auf Martin 
Bubers Erklärung stieß, »Wesenheiten werden in der Gegenwart 
gelebt, Gegenständlichkeiten in der Vergangenheit«, dachte ich: 
Ja, so geht es mir mit Tara, sie ist immer Gegenwart, umso mehr 
gegenwärtig, je mehr sich die Beziehung vertieft. Vielleicht ist es 
überhaupt das Phänomen von Beziehungen, dass sie, um lebendig 
und entfaltungsfähig sein zu können, stets ganz und gar gegen-
wärtig sein sollten, geschützt durch die nötige Bereitschaft und 

18

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   189783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   18 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



Achtsamkeit. Ist vielleicht deshalb manchmal die allererste Phase 
einer Liebesbeziehung, die noch keine Vergangenheit hat und 
völlig im Jetzt erlebt wird, so reich und fällt in sich zusammen, 
wenn kein lebendiges Jetzt mehr aufrechterhalten werden kann? 

Tara blieb meine immerwährend gegenwärtige, immerwäh-
rend wachsende Beziehung. Was nicht heißt, dass ich sie nicht 
an der Oberfläche zwischendurch fast vergaß in den Wirbelstür-
men des täglichen Lebens.

Tara wird beschrieben als die personifizierte Energie der voll-
kommenen Liebe und des vollkommenen Mitgefühls und damit 
auch der Weisheit, denn Liebe ist nicht blind, sondern sehend, 
wissend, unterscheidend. Obwohl Tara in der Geschichte des 
Buddhismus in Asien schon sehr lange eine große Rolle spielt, 
lernte ich aus den Büchern, dass sie zwar zum Buddhismus ge-
hört, aber der Buddhismus in seinen verschiedenen Ausprägun-
gen auch ohne Tara auskommt. Meine Tara ist eine tibetische 
Angelegenheit, sie gehört zu den Meditationsgottheiten der tibe-
tischen spirituellen Praxis. Andere asiatische Kulturen, wie etwa 
das japanische Zen, haben andere Ausdrucksformen des Dharma. 

Aber solche Überlegungen störten mich nicht. Die tibetische 
Form zog mich an, andere Formen weniger, wenn ich sie auch 
alle respektierte und respektiere. Als ich von den sehr abwer-
tenden Meinungen mancher westlicher Buddhismus-Anhänger 
über die tibetische Form erfuhr, war ich schockiert. Das passte so 
gar nicht zum Buddha, der sich sehr deutlich darüber ausgespro-
chen hatte, dass Meinungen eben nichts anderes als Meinungen 
sind, die lediglich auf der konventionellen Ebene des Dualismus 
einen gewissen vorübergehenden Gebrauchswert haben mögen.

Obwohl vor der Zeit meines ersten Lehrers die Frage, wo der 
Buddhismus nun eigentlich einzuordnen sei, mit jedem Buch, 

19

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   199783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   19 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



das ich las, für mich dringlicher wurde, berührte sie meine Be-
ziehung zu Tara kaum. Tara war etwas ganz Eigenes, das wenig 
mit Denken und viel mit Fühlen zu tun hatte, wundersam un-
berührt von der Dominanz des konzeptuellen Denkens, das ich 
mit der Gesellschaft, in der ich lebte, zwangsläufig teilte. Doch 
auf der Ebene der Konzepte hieß es: Religion oder Philosophie? 
Und wo sollte ich die Psychologie, die ganz eindeutig auch im 
Dharma enthalten war, oder gar die Metaphysik unterbringen? 
Religion, so schien es mir, war nach westlichem Verständnis 
weitgehend mit den Offenbarungsreligionen (oder abrahami-
schen Religionen) identifiziert, und theistische Vorstellungen 
wurden oft auch auf nicht theistische spirituelle Systeme pro-
jiziert. Daneben gab es die Kategorie der Naturreligionen, in 
denen Schamanismus und die Verehrung und Berücksichtigung 
der Natur die Hauptrolle spielten. 

In Ermangelung eines Lehrers trieb ich mich damals lesend in 
den verschiedenen buddhistischen Kulturen Asiens herum, doch 
nur im tibetischen Buddhismus fand ich meiner Ansicht nach 
von allem das Beste. Mein Lieblingsautor war Lama Govinda, 
ein gebürtiger Deutscher, der sein ganzes erwachsenes Leben in 
Asien verbrachte, zuerst als buddhistischer Mönch in Sri Lanka, 
dann als tibetischer Gelehrter und Yogi in Tibet und danach 
bis zu seinem Tod im indischen Himalaya. Er schrieb in meiner 
Sprache in einer Weise, die mich anzog und die ich verstehen 
konnte, und öffnete mir mit seinen Büchern eine Tür zum spi-
rituellen Wissen Tibets. 

Erst viel später entdeckte ich Taras Lebensgeschichte, eine sehr 
besondere, überraschende Geschichte, die meinen Vorstellungen 
von »Tara, der Gottheit der Liebe und des Mitgefühls« einen ganz 
neuen Rahmen gab. Diese Lebensgeschichte begann einigerma-
ßen verwirrend mit »einem Zeitalter, vor dem nichts war« oder 

20

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   209783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   20 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



»vor anfangsloser Zeit«. Heute weiß ich, dass man in buddhisti-
schen Geschichten und Legenden oft ganz andere Zeitangaben 
als die uns vertrauten findet. Ich stellte es mir so vor, dass sich 
in der inneren Welt des frühen Erzählers und auch der Hörer – 
denn solche Geschichten wurden ja lange erzählt, bevor jemand 
sie niederschrieb – die Idee von Zeit auf einen Zeit/Raum voller 
unvorhersehbarer Strömungen von Gefühlen, Erfahrungen und 
Weisheiten erstreckt haben mochte, völlig anders, als die engma-
schige, kleine Zeit meiner Vorstellung. Also war ich bereit, mich 
nicht zu wundern, dass Taras Geschichte auf diese Weise begann.

Taras Lebensgeschichte

So wird es überliefert: Einst, in einem Zeitalter, vor dem gar 
nichts war, nahm ein Buddha namens Trommelklang Existenz 
an. Damals lebte ein König, dessen Tochter, die Prinzessin mit 
dem Namen Weisheitsmond, eine tiefe Wertschätzung für die 
Lehre des Buddha entwickelte. Während einer sehr langen Zeit, 
nämlich zehn Millionen und einhunderttausend Jahren, brachte 
sie ihm und seinem Gefolge die kostbarsten Gaben dar. Ihre tiefe 
Verehrung und Hingabe veränderte ihren Geist. 

Nach jener sehr, sehr langen Zeit erkannte Weisheitsmond 
ihren Erleuchtungsgeist, und als dies geschah, legte sie vor dem 
damaligen Buddha das Bodhisattva-Gelübde ab – das Verspre-
chen, dass sie die Erleuchtung erlangen wolle, um allen Wesen 
in aller erdenklichen Weise zu helfen. Das war ein heroischer 
Entschluss, denn es wurde allgemein die Meinung vertreten, dass 
das für eine Frau völlig unmöglich sei.

Die Mönche, die den damaligen Buddha umgaben, zeigten 
sich sehr erfreut über ihr Gelübde und sagten, die Prinzessin 

21

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   219783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   21 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



müsse dringend Wunschgebete sprechen, damit sie bald im Kör-
per eines Mannes wiedergeboren würde. »Auf diese Weise wirst 
du den fühlenden Wesen und dem Dharma weit besser zum 
Wohle dienen können«, sagten sie in aller Selbstverständlichkeit, 
denn sie wussten es nicht besser. Die Prinzessin Weisheitsmond, 
im Wissen um die vollkommene Natur aller Dinge, lachte über 
diesen guten Rat und antwortete: »In diesem Leben gibt es keine 
Unterscheidung von männlich oder weiblich, ebenso wenig wie 
man von der Identität eines Selbst reden kann. Deshalb ist ein 
Festhalten an Ideen wie männlich oder weiblich völlig unsin-
nig. Nur schwachköpfige Weltlinge halten an solchen Bezeich-
nungen fest.« Und dann gelobte sie: »Es gibt zwar viele, die in 
der Form eines Mannes Erleuchtung erlangen wollen, aber nur 
wenige, die sich in einem weiblichen Körper für das Wohl al-
ler Wesen einsetzen möchten. Deshalb will ich in einem weib-
lichen Körper für das Wohl aller Wesen wirken, und zwar bis 
ans Ende von Samsara.« 

Dann verweilte sie zehn Millionen und einhunderttausend 
Jahre im Zustand der Meditation im königlichen Palast, erkannte 
die wahre Natur des Geistes und lernte die Meditation beherr-
schen, die alle Wesen befreit. Damit wurde sie schließlich zur 
Weisheitsgottheit Arya Tara. 

Das Tara-Tantra wurde äonenlang weitergegeben, von einem 
Buddha zum nächsten. Und viele Geschichten werden berich-
tet, wie sie sich als Beschützerin vor Ängsten, Gefahren und 
Dämonen erwies.

Diese Lebensgeschichte beeindruckte mich sehr. Zum einen, 
weil diese Gottheit ursprünglich ein menschliches Wesen war, 
aber nicht zuletzt auch damit, dass es wohl ziemlich lange schon 
Zeitalter gab, in denen Männer, auch buddhistische Mönche, 

22

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   229783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   22 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



ihre männliche Vorherrschaft für nicht diskutierbar hielten. In 
der Gesellschaft, in der ich aufgewachsen war, wurden Frauen 
ganz selbstverständlich als die minderwertige Hälfte der Mensch-
heit betrachtet. Es war ein sehr wichtiges Thema für mich als 
vierte Tochter eines Vaters, der vergeblich auf einen Sohn ge-
hofft hatte und sich nicht bemühte, seine Enttäuschung, ge-
mischt mit Verachtung für seine Frau und die Töchter, zu ver-
bergen.

So anziehend Tara für mich war, umfassender zu verste-
hen lernte ich sie erst mit dem Bild des Kreises, des Symbols 
der Ganzheit, des Mandalas (Sanskrit: Kreis). Ein Kreis hat ein 
Außen, ein Innen und ein Innerstes, den Mittelpunkt. Das trifft 
auf jedes Phänomen in der Welt der Phänomene zu, auf Dinge 
und auf Lebewesen. Man kann also sagen, dass alles, was »ist«, 
also als ein Etwas benannt werden kann, ein Mandala ist. Immer 
gibt es ein Äußeres, ein Inneres und das Innerste. 

Früh schon während meiner Bekanntschaft mit Tara hatte ich 
mich ausführlich mit C. G. Jungs Werk befasst. Ich verstand zum 
größten Teil nur die Oberfläche dessen, was er aussagte, doch 
das genügte, um meine Neugier auf weitere Bereiche der Psy-
chologie zu wecken. Er hatte berichtet, dass viele seiner Patien-
ten im Verlauf ihrer psychischen Gesundung Kreisbilder in der 
Art von Mandalas malten, auch wenn sie noch nie mit der in-
dischen oder tibetischen Mandala-Kunst in Berührung gekom-
men waren. Also nahm der Kreis als Symbol der Ganzheit einen 
zentralen Platz in seiner Archetypenlehre ein. Das unterstützte 
mich später darin, Tara auf mehreren Ebenen zu verstehen, als 
»äußere, innere und innerste« Tara. Vor allem fand ich damit 
eine Art innerer Landkarte, an der ich mich orientieren konnte. 

Diesen Kreis beschreibe ich heute mit den Begriffen, die mein 
dritter Lehrer, Tarab Tulku, vermittelte. Vor allem der Begriff 

23

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   239783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   23 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



»Energie« im spirituellen Kontext musste geklärt werden. Der 
Lehrer gab dazu eine Formel: »Das Äußere der Materie ist das 
Sichtbare, das Innere der Materie ist Energie. Das Äußere des 
Geistes ist das Denken, das Innere des Geistes ist Energie.« Ener-
gie hat nichts mit Denken zu tun, sie wird wahrgenommen. Es 
ist eine Wahrnehmung ohne Beschreibung, ohne Kommentar 
und natürlich ohne Urteil. 

Nach und nach lernte ich: Das Außen meiner Tara ist das 
Sichtbare, ihre ikonografische Gestalt und alle symbolischen 
Details. Das ist die Ebene der Projektionen, die ich mit ihr ver-
band, und der Gefühle, die ihr Bild bei mir auslöste. Das Innen 
ist Energie jenseits von Denken, die Energie spontaner altruis-
tischer Liebe und des unwillkürlichen aktiven Mitgefühls. Also 
ist sie das Symbol Tara und zugleich »meine« Energie, die der 
Befreiung aller Wesen aus dem Leiden an der Existenz dient. 
Und als Weisheits-Buddha teilt sie mit allen Weisheits-Bud-
dhas zudem auch die Qualität der Vollkommenheit an Weis-
heit und Liebe und der vollkommenen Kraft; das ist die »Natur 
des Geistes«, traditionell »Buddha-Natur« genannt. Zu lernen, 
wie ich Tara auf den verschiedenen Ebenen verstehen und gar 
wahrnehmen sollte, war ein langer Weg, der durch viel medi-
tative Praxis, Nachsinnen und Nachfühlen führte. Denn es be-
deutete, die Welt der Spiritualität, den Hintergrund meines Le-
bens, des Lebens überhaupt kennen und zuinnerst berühren zu 
lernen. Albert Einstein hat das Dilemma, um das es dabei ging, 
einmal so ausgedrückt: »Der intuitive Geist ist ein Geschenk. 
Der rationale Geist ist sein Diener. Wir haben eine Gesellschaft 
geschaffen, in der wir den Diener verehren und das Geschenk 
verleugnen.«

So ging es mir. Ich hatte nur den Diener kennengelernt und 
mich brav seinem Diktat unterworfen. Das Geschenk begegnete 

24

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   249783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   24 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



mir in Tara, auch wenn mir die tiefe Bedeutung dieser Bezie-
hung erst viel später klar wurde.

Zunächst las ich einfach alles, was ich über die buddhistische 
Philosophie finden konnte. Die Lehre, wie sie dargestellt wurde, 
befriedigte mein Bedürfnis nach Logik und Nachvollziehbarkeit 
weitgehend. Aber es gab auch ein Problem. »Leerheit« hieß das 
Zauberwort. Darum drehte sich die gesamte Lehre, ohne diesen 
Begriff gab es keinen Buddhismus. In meiner Jugend hatte ich 
Bücher mit existentialistischem und nihilistischem Hintergrund 
verschlungen, weil ich glaubte, dort etwas über den »Geist« zu 
erfahren. Aber sie waren Gift für mich. Sie hatten mich nur noch 
ratloser und depressiv werden lassen.

Deshalb schlich ich zunächst um den Begriff Leerheit herum 
wie die Katze um den heißen Brei und schob ihn erst einmal 
zur Seite. Ein sehr liebenswürdiger alter Zen-Meister, Nagaya 
Roshi, kam in der ersten Zeit meines »Bücher-Buddhismus« 
jedes Jahr aus Japan und leitete Zen-Sitzungen an verschiede-
nen Orten. Da ich Meditation lernen wollte, machte ich man-
gels tibetischer Möglichkeiten einige Male bei Sesshins, den ta-
gelangen Sitzungen, mit, obwohl Zen nicht die buddhistische 
Richtung meiner Wahl war. Der Zen-Meister sprach nie von 
Leerheit, lediglich von Buddha-Natur. Ich nahm an, man müsse 
sich die Erklärung für dieses Geheimnis sozusagen einfach »ersit-
zen«. Eine seiner Lieblingsermutigungen – er sprach ein wenig 
Deutsch – lautete: »Wenn Ei soll kochen, Topf muss auf Feuer 
bleiben.« Ich war bereit, weich gekocht zu werden, aber seinen 
Tischspruch nahm ich doch eher skeptisch auf: »Wir essen, um 
gesund zu sein, und nicht, um zu genießen.« Da ist man wohl 
recht streng im Zen, dachte ich.

Bücher halfen mir mit der Zeit ein bisschen weiter, so dass 
ich Leerheit zumindest als eine Wortkrücke auffasste, die aus-

25

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   259783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   25 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



drückt, dass man nicht etwas benennen kann, wo kein Etwas ist. 
In dieser Zwickmühle, vermutete ich, hatte sich vielleicht der 
christliche Mystiker Meister Eckhart befunden, als er schrieb: 
»Ich sagte, Gott ist ein Pünktchen, aber es ist nicht einmal das.« 

Er hatte einfach keine Worte für seine Wahrnehmung ge-
funden. Ich hingegen hatte keine Wahrnehmung, aber ziem-
lich viele Worte.

Wer oder was ist Tara?

Taras ikonografische Erscheinung hat menschliche Form und 
menschliche Züge, eine nach typischen menschlichen Maßstä-
ben schöne Figur und das wohlproportionierte Gesicht einer 
gerade zur Reife gekommenen jungen Frau. Und ihr Körper 
ist grün.

Die Farbe störte mich nicht, auch die Exotik störte mich 
nicht. Grün war schön. Ich dachte zunächst nicht weiter dar-
über nach, vielleicht, weil ich Tara irgendwie mehr spürte als 
bildhaft sah. Auf einem Weg zwischen Bäumen und Büschen an 
einem sonnendurchstrahlten Morgen im Mai brachte ich Taras 
Grün in einer sehr offenen, poetischen Stimmung mit Bäumen 
in Verbindung. Tara ist wie die Bäume, dachte ich beglückt. Die 
Bäume sind so ein wunderschöner Ausdruck von Leben. Tat-
sächlich hat ja das Leben auf diesem Planeten mit ihnen begon-
nen. Zuerst schmolz das Eis und wurde Meer, im Meer entwi-
ckelten sich Algen, die Algen gingen an Land, wurzelten und 
wurden Bäume. Damals wusste ich noch nichts vom geheimen 
Leben der Bäume, aber ich fand, dass sie irgendwie fühlende 
Wesen waren wie alle Pflanzen. Was sich durch Forschungen 
beweisen ließ. 

26

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   269783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   26 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



Grün tut den Augen gut, im Wald spazieren zu gehen steigert 
das Wohlgefühl, und wenn man Sorgen hat, hilft ein Waldlauf, 
das wusste fast jeder Mensch. Später erfuhr ich, wie Bäume mit 
Wurzeln und der Hilfe der Pilze kommunizieren, dass sie ein-
ander helfen, dass sie ihren Nachwuchs, die kleinen Schösslinge 
in ihrer Umgebung, durch ihre Wurzeln ernähren, und welche 
gesunden Stoffe außer Sauerstoff sie abgeben. Und dass darüber 
hinaus die gesamte grüne Natur in ständiger kommunikativer 
Verbindung untereinander und mit anderen Lebewesen steht. 
Solche Assoziationen machten mir Taras Bedeutung als Bodhi-
sattva, als Weisheitsenergie des umfassenden und alle Wesen mit 
einbeziehenden Mitgefühls und liebevoller Zuwendung, beson-
ders deutlich. 

Aber zunächst war es mir ja gar nicht so wichtig, mir Tara zu 
erklären. Sie war da und erfüllte offenbar ein tiefes Bedürfnis; 
heute würde ich sagen, sie erfüllte in mir den natürlichen spiri-
tuellen Instinkt menschlicher Wesen. Angesichts einer Notsitu-
ation wandte ich mich, ohne darüber nachzudenken, mit ihrem 
Mantra an sie und bat sie, mir zu helfen. Irgendwie schien sie 
immer zu helfen, und sei es nur, dass es mich beruhigte, sie bit-
ten zu können. Es war eine schöne, einfache Beziehung.

Die Erklärung der Ganzheit mit außen, innen und zuinnerst 
vermittelte mir später die Gewissheit, dass Tara mir nicht nur 
Beschützerin, Trösterin und Retterin sein konnte, sondern auch 
spirituelle Inspiration und Katalysator im Entwicklungsprozess 
zum geistigen Erwachen, je nachdem, auf welcher Ebene ich 
mich an sie wandte, und dass das eine das andere nicht ausschloss. 
Das ließ mich auch verstehen, dass es Tara in 21 und noch mehr 
unterschiedlichen Erscheinungsformen geben konnte. Als »pä-
dagogische Wahrheit« beschrieb ein Meister, Bokar Rinpoche, 
die konventionelle, dualistische Verständnisebene im Verhältnis 

27

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   279783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   27 28.06.22   11:4628.06.22   11:46



zur grundlegenden, tatsächlichen, ultimativen Wahrheit, die nur 
wahrgenommen werden kann, wenn der Geist völlig frei von 
allen Vorstellungen und Projektionen ist. Doch solch einen Zu-
stand konnte ich mir beim besten Willen nicht vorstellen.

Ich dachte viel nach. Wie sehr wünschte ich mir, einen au-
thentischen Lehrer zu finden, aber es lief mir keiner über den 
Weg. In den frühen 70er-Jahren war Deutschland noch ein 
ziemlich weißer Fleck auf der buddhistischen Landkarte. Meine 
romantische Hoffnung, dass es »einfach geschehen« würde, er-
füllte sich bei meiner ersten Himalaya-Reise nicht, und auch 
nicht bei den wenigen, meistens zum Verzweifeln schlecht über-
setzten Vorträgen tibetischer Lehrer, die sich nach Deutschland 
verirrten. Ich wartete, lebte mein schwieriges Leben und blieb 
auf der Jagd nach Büchern, die mir weiterhalfen. Immerhin las 
ich im Lauf der Jahre ziemlich viel über die Grundlagen der 
buddhistischen Lehre, wenn auch mitsamt all den unvermeidli-
chen Missverständnissen durch meine erlernten religiösen Vor-
stellungen und die Fehlinterpretationen in manchen Büchern 
beim Übertragen dieser subtilen Inhalte von einer Kultur und 
Sprache zur anderen. 

Versuche des Verstehens

Natürlich kann ich heute, mehrere Jahrzehnte später, nicht mehr 
sagen, was ich genau wann las. Aber denke ich an diese Zeit mei-
nes Lebens, ist deutlich, dass die tiefgreifende Erfahrung, Mut-
ter zu sein, und die vielen Bücher über Buddhismus, die ich las, 
die zauberischen Trittsteine waren, die mich aus der Dunkel-
heit meiner Kindheit und Jugend hinausführten. Begleitet von 
LSD und anderen psychotropen Mitteln versuchte ich, die engen 

28

9783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   289783442342785_1.0_INH_Olvedi_Meine Tara.indd   28 28.06.22   11:4628.06.22   11:46


