
VOLKER MEHL | INGA HECKMANN

Der Ayurveda-Lebenskompass





Volker  Mehl Inga Heckmann

DER 
AYURVEDA

LEBENS
KOMPASS

In zehn heilsamen Schritten 
das eigene Potenzial entfalten



Die Informationen in diesem Buch sind von Autorin, Autor und Verlag sorgfältig 
erwogen und geprüft, dennoch kann eine Garantie nicht übernommen werden. Eine 
Haftung der Autorin und des Autors bzw. des Verlags und seiner Beauftragten für 
Personen-, Sach- und Vermögensschäden ist ausgeschlossen.

Alle Rechte vorbehalten. Vollständige oder auszugsweise Reproduktion, gleich wel-
cher Form (Fotokopie, Mikrofilm, elektronische Datenverarbeitung oder andere Ver-
fahren), Vervielfältigung und Weitergabe von Vervielfältigungen nur mit schriftlicher 
Genehmigung des Verlags.
Sollte diese Publikation Links auf Webseiten Dritter enthalten, so übernehmen wir 
für deren Inhalte keine Haftung, da wir uns diese nicht zu eigen machen, sondern 
lediglich auf deren Stand zum Zeitpunkt der Erstveröffentlichung verweisen.

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

Illustrationen: atelier-sanna.com, München

1. Auflage
© 2022 by Irisiana Verlag,
einem Unternehmen der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,
Neumarkter Straße 28, 81673 München
Satz: KCFG – Medienagentur, Neuss
Projektleitung: Sven Beier
Bildredaktion: Sabine Kestler
Umschlaggestaltung: Geviert, Grafik & Typografie
Umschlagmotiv: Ornamente: shutterstock_249367033 (Kozyrina Olga);
Kompass: shutterstock_1705748896 (N 454 R); Leinen: shutterstock_2044105706 
(Vugar Ahmadov)
Druck und Bindung: Alföldi, Debrecen
Printed in Hungary

ISBN: 978-3-424-15439-9



I N H A LT

Vorwort .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 9

G r u n d z ü g e  d e s  A y u r ve d a

Eine zeitlose Gesundheitslehre .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 17

Ayurveda – die Wissenschaft vom Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 17

Die Doshas: Deine Konstitution und Energie  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 19

Die Gunas: Dein geistiger und emotionaler Zustand . . . . . . . . . . . .             	 24

Betriebsanleitung für den Ayurveda-Lebenskompass . . . . . . . . . . . .             	 28

Der Norden: Svastha .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 31

Die Grundlagen der Gesundheit  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 32

D i e  z e h n  A s p e k t e 

Spirituelle Praxis  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 39

Yoga, Ayurveda und Spiritualität  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 39

Missverständnisse und Irrtümer über Spiritualität . . . . . . . . . . . . . .               	 42

Meditation und Achtsamkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 46

Sinnstiftende Tätigkeiten .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 57

Die Doshas als Leitfaden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 57

Impulse sind Zeichen für die Seele . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 64

Erfüllte Beziehungen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 70



Verständnis als Grundlage für Beziehungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 70

Wie können Doshas in der Beziehung helfen ? . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 72

Selbstliebe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 75

Tipps für eine lebendige Beziehung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 81

Atem  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 83

Wie die Atmung funktioniert . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 83

Pranayama: Über die spirituelle Bedeutung des Atems . . . . . . . . . .           	 88

Die Supermacht des Atems . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 91

Atemübungen: Pranayama-Power . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 93

Heilsame Ernährung .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 102

Eine kleine Reise zu den Anfängen der Ernährung . . . . . . . . . . . . .              	 102

Ernährung und Heilung im Ayurveda . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 107

Entspannung .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 118

Über den Stress . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 118

Ayurveda über Stress . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 123

Schlaf .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 138

Grundlegendes zum Thema Schlaf . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 138

Schlaf und Schlafstörungen aus Sicht des Ayurveda  . . . . . . . . . . . .             	 147

Ayurvedische Praxis für einen guten Schlaf . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 155

Vastu für einen guten Schlaf  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 163

Angemessene Bewegung .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 166

Der Mensch: Zum Bewegen geboren  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 166

Bewegung und Ayurveda  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 168

Yoga im Ayurveda  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 172



Heilsame Gedanken .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 191

Ayurveda und unsere emotionale Gesundheit . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 192

Heilsame Gedanken kultivieren mit Ayurveda . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 197

Nachhaltiger Lebensstil . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 203

Die Yamas und Niyamas .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 204

Glossar .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 214

Literaturverzeichnis  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 220





9

V O R W O R T

We are the wind that carries the seeds

We are the roots of the banyan tree

We are love offered on the wing

That stretches across eternity

We are a chord in life’s symphony

We are the silent awakening

TINA MALIA: SILENT AWAKENING

Über die Poesie verstehen wir manchmal Dinge, die kaum zu erklären 

oder nicht vollkommen mit dem Verstand zu erfassen sind. Der Song-

text von Tina Malia und die wunderschönen Bilder, die sie verwendet, er

innern auf poetische Weise an unsere Textur, unsere innerste Struktur. Die 

Musikerin sagt in etwa: Wir sind Teil der Natur, bestehen nicht nur aus 

Sternenstaub, sondern aus den Elementen, die uns umgeben, dem Wind, 

den Wurzeln, aus der Liebe. Wir schwingen wie Musik in diesem unend

lichen Universum und können uns in die Ewigkeit ausdehnen.

Wir alle unternehmen eigene Versuche, um die Magie des Lebens zu begrei-

fen. Uns, Volker und Inga, haben Yoga und Ayurveda den Zugang zu dieser 

Magie, dieser Kraft verschafft, jedem von uns auf unsere persönliche Weise. 

Diese beiden Geschenke des indischen Subkontinents an die Welt haben 

einen tiefen inneren Zusammenhang: Yoga lässt uns nach innen blicken, 

unseren Geist und unsere Wahrnehmung kennenlernen, den Ausgleich im 

Inneren finden, egal, wie die Welt um uns aussehen mag. Der Ayurveda 

liefert weitere Informationen über unsere innerste Natur, unsere Vorlieben, 

Wünsche und Visionen, unsere Gesundheit im psychischen wie physischen 

Sinne. Er geht wie Tina Malia davon aus, dass wir aus den gleichen Elemen-

ten und Prinzipien wie die Natur um uns zusammengesetzt sind.



10

V O R W O R T

W I E  G E H T  G E L U N G E N E S  L E B E N  ?

Das deutet schon an, worum es Volker und mir in diesem Kompass geht: 

Um nicht mehr und nicht weniger als ein gelungenes Leben in dieser 

manchmal doch recht schönen Welt. Wobei wir mit »gelungen« ausdrück-

lich nicht »optimiert« meinen. Ganz im Sinne des Ayurveda beschäftigen 

wir uns mit dem Leben, das dir und deinem Inneren, deinem Selbst, deiner 

Natur entspricht und das in seiner Einzigartigkeit vollkommen ist. Vom 

Zeitalter der Selbstoptimierung möchten wir uns endgültig verabschieden, 

zum Optimieren sind Maschinen und Prozesse da, nicht unser vielschichti-

ges menschliches Leben.

Bevor wir tiefer einsteigen, wollen wir ein paar Dinge zurechtrücken und 

erklären: Der Ayurveda ist mehr als nur die Gesundheitslehre, deren auf 

Ernährung konzentrierte Seite wir hier im Westen zumindest einigermaßen 

verstanden haben. Dieses komplexe System ist fast eine eigene Philosophie, 

die sich wiederum an der alten indischen Yoga-Philosophie orientiert.

Die Idee des Ayurveda, dass der Mensch aus Körper, Geist und Seele be-

steht und die Interaktionen zwischen diesen Bereichen unsere Gesundheit, 

Psyche und geistigen Fähigkeiten, also unser ganzes Leben beeinflussen, ist 

alt – und zugleich hochmodern. Ein Indiz ist die sogenannte Mind Body 

Medizin (MBM), ein Bereich der Humanmedizin, der sich in den letzten 

Jahren stetig weiterentwickelt hat, und selbst bei beinharten Rationalisten 

immer mehr an Boden gewinnt. Denn es ist pure Wissenschaft, was die 

MBM und auch der Ayurveda postulieren: Wir bestehen zwar aus Zellen, 

Muskeln, Fleisch und Organen, aber auch aus Gedanken, Emotionen, per-

sönlichen und spirituellen Erfahrungen. Aus vielem, was sich weder zählen 

noch anfassen lässt, und dennoch enormen Einfluss auf unser Befinden hat. 

David Frawley, einer der Pioniere des Ayurveda im Westen, bringt es in 

Ayurveda and the Mind wunderschön auf den Punkt: »Der Ayurveda betrach-

tet die menschliche Seele als reines Bewusstsein, das mit einem Körper-



11

V O R W O R T

Geist-Komplex verbunden, aber nicht dadurch begrenzt ist. Ein Komplex, 

der Instrument der Manifestation ist.«

Yoga und Ayurveda – das Traumpaar
Wie eng Yoga und Ayurveda miteinander verbunden sind, dürfte noch nicht 

zum Allgemeinwissen zählen, deswegen im Folgenden ein kurzer Abriss 

über die Zusammenhänge. Grundsätzlich kann man festhalten: Yoga ist der 

spirituelle Aspekt, Ayurveda der therapeutische Aspekt der yogischen Wis-

senschaften. Dabei ist wichtig zu wissen, dass Yoga mehr ist als nur Asanas 

(Körperübungen). Yoga ist vielmehr die Lehre von der Realisierung des 

Bewusstseins, jenseits von Zeit und Raum. Mit Asanas, aber insbesondere 

durch Pranayama (Atemkontrolle) und Meditation wollen Praktizierende 

dieser Essenz des Seins näherkommen. Yoga wiederum ist als therapeu

tische Lehre auch Teil des Ayurveda, seine Asanas dienen dem physischen 

Wohl, seine oben genannten spirituellen Aspekte, wie Atmung und Medi

tation, dem psychischen und geistigen Wohl im Rahmen einer Ayurveda-

Therapie.

Eine Reise mit Kompass
Es geht also um das Leben, das gelungene Leben – und das ist eine span-

nende Reise. Auf Reisen empfiehlt es sich, dass ich zumindest ganz grob die 

Richtung kenne, in die ich mich bewegen will. Insbesondere wäre es auch 

gut zu wissen, welche Richtung bei meiner Lebensreise die förderlichste für 

mich wäre – nämlich eine solche, die meine Persönlichkeit, meine innerste 

Natur, meine Vorlieben und Abneigungen, meine Wünsche und Ängste be-

rücksichtigt. Bei der Richtungssuche hilft natürlich: ein Kompass !

Dazu ein Bild von Volker: Stell dir vor, du bist mit Freunden auf einer Berg-

wanderung unterwegs, die Sonne scheint, der Himmel ist strahlend blau, 

das Bergpanorama ist fantastisch, die Wälder rauschen und alle freuen sich 

auf den Tag. Die Truppe läuft los, man plaudert entspannt, lacht und ge-



12

V O R W O R T

nießt die frische Luft. Vor lauter Quatschen achtet allerdings niemand 

mehr so richtig auf den Weg, keiner bemerkt, dass man immer tiefer in den 

Wald gelaufen ist und offenbar ein paar Abzweigungen übersehen hat. 

Plötzlich herrscht Schweigen, weil klar wird, dass sich die Truppe gnaden-

los verlaufen hat.

Jetzt beginnt die große Diskussion darüber, wer schuld sei und vor allem, 

wie man wieder aus dem Wald herausfindet. Jeder hat seine schlüssige Mei-

nung und Überzeugung, den richtigen Weg zu kennen. Dummerweise zeigt 

auch jeder in eine andere Richtung und auf einen gemeinsamen Weg kann 

man sich nicht einigen. Wie schön wäre es doch jetzt, eine verlässliche 

Orientierung zu haben, der sich alle anschließen können, in der Gewissheit 

so einen Weg aus dem Wald heraus zu finden. Hier wäre ein Kompass per-

fekt. Ein verlässliches, undogmatisches, ideologiefreies und neutrales Hilfs-

mittel, beruhend auf Naturgesetzen, die allgemein gültig sind und auf der 

ganzen Welt gelten. Natürlich kann die Truppe auch weiterhin planlos 

durch den Wald stapfen, die Frage ist allerdings, zu welchem Zeitpunkt und 

in welchem Zustand sie wieder aus dem Wald herausfindet.

Der Rhythmus deines Lebens
Dieser kleine Ausflug soll dir einen Eindruck vermitteln, was die Absicht 

unseres Ayurveda-Kompasses ist: Er soll dir als verlässliche Orientierungs-

hilfe im Dschungel des Lebens dienen, als eine wirkmächtige Unterstützung, 

die auf den Urkräften und Urprinzipien der Natur beruht. Sicherheit, Ver-

lässlichkeit und Orientierung sind wichtiger denn je und viele Menschen 

sehnen sich offenbar nach einem Wegweiser für ihr Leben. Denn wir leben 

in einer Zeit, in der einerseits Geschwindigkeit und Fortschritt unser 

Lebenstempo bestimmen. Andererseits gewinnen Entschleunigung und die 

Besinnung auf die Natur und unser innerstes Wesen immer mehr an Bedeu-

tung. Was ja durchaus einen inneren Zusammenhang hat: Je hektischer die 

Welt da draußen wird, desto mehr haben wir Menschen das tiefe Bedürfnis 



13

V O R W O R T

nach Ruhe, Stille und der Möglichkeit, dem Leben einen uns entsprechenden 

Rhythmus zu verleihen. Und so entdecken wir die alte Weisheit im Ayurve

da und Yoga neu und versuchen, sie in die Moderne zu übersetzen. Dass 

dies relativ einfach gelingen kann, wollen wir in diesem Kompass zeigen.

Wir haben uns zusammengetan, weil wir versuchen, uns auf zwei verschie-

denen, aber dennoch verwandten Wegen dem Ziel des gelungenen Lebens 

zu nähern: Volker aus der Ayurveda-Richtung und Inga vom Yoga kom-

mend. Zusammengenommen ist dies eine perfekte Mischung – und jede/r 

von uns beiden bringt einen etwas anderen Schwerpunkt mit. Wir haben 

die zehn zentralen Aspekte des Ayurveda in die Moderne transportiert, das 

heißt, ihre fundamentale Bedeutung übernommen, sie aber mit zeitgemä-

ßen Inhalten gefüllt. Spiritualität wird beispielsweise im heutigen Kontext 

häufig als von Religion losgelöst verstanden (auch in diesem Ratgeber), 

ganz anders als im hinduistisch geprägten Indien vor zwei Jahrtausenden. 

Entsprechend unserer Expertise haben wir uns die zehn Punkte aufgeteilt: 

Inga hat sich der Themen Atmung, spirituelle Praxis, Bewegung, Tätigkeiten 

und Lebensstil angenommen, Volker beschäftigt sich mit den Themen Er-

nährung, Schlaf, Beziehungen, Gedanken und Entspannung. Natürlicher-

weise gibt es viele Überschneidungen, ein Thema führt zum anderen und 

ist eng mit den anderen verbunden. Das macht die Arbeit an diesem Kom-

pass spannend und zum Teil überraschend: Alles ist mit allem verbunden, 

wir alle sind Teil der Natur und Mit-Komponisten einer großartigen Sym-

phonie.

Wir wünschen dir viel Spaß auf dieser intensiven Reise mit deinem eigenen, 

inneren und bald kalibrierten Kompass !

Volker und Inga





G R U N D Z Ü G E  
D E S  

AY U R V E D A





17

E I N E  Z E I T L O S E 
G E S U N D H E I T S L E H R E

Der Ayurveda mag zwar 5.000 Jahre alt sein, seine Weisheit und Syste-

matik sind jedoch zeitlos und problemlos in die Moderne übertrag-

bar. Dies ist auch angesichts all der Publikationen zum Thema ersichtlich, 

die in den letzten Jahren erschienen sind: ayurvedische Kochbücher, Rat

geber über Ayurveda für die Wechseljahre, für den Stoffwechsel, zum Ab-

nehmen etc. Es gibt eine Unzahl an spannenden Büchern. Genauso oft wur-

de der Ayurveda auch in diesen Büchern erklärt und Selbsttests, um sein 

Dosha (siehe folgendes Kapitel) zu bestimmen, gibt es zuhauf im Internet 

(siehe Seite 220). Eine Auswahl an wertvollen Quellen zum Weiterlesen ha-

ben wir dir im Anhang zusammengestellt. Um aber die wichtigsten Grund-

prinzipien dieses ausgeklügelten Systems zu verstehen, die für unsere zehn 

Aspekte relevant sind, wird Volker im Folgenden ein wenig ausholen. So-

wohl die Fachbegriffe aus dem Sanskrit als auch die wissenschaftlichen Ter-

mini, die in diesem Ratgeber vorkommen, findest du übrigens im Anhang 

in einem Glossar noch einmal kurz erklärt.

AY U R V E D A   –  D I E  W I S S E N - 
S C H A F T  V O M  L E B E N

Ayurveda bedeutet wörtlich übersetzt »die Wissenschaft vom Leben«. Ayur 

bedeutet auf Sanskrit »Leben« und veda »Wissen«. Diese ist als Teil der 

»vedischen Wissenschaft« entstanden. Die vedischen Schriften bestehen aus 

Grundlagenwerken, ähnlich der christlichen Bibel, gehen aber in ihrem 

Umfang weit über diese hinaus. Die vedischen Wissenschaften bestehen 

aus:



18

A Y U R V E D A   –  D I E  W I S S E N S C H A F T  V O M  L E B E N

Ayurveda – Die Gesundheitslehre widmet sich dem gesunden Leben und 

dessen Verlängerung, der Prävention sowie der Therapie von Erkrankun-

gen.

Vastu – die indische Mutter des chinesischen Feng Shui. Das Wort vastu mit 

kurzem a bedeutet »der Ort, an dem am Morgen das erste Sonnenlicht hin-

scheint«. Vaastu mit langem a bedeutet »umschlossener Raum«. Dieser Wis-

senszweig befasst sich also mit der Ausrichtung von Wohngebäuden nach 

den Himmelsrichtungen. Zudem wird der individuelle Wohnungsgrundriss 

bis hin zum optimalen Schlafplatz berechnet.

Jyotisha – die vedische Astrologie: Sie befasst sich mit der Berechnung von 

Horoskopen. In Indien ist Jyotisha bis heute von großer Bedeutung, um 

günstige Zeitpunkte für Eheschließungen oder Geschäftseröffnungen durch 

Astrologen zu ermitteln.

Yoga dient der spirituellen Weiterentwicklung des Menschen. Mit klaren 

Anweisungen wird der Schüler angeleitet, dem achtfachen Pfad des Yoga 

zu folgen und damit die spirituelle Entwicklung seiner Persönlichkeit zu 

fördern.

Im Altertum gelangte Ayurveda durch die Verbreitung der vedischen Kul-

tur im Osten bis nach Indonesien und im Westen bis nach Griechenland. 

So wurde Ayurveda zur Grundlage für traditionelle Heilsysteme im antiken 

Griechenland, in Tibet, Sri Lanka sowie anderen buddhistischen Ländern 

und er beeinflusste die chinesische Medizin. Der größte Teil des uns heute 

bekannten ayurvedischen Wissens stammt von Charaka, einem berühmten 

ayurvedischen Arzt, der im ersten Jahrhundert nach Christus wirkte. Seine 

genauen Lebensdaten liegen im Dunklen. Nach seinem Tod haben Chara-

kas Schüler sein Wissen gesammelt und niedergeschrieben. So sind drei 

Bücher entstanden, die Charaka Samhita (Schriftensammlung des Charaka) 

genannt werden. Sie sind in Sanskrit abgefasst, der Gelehrtensprache des 

alten Indien. Aus dem ersten Buch stammt dieses Zitat: »Ayurveda ist das 



19

E I N E  Z E I T L O S E  G E S U N D H E I T S L E H R E

Wissen darüber, was angemessen und unangemessen ist, welche Lebens

bedingungen glücklich oder traurig sind, was sich günstig oder ungünstig 

im Hinblick auf ein langes Leben auswirkt, und es ist auch das Maß des 

Lebens selbst.« (Charaka Samhita I, 41)

Ayurveda unterscheidet demnach zwischen den Dingen, die dem Leben för-

derlich sind, und den Dingen, die dem Leben schaden. Dies bezieht sich 

nicht nur auf die Ernährung des Menschen, wie es oft dem Ayurveda zu

geschrieben wird, sondern auf die gesamte Lebensweise des Menschen, die 

wir in den zehn Aspekten abbilden werden. Dabei betrachtet der Ayurveda 

den Menschen grundsätzlich aus einer ganzheitlichen Sicht als eine Einheit 

von Körper, Seele und Geist. Ein paar der wichtigsten Aspekte dieser Ge-

sundheitslehre beleuchten wir auf den nächsten Seiten etwas näher.

D I E  D O S H A S :  
D E I N E  K O N S T I T U T I O N  U N D  E N E R G I E

Im Ayurveda geht man von drei grundlegenden Energien aus, die unseren 

Körper bestimmen: die Doshas. Diese werden auch oft als Bioenergien oder 

Konstitutionstypen bezeichnet. Geraten die Doshas dauerhaft aus dem 

Gleichgewicht, entsteht ein Ungleichgewicht im Körper, was zu Krankheiten 

führt. Die drei Doshas heißen vata, pitta und kapha. Sie werden jeweils den 

fünf Elementen Luft, Äther (oder auch Raum), Feuer, Wasser und Erde zu-

geordnet. Laut Ayurveda bestehen wir als Teil der Natur und des Univer-

sums in unterschiedlicher Ausprägung auch aus den gleichen Elementen:

Vata wird mit den Elementen Luft und Äther verbunden. Übersetzt be

deutet vata »das, was die Dinge bewegt«. Damit sind alle Bewegungen des 

menschlichen Organismus, wie Atmung, Herzschlag oder Darmtätigkeit, 

gemeint, aber auch die geistigen Bewegungen, also Gedanken und Emotio-

nen. Kurzum, ohne Vata-Anteil ist menschliches Leben nicht möglich.



20

D I E  D O S H A S :  D E I N E  K O N S T I T U T I O N  U N D  E N E R G I E

Pitta wird den Elementen Feuer und Wasser zugeordnet und bedeutet »das, 

was die Dinge verdaut«. Dies bezieht sich sowohl auf die Stoffwechselvor-

gänge im Organismus als auch auf die mentale Verdauung – die geistige 

Verarbeitung aller aufgenommenen Informationen.

Den Elementen Erde und Wasser ist Kapha zugeordnet. Dieses Wort aus 

dem Sanskrit bedeutet »das, was die Dinge zusammenhält«. Kapha sorgt 

für Substanz, das heißt, es bildet den größten Teil unseres Körpergewebes 

und sorgt für die Elastizität des Organismus zwischen den Gelenken und 

Organen.

Im Ayurveda werden den Doshas darüber hinaus bestimmten Körperregio-

nen zugeordnet:

Vata befindet sich im Dickdarm, in der Taille, den Hüften, den Ohren, den 

Knochen und in den Tastkörperchen der Haut. Vata-Störungen haben 

meist ernsthaftere Folgen als die der beiden anderen Doshas. Zudem ist 

Vata in unserer leistungsorientierten Zeit, in der Hektik, Stress und immer-

währende Verfügbarkeit unseren Lebensstil bestimmen, bei fast allen Men-

schen erhöht.

Pitta wird mit dem Dünndarm, den Augen und der Verdauungskraft asso

ziiert.

Kapha befindet sich aufgrund seiner Aufgabe der Schmierung der Gelenke 

und der Erhaltung der Gleitfähigkeit der inneren Organe im ganzen Kör-

per, sein Hauptsitz ist der Brustkorb.

Um es noch einmal ganz deutlich zu machen: Die Doshas beziehen sich 

ausdrücklich auf die konstitutionelle Seite des Organismus. Die psychische 

und emotionale Ausprägung liefern die gunas, die wir später noch kennenler

nen. Nachfolgend findest du einen tabellarischen Überblick über die Eigen-

schaften der einzelnen Doshas:



21

E I N E  Z E I T L O S E  G E S U N D H E I T S L E H R E

Die Eigenschaften der Doshas

Vata	  

Eigenschaften	 Von Vata dominierte Menschen …

trocken	 haben oft eine trockene Haut, trockene Lippen und 

Schleimhäute, neigen zu Verstopfung (Trockenheit im 

Dickdarm), Schwäche und Störungen des Nervensystems.

kalt	 frieren leicht, haben oft eiskalte Hände und Füße und 

fühlen sich im Winter nicht wohl.

leicht	 haben ein gutes Kurzzeitgedächtnis. Allerdings vergessen 

sie diese Dinge auch genauso schnell wieder.

feinstofflich	 zeigen das ätherische Element in ihrem Interesse für 

Esoterik.

beweglich/	 bewegen sich sehr gerne. Sie sind oft ruhe- und rastlos, 

antreibend 	 können nur schwer stillhalten. Auch ihre Sprache ist 

schnell, oft hektisch.

rau	 zeigen die raue Eigenschaft an der Haut, den Nägeln, den 

Lippen und den Fußsohlen.

klar	 haben oft klare Visionen. Aber auch Körperabsonderun-

gen sind hier gemeint, wie der klare Schleim aus der Nase 

bei Schnupfen.

Pitta	  

Eigenschaften	 Von Pitta dominierte Menschen …

leicht ölig 	 haben leicht ölige Haut und müssen sich kaum eincremen. 

Auch die Haare und Schleimhäute haben diese Eigen-

schaft.

heiß/erhitzend	 frieren selten. Sie vertragen direkte Sonneneinstrahlung 

nicht gut. Dafür brauchen sie im Winter keine besonders 

warme Kleidung.



22

D I E  D O S H A S :  D E I N E  K O N S T I T U T I O N  U N D  E N E R G I E

durchdrin-	 verfügen meist über einen scharfen Verstand. Doch auch 

gend/scharf 	 der Körpergeruch kann scharf und durchdringend sein.

flüssig	 schwitzen leicht. Der Schweiß ist flüssig und nicht klebrig.

sauer	 mögen saure Speisen, und bevorzugen scharf und salzig. 

Der Körpergeruch kann säuerlich sein.

beweglich	 bewegen sich gern. Sie sind meist keine guten Verlierer 

im Sport. Bei Bewegungsmangel gerät das Pitta-Dosha 

leicht ins Ungleichgewicht.

leicht 	 haben eine schnelle Auffassungsgabe und können sich 

leicht entscheiden.

Kapha

Eigenschaften	 Von Kapha dominierte Menschen …

schwer	 können sich nur schwer entscheiden.

kühlend/kalt	 sind nicht so kälteempfindlich wie Vata-dominierte Men-

schen. Ihre Hautoberfläche ist oft kühl, obwohl sie nicht 

frieren.

weich/glatt	 haben weiche und glatte Haut, oft »Pfirsichhaut«.

langsam/	 genießen es, alles etwas langsamer angehen zu lassen. Sie 

träge 	 verabscheuen Hektik. Das träge Prinzip führt allerdings 

dazu, dass sie sich oft nicht aufraffen können, besonders 

zu sportlichen Aktivitäten.

stabil/	 sind in ihrer Meinung sehr stabil, gewissenhaft, oft un-

statisch/	 beweglich bis unflexibel. Für Neuerungen sind sie nicht 

unbeweglich 	 unbedingt zu haben. Sie sind dafür absolut zuverlässig.

schleimig	 neigen zu Erkrankungen mit Verschleimungen. Das 

schleimige Prinzip findet sich auch in Form der Gelenk-

schmierung bei den Gelenken, um reibungslose Bewegung 

zu ermöglichen.

fettig	 haben eher fettige Haut und oft dichtes Haupthaar.


