1  Einleitung

Die rémische Kaiserzeit ist fiir uns heute als ein politisches System interessant,
in dem die Mehrheit der Bevdlkerung, iiber verschiedene Wirren hinweg, letzt-
lich jahrhundertelang die Existenz eines Alleinherrschers als Notwendigkeit fiir
Sicherheit und Wohlstand erachtete. Angesichts dessen, dass man zuvor ebenso
jahrhundertelang teils storrisch bis ins Detail an einem System festgehalten
hatte, in dem deutlich breitere Kreise an der politischen Willensbildung beteiligt
waren, mag die Geschwindigkeit, mit der sich dieser Sinneswandel ab der zwei-
ten Hilfte des ersten Jahrhunderts v. Chr. vollzog, erstaunlich erscheinen. Eine
entscheidende Rolle spielte dabei, dass der Prinzeps von Beginn an nicht nur ge-
waltige 6konomische Ressourcen an sich zog, sondern auch die 6ffentliche Kom-
munikation und Bildsprache monopolisierte. Damit konnte er nicht nur beein-
flussen, was gesagt, sondern auch mit welchen Mitteln es in die Breite getragen
werden konnte.

Dieses Buch bewegt sich auf dem Feld der Herrschaftsreprisentation romi-
scher Kaiser. Es widmet sich der Frage, wie man die exzeptionelle Autoritdt des
Kaisers konzeptionalisierte und, gerade in der Phase, in der sie sich erst etab-
lierte, aus dem Zentrum der Macht akzeptabel vermittelte. In der frithen Kaiser-
zeit wurde die ,,abstrakt definierte Rolle des Kaisers mit ihren politischen, sozi-
alen und charismatischen Elementen“! dabei noch viel starker als in spiteren
Monarchien maRgeblich in einem stdndigen, wenn auch vornehmlich von oben
gesteuerten Diskurs zwischen dem Herrscher und anderen Akteuren ausgestal-
tet. Entscheidend ist die Annahme, dass die ideologische Reprisentation kaiser-
licher Macht dabei nicht etwa nur eine ,,Verschleierung der eigentlichen Ver-
hiltnisse war, sondern ein ebenso elementarer Bestandteil des Prinzipats wie
seine formalen Aspekte. Die Kaiserherrschaft als Institution ist gerade auch in
ihrer kontingenten, sich im ersten Jahrhundert erst etablierenden Form als ,,the
results of agents’ thoughts, words, and actions* zu begreifen.”

Kaiserherrschaft und Religion

Ein wichtiges Bindeglied zwischen Republik und monarchischer Kaiserherr-
schaft war die rémische Religion. Wahrend die politische Realitét groRem Wan-
del unterlag, zeigen sich auf religidser Ebene zunichst vor allem Kontinuitéten.

1 Zimmermann 2003, 317.

2 Schmidt 2008, 305, 314 mit dem fiir die Betrachtung des frithen Prinzipats passenden Kon-
zept eines , diskursiven Institutionalismus*®; siehe auch Schmidt 2010 und zur potenziell
fruchtbaren Verbindung von ,,ideas and historical institutionalism* Blyth/Helgadottir/
Kring 2016.

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



10 1 Einleitung

In der frithen Kaiserzeit, in der der Anschein einer Weiterfithrung der Republik
sensibel aufrechterhalten wurde, kam der Kohisionskraft gemeinsamer, alther-
gebrachter Rituale besondere Relevanz zu. Um den Staat und damit auch seinen
eigenen Status durch den Glauben an eine Schicksalsgemeinschaft der Rémer zu
stabilisieren, forderte der erste Prinzeps Augustus gezielt alte religidse Traditi-
onen und Priesterdmter.’ Mit der Wiedereinfiihrung des augurium salutis nahm
er die Deutungshoheit iiber den metaphysischen Zustand der res publica fiir sich
in Anspruch. Die groRe Bedeutung von Tradition und echter oder suggerierter
Kontinuitit fiir die Stabilit4t und Akzeptanz der Kaiserherrschaft ist schon lange
erkannt worden. Der Bezug zu Ritualtraditionen und Gottern half dabei, neue
Impulse und Entwicklungen, vor allem aber auch die autokratische Position des
Kaisers selbst in vertrauter Weise an die Gesellschaft riickzukoppeln.! Mit seiner
ehrwiirdigen Senioritdt und unhinterfragten Giiltigkeit hatte das rémische Kult-
wesen genau das, was dem noch jungen Prinzipat fehlte,

Die akribische Aufmerksamkeit und Ernsthaftigkeit, mit der sich die R6mer
hsheren Michten zuwandten, fiel schon antiken Beobachtern als auRergewshn-
lich ausgeprigt auf. Glaubensvorstellungen und Kulte der Antike sind Untersu-
chungsgegenstinde, die auf uns heute teils befremdlich wirken, aber gerade des-
halb besonders vielversprechend sind - denn wo Irritation ist, ist immer auch
eine Chance fiir Verstidndnis und Neukonzeptualisierung. Der Versuch, sich an-
tiken Glaubensvorstellungen anzunihern, l4uft jedoch stets Gefahr, entweder
allzu unkonkret zu bleiben oder das moderne Verstindnis von Religionsgemein-
schaften mit Konfessionen und Wahrheitsanspruch anachronistisch auf die an-
tiken Vorstellungen zu iibertragen. Im antiken Rom hat man sich die Frage da-
nach, ob etwas , religios“ sei oder nicht, nie so gestellt. Weniger Schwierigkeiten
als der Begriff ,,religios”, der im Grunde nur behelfsmiRig verwendet werden
kann, bereitet die Formulierung ,.kultisch”, welche den sichtbaren, praktizieren-
den Aspekt beschreibt. In Rom konnten auch ganz sachliche MaRnahmen konn-
ten als kultische Vorgidnge behandelt werden. Hinter einer stadtrémischen In-
schrift aus der Zeit Domitians, die zunichst die kaiserliche Sorge um die
Wiederherstellung eines Geliibdes zu dokumentieren scheint, verbirgt sich, rein
niichtern betrachtet, eine BrandschutzmaRBnahme: Der Kaiser bestitigte ein Ge-
liibde aus der Zeit Neros, nach dem eine markierte geweihte Fliche in der Stadt
nicht bebaut oder bewirtschaftet werden durfte. Gesichert wurde dies zusétzlich

3 Price 1996, 830 merkt richtig an, dass die Wiederherstellung alter Kulte ,,should not blind
us to the fact that ,restoration’ entailed a radical shift in focus*.

4 Die Strategie, neue Konzepte an bestehende Vorstellungen anzukniipfen, wie auch der
dahinterstehende mentale Prozess wurden und werden ausfiihrlich im Forschungspro-
gramm ,, Anchoring Innovation“ (OIKOS, National Research School in Classical Studies,
The Netherlands) thematisiert, siehe Sluiter 2017. ,,Anchoring* beschreibt dabei ein ge-
rade im rémischen Bereich und auf Miinzen zweifellos stindig sichtbares Diskursphéno-
men. Zu ,,Anchoring® im Kontext rémischer Kaiserherrschaft siehe insbesondere Hekster
2015 und 2017, 13-34.

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Einleitung 11

durch ein jahrliches, genauer spezifiziertes Opfer an den Volcanalien auf dem
vor Ort errichteten Altar.’ Ist diese Inschrift ein Hinweis auf Domitians religio-
sen Eifer? Oder belegt sie seine kluge Sorge fiir die pragmatischen Dinge? Die
richtige Antwort ist wohl: Es gab keinen Grund, beide Beweggriinde grundsitz-
lich voneinander zu unterscheiden. Auch wenn es einen pragmatischen Anlass
fiir das Geliibde gab, so sicherte doch erst der ritualisierte Rahmen Giiltigkeit
und Fortbestand der MaRnahme.

Fiir die R6merinnen und Rémer war es selbstverstiandlich, dass weltliche Er-
eignisse in religidsem Handeln resonieren mussten, aber auch umgekehrt. Den
vielbesprochenen Fokus der romischen Religion auf Orthopraxie, d. h. die formal
korrekte Ausfithrung der Kulte im Gegensatz zum Festhalten an einer bestimm-
ten Glaubensnorm, hat Ando (2008) durch die meines Erachtens wichtige Erkla-
rung erweitert, dass die romische Religion auf einer ,,empiricist epistemology*
basiere. Damit ist Wissen gemeint, das aus der Beobachtung des vermeintlich
géttlichen Wirkens in der Welt gewonnen wurde und auf dessen Grundlage reli-
gioses Handeln nach Bedarf angepasst werden konnte.® Dem Erstaunen tiber die
schnelle und weitgehend unproblematische Eingliederung des Kaisers in die ro-
mische Religion ldsst sich entgegenhalten, dass zwar Inhalte an neue politische
Gegebenheiten angepasst wurden, die Grundprinzipien religiosen Denkens sich
zum Beispiel durch die Verehrung neuer, kaiserlicher Gottheiten jedoch nicht
zwangsldufig verdnderten.” Auch der Kaiserkult selbst ist aus diesem Blickwinkel
primér weder Ausdruck von Schmeichelei, Manipulation oder gar Naivitit, son-
dern die logische Reaktion auf die beobachtbare Gestaltungsmacht des Kaisers
und das Bemiihen, mit ihr, genauso wie mit anderen entscheidenden Kriften, in
ein ritualisiertes, positives Verhiltnis zu treten. Die kaiserliche Autoritit fand
von Beginn an auf religiéser Ebene Widerhall und konnte auf dieser fiir eine
breite Masse auch anschlussfihiger als durch die einzelnen Amtsvollmachten
oder spezifischen Leistungen vermittelt werden.

Die Romerinnen und Rémer - zumindest diejenigen von ihnen, die sich mit
dieser Frage iiberhaupt schriftlich auseinandersetzten - definierten ihre Reli-
gion weniger tiber die diversen Gottheiten als tiber die Spezifika ihres Kultwe-
sens.? Individueller Glaube war als Kriterium fiir ein religidses Selbstverstindnis
in der griechisch-rémischen Antike von geringer Bedeutung und kann zudem
auch kaum rekonstruiert werden. Wenn ich von einer rémischen ,,Religion®
spreche, meine ich deshalb das sichtbare, innerhalb der rémischen Gesellschaft
verstdndliche Zeichensystem, das nach der vielgenutzten Definition von Geertz

5  CIL VI 30837 (= ILS 4914); mit einer anderen, m. E. zu stark programmatischen Deutung
Cline 2013, 223-224, 227, 242.

6  Ando 2008, xvii.

7 Wissowa 1902, 74 sah etwa die neuen kaiserlichen statt der bisherigen dlteren Gottheiten
in den 6ffentlichen vota als Zeichen dafiir, dass ,,das Band zwischen dem alten und dem
neuen Gottesdienste [...] zerrissen* sei.

8  Vgl. Gordon 1990b, 179-180.

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



12 1 Einleitung

,conceptions of a general order of existence* etablierte.” Auch wenn Gottheiten
in vielen religiésen Systemen vorkommen, sieht Geertz sie nicht als definieren-
den Aspekt einer Religion. Zu dem Zeichensystem, das fiir die Romer eine allge-
meine Seinsordnung beschrieb, gehdrten neben dem bereits erwihnten Kultwe-
sen mit gemeinsamen Priestern, Opfern, Tempeln, Feiertagen und Ritualen auch
mythologische Erzdhlungen und, trotz der groen Flexibilitit des rémischen
Gotterhimmels, durchaus auch einzelne zentrale Gottheiten selbst. Dariiber hin-
aus verfiigte man in Rom zumindest auch {iber eine gemeinsame Vorstellung da-
von, was eine Gottheit ausmachte und wie sie abgebildet werden konnte. So war
sich eine grole Menge weitgehend einig, dass der schwarze Stein, den der Kaiser
Elagabal im dritten Jahrhundert in Rom als Sonnengott etablieren wollte, jeden-
falls nicht so recht ins Konzept passte.

Mit Geertz ist Religion als Ersatzsystem zu betrachten, das dem Menschen
,,at the limits of his analytic capacities, at the limits of his powers of endurance,
and at the limits of his moral insight” ein Deutungsangebot schafft und so sein
Bediirfnis erfiillt, , that this elusiveness be accounted for*."* Die Verbindung zwi-
schen Religion und Machtpolitik ist bereits insofern interessant, als dass jedes
religiose System die Akzeptanz einer unangreifbaren, htheren Autoritit, seien
es Gotter oder traditionelle Erzahlmuster, voraussetzt. Der Anreiz fiir die Herr-
scher, sich religiser Symbolsprache zur Kommunikation ihrer Autoritit zu be-
dienen, ist dabei offensichtlich: Eine religigse Sichtweise zielt in der Regel nicht
darauf ab, bestehende Realitdten zu verdndern oder zu korrigieren, sondern, im
Gegenteil, einen Weg zu finden, diese zu akzeptieren und auf sie zu vertrauen."
Damit liefert Religion grundsitzlich genau das, was auch einem politischen Sys-
tem, insbesondere einem, das breite Massen von der Teilhabe ausschlieRt, Sta-
bilitat gibt.

In Rom war die Beziehung von realer und metaphysischer res publica wegen
der korrespondierenden Verbindung von Ritualausiibung und politischem Han-
deln bereits seit der frithen Republik besonders eng. Auch in der Kaiserzeit wird
keine Senatssitzung ohne vorherige Auspizien, kein Feldzug ohne vorherige Op-
fer abgelaufen sein. Als politische Zentralfigur war der Kaiser schon bald selbst-
verstdndlich in die Kulte eingebunden, die das 6ffentliche Leben in Rom struk-
turierten. Dies war kein Phianomen der Monarchie als solche, sondern eine
Anpassung an die bestehenden Erwartungshaltungen. Die Rolle des Kaisers im

9  Geertz 1966, 90.

10 Geertz 1966, 99-100, 108.

11 Geertz 1966, 109-110.

12 Vgl. Geertz 1966, 112.

13 Bellah 2011, xix geht davon aus, dass religidse Symbolsysteme im Zuge komplexerer So-
zialstrukturen zwangsldufig aufkamen, um bereits in den ersten autoritiren Herrschaften
,the increasing hierarchical division of social classes in terms of wealth and power" mit
Sinn zu hinterlegen.

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Einleitung 13

religidsen Leben der Hauptstadt haben Beard, North und Price (1998) treffend
als diffuse Omniprisenz beschrieben:

, The religious position of the Roman emperor was dominant within the city; his authority
was pervasive, but also strikingly diffuse. There was no one major ceremony, such as a
coronation or new year’s festival, at which the emperor himself was - as emperor - the
leading actor; not did any one religious ritual sum up his religious status and role. Rather,
arange of rituals developed which clearly associated the emperor with the gods or linked
him with religious institutions and ceremonies; in a variety of different ways he became
incorporated within the religious framework of the city [...].“"

Unsere Beflirchtung, die Andersartigkeit der antiken Gesellschaft und gerade
ihre so wenig greifbaren Glaubensvorstellungen nicht oder gar falsch zu verste-
hen, kann eine tiefergehende Untersuchung des Themas behindern. Dies gilt ins-
besondere fiir die oftmals als Ausweichmanéver gebrauchte Auffassung, dass Po-
litik und Religion in der romischen Antike grundsitzlich nicht hitten getrennt
werden kénnen. Gegen eine daraus folgende Uberbewertung des religiésen Rah-
mens flir Macht und Herrschaft in Rom sprach sich besonders deutlich Veyne
(2007) aus, der argumentierte, dass die ,,heidnischen Kaiser [...] als Stiitze ihrer
Herrschaft keine Religion* bendtigten.” Auch wenn die Notwendigkeit zur Legi-
timation an sich unter den einzelnen Kaisern ganz unterschiedlich gelagert sein
konnte, ist dennoch uniibersehbar, dass man zur Darstellung des kaiserlichen
Status immer wieder gezielt auch auf die Rolle des Prinzeps in den traditionellen
Kulten oder eine vermeintlich privilegierte Beziehung zu den Géttern zuriick-
griff. Wie ist dies nun zu bewerten?

Wie, wann und warum die Autoritit der romischen Kaiser im ersten Jahr-
hundert in das bestehende Zeichensystem der rémischen Religion eingeschrie-
ben wurde, habe ich in diesem Buch genauer untersucht. War der Riickgriff auf
alte religiése Traditionen auch dann noch von Bedeutung, als im Laufe des ers-
ten Jahrhunderts die Monarchie zur in der Sache schon bald kaum noch hinter-
fragten Normalitdt wurde und die Erinnerung an die Republik verblasste? Dabei
ldsst sich beobachten, wie fiir den rémischen Kaiser religigse Bilder und Denk-
muster weiterentwickelt - und neue Ideen iiber seine Machtposition so in ver-
meintlich alte Gewidnder gekleidet wurden. Die Analyse der kommunikativen
Funktion religidser Elemente im staatlichen Medium Miinze ermdglicht einen
systematischen Blick auf diese Fragen nach einerseits betonter Konformitit und
andererseits mit neuen Mitteln ausgedriickter Exzeptionalitit der rémischen
Kaiser. Fiir die Erforschung der rémischen Religion im ersten Jahrhundert wur-
den die Miinzen bisher nicht umfianglich ausgewertet. Dort, wo religidse Gesten
und Vorstellungen zur Vermittlung kaiserlicher Autoritdt eingesetzt wurden,

14 Beard/North/Price 1998, 206.
15 Veyne 2007, 137; siche auch Barceld 1996 fiir Uberlegungen weniger zur Repréisentation,
aber zu Alleinherrschaft, Religionspolitik und Monotheismus in der rémischen Kaiserzeit.

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



14 1 Einleitung

erlaubt uns das Material einen Einblick in die sonst schwer greifbare Wirkungs-
macht des antiken Glaubens und seinen potenziellen Einfluss auf die Machtpoli-

tik.

Zur Struktur dieses Buches

Vor der inhaltlichen Einordnung und Auswertung der Miinzbilder muss notwen-
digerweise methodische Transparenz iiber die spannende aber voraussetzungs-
reiche Arbeit mit dem numismatischen Material hergestellt werden. Dies erfolgt
auf den folgenden 35 Seiten. Dabei gilt es, neben dem schon besprochenen
Religionsbegriff zunichst auch noch weitere Fallstricke, etwa zum Konzept von
,Propaganda®“ und zur Arbeit mit Miinztypen, zu vermeiden. Am Ende dieses
einfithrenden Teils biete ich als Ausgangspunkt fiir die weiteren Untersuchun-
gen einen Uberblick tiber zunichst rein quantitative Entwicklungen in der Ver-
wendung religioser Themen fiir die numismatische Représentation der Kaiser
im Verlauf des ersten Jahrhunderts an. Die zwei groRen Kapitel im Hauptteil des
Buches zu Motiven des Kultwesens einerseits und Gotterabbildungen anderer-
seits lassen sich zwar auch unabhingig lesen, nehmen aber aufeinander Bezug.
Anhand von Motiven aus dem Kultwesen lédsst sich schwerpunktméiRig die Dar-
stellung der Konformitit kaiserlicher Autoritdt, anhand von Gétterabbildungen
hingegen die Betonung ihrer AuRergewdhnlichkeit aufzeigen. Eine klare Tren-
nung gibt es jedoch nicht - beide Aspekte finden sich stellenweise auch im je-
weils anderen Teil. Wer weniger Zeit hat oder auf der Suche nach meinen Ideen
zu bestimmten Motiven ist, kann Miinztypen und einzelne Kaiser aber auch tiber
den Index gezielt ansteuern.

Der Zugang tiber die Miinzen

Ob in Form von 6ffentlichen Opfern oder Priesterdmtern hoher Beamter - dass
religidse Elemente auf staatlicher Ebene einen prominenten Platz hatten, kén-
nen wir fiir die Antike bereits in den frithesten Texten greifen. Somit ist es kaum
verwunderlich, dass auch die frithesten romischen Miinzen, stark beeinflusst
von griechischen Vorbildern, Gétterbilder und religiose Symbole zeigen.' Bevor
die Michtigen der spiten Republik und dann die Kaiser den Avers der Miinzen
mit ihrem Bild versahen, traten den Romern auf ihrem Geld im Alltag bereits
zahlreiche Gotterkopfe entgegen. Der Grund dafiir muss nicht unbedingt in ei-
ner besonderen Frommigkeit der antiken Menschen liegen: Anhand der darge-
stellten Gottheiten kénnen durch kleine Bilder groRe Konzepte vermittelt wer-
den. Im Durchschnitt sind es von Augustus bis Trajan 72 % aller Miinztypen pro
Kaiser, die in irgendeiner Form religitse Motive zeigen.

16 Williams 2007, 143.

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Einleitung 15

Aufgrund der Kontinuitit religidser Traditionen und ihrer hohen Selbstver-
stindlich- und Alltéglichkeit sind die rémischen Vorstellungen zum Kultwesen
in den literarischen Quellen hingegen wenig sichtbar und werden kaum explizit
thematisiert. Aussagen iiber die Verdnderungen in der rémischen Religion tiber
eine lange Zeitspanne hinweg zu treffen, ist deshalb eine herausfordernde Auf-
gabe."” Epigrafische wie auch archiologische Quellen werfen zwar wichtige
Schlaglichter, sind jedoch in ihren Entstehungs-, Aufstellungs- und vor allem
auch Erhaltungskontexten meist zu heterogen, um vergleichende Aussagen in
groReren Zeitperioden treffen zu kénnen., Wihrend das detaillierte Relief der
Ara Pacis vielfach besprochen wurde, sind etwa von einem dhnlichen Altar aus
claudischer Zeit nur noch Fragmente erhalten.'® Epigrafische Quellen eignen
sich auch deshalb weniger gut fiir die skizzierte Fragestellung, da sie als Doku-
mente, die nur statisch an einem Ort einsehbar waren, ein im Vergleich zu Miin-
zen , less attractive medium for subtle though obvious changes in imagery* dar-
stellten. Hekster/Claes etal. (2014) konnten etwa anhand einer Fallstudie
zeigen, dass zu Beginn der Regierungszeit Neros eine Entscheidung gefillt
wurde, die elterlichen Vorfahren besonders zu betonen, diese Botschaft sich je-
doch in den Inschriften deutlich linger niederschlug, wihrend sie auf Miinzen
nach wenigen Jahren durch neue Motive (laut Hekster/Claes et al. regelrechte
,PR-Entscheidungen®) iiberschrieben wurde." Fest steht: Wihrend Inschriften
wegen ihres biirokratischen und dokumentarischen Charakters weniger Varianz
zeigen, wurde auf Miinzen deutlich schneller auf neue Gegebenheiten reagiert.

Dennoch sind es nicht so sehr die Unzuldnglichkeiten anderer Quellengat-
tungen, sondern vor allem die Vorteile des numismatischen Materials, die mei-
nen Fokus auf die Miinzen gelenkt haben. Miinzen bieten eine {iber das gesamte
Jahrhundert hinweg stabile und hohe Uberlieferungsdichte. In den Worten

17 Liebeschuetz 1979 hatte zwar den Anspruch ,,Continuity and Change*“ der rémischen Re-
ligion {iber mehrere Jahrhunderte hinweg zu beschreiben, blieb letztlich jedoch bei einer
exemplarischen Analyse einzelner antiker Stimmen aus der Literatur (Plinius, Tacitus,
Cassius Dio), deren Fokus zu unterschiedlich ist, um mehr als grobe Vermutungen tiber
ein allgemeines Bild zuzulassen. Fiir das, was wir aus vornehmlich literarischen Quellen
iiber die Rolle von Religion in der frithen Kaiserzeit wissen, siehe Price 1996. Neben dem
vielgelesenen Einfiihrungswerk von Riipke 2001, fast 100 Jahre nach Wissowas Handbuch
zu Religion und Kultus der Rémer (1902) erschienen, und seinem Buch zur ,,Geschichte
der antiken Religionen“ (2016), haben Mary Beard, John North und Simon Price 1998 eine
anschauliche und ausfiihrliche Gesamtschau der (stadt-)rémischen Religion samt zuge-
hérigem Quellenband vorgelegt. Fiir die Kaiserzeit hat insbesondere die Rolle des Prin-
zeps als Priester besondere Aufmerksamkeit erfahren, siche dazu vor allem Stepper 2003.
Steppers Beobachtungen kénnen durch eine griindlichere Bearbeitung des numismati-
schen Materials prézisiert und ergdnzt werden.

18 U. a. besprochen bei Scott Ryberg 1955, 66-75.

19 Hekster/Claes 2014, 18; zu den Chancen und insbesondere auch Einschrankungen bei der
Arbeit mit Inschriften als Quelle fiir die rémische Kaisergeschichte siehe auch Witschel
2011, 107-112.

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



16 1 Einleitung

Sutherlands (1951) sind sie ,,the most voluminous, the most constant, the most
official and the most accurate series of documents which has come down to us“.”
Um das Vertrauen in die Wahrung zu gewihrleisten, mussten Miinzen mit ihren
Stempeln staatliche Autoritdt und - im doppelten Sinne - gemeinsame Werte
ausdriicken. Sie befinden sich so an einer idealen Schnittstelle zwischen kaiser-
licher Autoritit und deren 6ffentlicher Wahrnehmung, Fiir die Erforschung ré-
mischer Religion sind Miinzbilder in ihrer Aussagekraft zwar auf die kaiserliche
Reprisentation begrenzt, fiir diese jedoch die authentischste und vollstindigste
Quelle mit einer iiber Jahrhunderte hinweg vergleichbaren internen Kommuni-
kationslogik.”"

Der auf den Miinzen als Kommunikationsmedium dokumentierte jahrhun-
dertelange Diskurs iiber kaiserliche Autoritdt l4sst uns diese als eine sich wan-
delnde und sowohl vom einzelnen Kaiser beeinflusste als auch tiber den einzel-
nen Amtsinhaber hinausgehende Institution begreifen.”” Die Arbeit mit diesem
Material kann somit auch die von Winterling (2011) geforderte Zusammenfiih-
rung von strukturgeschichtlicher und biografischer Herangehensweise an die
rémische Kaiserzeit samt Fokus auf die ,,aristokratische Kommunikation® beson-
ders gut leisten.”

Die politischen und gesellschaftlichen Verwerfungen des ersten Jahrhun-
derts vor und nach Chr. fithrten zu einer lebendigen, variantenreichen Miinzty-
pologie.* Dieses numismatische Material macht es méglich, anhand der Motiv-
schwerpunkte als auch der Verwendung und Entwicklung einzelner Motive

20 Sutherland 1951, 184.

21 Religiose Motive wie Opferszenen, in Reliefs besonders hiufig, spielen etwa eine groRere
Rolle, wenn es darum geht, den Kaiser und seine Leistungen von aufen zu ehren, als sie
es in der kaiserlichen Miinzpragung tun. Siehe Scott Ryberg 1955 mit einem Survey ent-
sprechender Abbildungen in der rémischen Kunst.

22 Nur aus dieser zweiten, suprapersonalen Blickweise l4sst sich z. B. die immer wieder Er-
staunen hervorrufende Tatsache sinnvoll betrachten, dass einige Kaiser auch Représen-
tationselemente in Ungnade gefallener Vorginger {ibernahmen. Viele, wenn auch langst
nicht alle Studien zum Prinzipat, insbesondere zu Représentationsstrategien, folgen zu-
mindest implizit einem dhnlichen Verstindnis - so etwa Ruff 2012, 14, die lieber von
,Herrschaftsdarstellung® statt ,,Selbstdarstellung* sprechen mdchte, da ,,Herrschaft ein
Verhiltnis, eine Beziehung thematisiert”, die dem ,,Charakter des Principats in der auf
dem Klientelwesen basierenden Gesellschaft am ehesten gerecht* wird. Downey 1975, 96
spricht von einer ,,official personality* des Prinzeps, die ,,some degree of continuity even
in the reigns of unworthy rulers* garantiert hitte.

23 Vgl. Winterling 2011, hier 10. Verwunderlich ist deshalb, dass in Winterlings Sammelband
zur Diskussion und Vorbereitung einer ,,neuen Romischen Kaisergeschichte* zwar die Ar-
beit mit Kaiserportrits, Inschriften und literarischen Quellen einzeln besprochen wird,
gerade die numismatische Uberlieferung aber keine separate Beriicksichtigung findet.

24 Vgl. u. a. Levick 1999, 46, im Vergleich zur weniger kreativen Miinzpragung schon des
zweiten Jahrhunderts zeige die Varianz dieser beiden Jahrhunderte ,,the pressures to
which the Roman value system was subjected.”

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Einleitung 17

zeitiibergreifende Feststellungen beziiglich der Gewichtung verschiedener As-
pekte im Diskurs tiber kaiserliche Autoritdt zu treffen.” Dabei gilt es einerseits
die ,,ideas that are the substantive content of discourse”, in unserem Fall die auf
den Miinzbildern zum Ausdruck gebrachten Ideen tiber die Kaiserautoritdt, zu
betrachten, aber auch ,the interactive processes involved in discourse”, das
heift die Art, Hiufigkeit und den Kontext, in dem diese Ideen platziert wurden.”®
Im Fall der Miinzbilder ldsst sich die dahinterstehende Idee zudem oft erst durch
grindliche Kontextualisierung zuverlissig rekonstruieren. Nicht jede Kommu-
nikationsstrategie war gleich erfolgreich und wihrend manche Motive nachge-
ahmt wurden und sich als fester Bestandteil in der Darstellung kaiserlicher
Macht etablierten, tauchen andere Gestaltungselemente nur sporadisch auf -
und dann wieder unter.

Fiir die Arbeit mit Miinzmotiven lassen sich die oben gestellten Fragen noch
wie folgt prézisieren: Welche religisen Aspekte wurden iiber die innerhalb
Roms dffentlich sichtbare Kultperformanz hinaus fiir geeignet befunden, kaiser-
liche Autoritit zu vermitteln und sein symbolisches Kapital zur Schau zu stellen?
Konnte sich ein Kaiser durch die Anspielung auf Religioses, das in Rom als selbst-
verstdndlicher Bestandteil auch von politischer Macht gelten muss, iiberhaupt
profilieren? Wenn ja - iiber welche Motive funktionierte eine solche Kommuni-
kation und in welchen Kontexten wurde dies eingesetzt? In einer derart selbst-
verstdndlich von gottlichen Zeichen durchwirkten Welt wie dem antiken Rom
ist die Mehrschichtigkeit der Bilder dabei grundsitzlich vorauszusetzen. Durch
eine Kontextualisierung der religidsen Motive kénnen ihre Interpretationsmog-
lichkeiten jedoch sinnvoll eingeengt und ihre Rolle im Spannungsfeld von Reli-
gion und kaiserlicher Autoritit rekonstruiert werden.

Als Grundlage meiner Arbeit dienen mehr als 7.400 Miinztypen der reichs-
rémischen Pragung von Augustus bis Trajan. Nicht untersucht habe ich die Ge-
staltung der Miinzen aus Stidten in den Provinzen, die zwar ergdnzende Infor-
mationen {iber die Rezeption der kaiserlichen Motive liefern kdnnten, iiber die
hier zunichst verfolgte Frage danach, wie man aus dem Zentrum der Macht her-
aus kaiserliche Autoritit kommuniziert wissen wollte, jedoch nichts verraten.

25 Mit der Frage nach der ,,gesellschaftlichen Akzentuierung® der Miinzpragung und der Be-
deutung verschiedener Statusgruppen fiir die rémischen Kaiser hat Lummel 1991, insb.
34-101, bereits eine Ubersicht iiber die offenkundig an Senat, Militér oder plebs gerichte-
ten Miinztypen des ersten Jahrhunderts zusammengestellt - leider ohne weiterfithrende
Schlussfolgerungen.

26 Schmidt 2008, 304-305: ,,Discourse, as defined herein, is stripped of postmodernist bag-
gage to serve as a more generic term that encompasses not only the substantive content
of ideas but also the interactive processes by which ideas are conveyed. Discourse is not
just ideas or text’ (what is said) but also context (where, when, how, and why it was said).
The term refers not only to structure (what is said, or where and how) but also to agency
(who said what to whom).*

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart



18 1 Einleitung

Medaillons, mit deren Hilfe Mittag (2014) etwa frische Einblicke in das Verhilt-
nis des Antoninus Pius zur Religion geben konnte, sind fiir das erste Jahrhundert
nicht in gréRerem Umfang erhalten und verwenden sogar Stempel der reguld-
ren Miinzprigung. Mittag hielt fest, dass die Medaillons, die der intimeren Kom-
munikation innerhalb eines engeren Kreises dienten, zahlreiche ungewthnliche
Gottheiten und mythische Szenen zeigten, die auf Miinzen nicht verwendet wur-
den. Im Fall des Antoninus Pius gibt es gute Griinde fiir die Annahme, dass die
Motive gar die sonst kaum zuginglichen, persénlichen Glaubensvorstellungen
des Kaisers spiegeln. Diese grofen Unterschiede in der Motivauswahl je nach
Kommunikationssituation stirken umgekehrt die Annahme, dass die fiir eine
breitere Offentlichkeit produzierten Miinzmotive hinsichtlich des Zusammen-
hangs von Religion und Kaiserautoritit sinnvoll ausgewertet werden kénnen. Im
Detail ldsst sich vielfach eine wohliiberlegte Motivkomposition erkennen, die
nicht durch Launen der Stempelschneider erkldrbar ist. Auch wenn die teilweise
subtilen Bedeutungselemente schon in der Antike sicherlich nicht von jedem
Geldempfinger verstanden worden sind, ist doch davon auszugehen, dass die
visuelle Sensibilitdt der antiken Romerinnen und Rémer diesbeziiglich deutlich

hoher war als im heutigen ,,age unattuned to symbolism*.”’

1.1 Methodisches Werkzeug bei der Arbeit mit und der
Interpretation von Miinzen

Aufgrund der Fiille des Materials, der guten Datierbarkeit und der hohen Au-
thentizitét als Primérquellen ist die Arbeit mit Miinzen ausgesprochen vielver-
sprechend. Was aber tun, wenn Miinzen nicht nur zur Illustration bestehender
Erkenntnisse dienen sollen, sondern selbst die zentrale Quelle sind? Im Zweifels-
fall stelle ich im Folgenden Thesen lieber zur Diskussion, als mdgliche interes-
sante Beobachtungen tibervorsichtig unter den Tisch fallen zu lassen. Auch da-
fiir gilt es aber, die Grenze zwischen einer ,, mutigen* und einer unfundierten
Argumentation nicht zu {iberschreiten.

In der althistorischen Arbeit mit numismatischen Quellen wurden in den
letzten Jahrzehnten durch die Digitalisierung groRer Bestinde gidnzlich neue
Moglichkeiten geschaffen. Das Potenzial des Miinzmaterials fir die historische
Arbeit tritt in vielen Detailstudien deutlich hervor - jedoch gelingt es vor allem

27  Grant 1950, 25. Fiir die Wahrnehmung der Miinzbilder und -legenden argumentiert gegen
dltere Skeptiker besonders engagiert bereits Ehrhardt 1984, hier 52: ,,we have irrefutable,
even if not literary, evidence that Romans of the highest classes did read and understand
the types of past coins, and did suppose that the primary recipients of the coins would do
the same*.

© 2022 W. Kohlhammer, Stuttgart





