
 

1 Einleitung 

Die römische Kaiserzeit ist für uns heute als ein politisches System interessant, 
in dem die Mehrheit der Bevölkerung, über verschiedene Wirren hinweg, letzt-
lich jahrhundertelang die Existenz eines Alleinherrschers als Notwendigkeit für 
Sicherheit und Wohlstand erachtete. Angesichts dessen, dass man zuvor ebenso 
jahrhundertelang teils störrisch bis ins Detail an einem System festgehalten 
hatte, in dem deutlich breitere Kreise an der politischen Willensbildung beteiligt 
waren, mag die Geschwindigkeit, mit der sich dieser Sinneswandel ab der zwei-
ten Hälfte des ersten Jahrhunderts v. Chr. vollzog, erstaunlich erscheinen. Eine 
entscheidende Rolle spielte dabei, dass der Prinzeps von Beginn an nicht nur ge-
waltige ökonomische Ressourcen an sich zog, sondern auch die öffentliche Kom-
munikation und Bildsprache monopolisierte. Damit konnte er nicht nur beein-
flussen, was gesagt, sondern auch mit welchen Mitteln es in die Breite getragen 
werden konnte. 

Dieses Buch bewegt sich auf dem Feld der Herrschaftsrepräsentation römi-
scher Kaiser. Es widmet sich der Frage, wie man die exzeptionelle Autorität des 
Kaisers konzeptionalisierte und, gerade in der Phase, in der sie sich erst etab-
lierte, aus dem Zentrum der Macht akzeptabel vermittelte. In der frühen Kaiser-
zeit wurde die „abstrakt definierte Rolle des Kaisers mit ihren politischen, sozi-
alen und charismatischen Elementen“1 dabei noch viel stärker als in späteren 
Monarchien maßgeblich in einem ständigen, wenn auch vornehmlich von oben 
gesteuerten Diskurs zwischen dem Herrscher und anderen Akteuren ausgestal-
tet. Entscheidend ist die Annahme, dass die ideologische Repräsentation kaiser-
licher Macht dabei nicht etwa nur eine „Verschleierung“ der eigentlichen Ver-
hältnisse war, sondern ein ebenso elementarer Bestandteil des Prinzipats wie 
seine formalen Aspekte. Die Kaiserherrschaft als Institution ist gerade auch in 
ihrer kontingenten, sich im ersten Jahrhundert erst etablierenden Form als „the 
results of agents’ thoughts, words, and actions“ zu begreifen.2  

Kaiserherrschaft und Religion 
Ein wichtiges Bindeglied zwischen Republik und monarchischer Kaiserherr-
schaft war die römische Religion. Während die politische Realität großem Wan-
del unterlag, zeigen sich auf religiöser Ebene zunächst vor allem Kontinuitäten. 

 
1  Zimmermann 2003, 317. 
2  Schmidt 2008, 305, 314 mit dem für die Betrachtung des frühen Prinzipats passenden Kon-

zept eines „diskursiven Institutionalismus“; siehe auch Schmidt 2010 und zur potenziell 
fruchtbaren Verbindung von „ideas and historical institutionalism“ Blyth/Helgadottir/
Kring 2016.  

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



10 1  Einleitung 

In der frühen Kaiserzeit, in der der Anschein einer Weiterführung der Republik 
sensibel aufrechterhalten wurde, kam der Kohäsionskraft gemeinsamer, alther-
gebrachter Rituale besondere Relevanz zu. Um den Staat und damit auch seinen 
eigenen Status durch den Glauben an eine Schicksalsgemeinschaft der Römer zu 
stabilisieren, förderte der erste Prinzeps Augustus gezielt alte religiöse Traditi-
onen und Priesterämter.3 Mit der Wiedereinführung des augurium salutis nahm 
er die Deutungshoheit über den metaphysischen Zustand der res publica für sich 
in Anspruch. Die große Bedeutung von Tradition und echter oder suggerierter 
Kontinuität für die Stabilität und Akzeptanz der Kaiserherrschaft ist schon lange 
erkannt worden. Der Bezug zu Ritualtraditionen und Göttern half dabei, neue 
Impulse und Entwicklungen, vor allem aber auch die autokratische Position des 
Kaisers selbst in vertrauter Weise an die Gesellschaft rückzukoppeln.4 Mit seiner 
ehrwürdigen Seniorität und unhinterfragten Gültigkeit hatte das römische Kult-
wesen genau das, was dem noch jungen Prinzipat fehlte.  

Die akribische Aufmerksamkeit und Ernsthaftigkeit, mit der sich die Römer 
höheren Mächten zuwandten, fiel schon antiken Beobachtern als außergewöhn-
lich ausgeprägt auf. Glaubensvorstellungen und Kulte der Antike sind Untersu-
chungsgegenstände, die auf uns heute teils befremdlich wirken, aber gerade des-
halb besonders vielversprechend sind – denn wo Irritation ist, ist immer auch 
eine Chance für Verständnis und Neukonzeptualisierung. Der Versuch, sich an-
tiken Glaubensvorstellungen anzunähern, läuft jedoch stets Gefahr, entweder 
allzu unkonkret zu bleiben oder das moderne Verständnis von Religionsgemein-
schaften mit Konfessionen und Wahrheitsanspruch anachronistisch auf die an-
tiken Vorstellungen zu übertragen. Im antiken Rom hat man sich die Frage da-
nach, ob etwas „religiös“ sei oder nicht, nie so gestellt. Weniger Schwierigkeiten 
als der Begriff „religiös“, der im Grunde nur behelfsmäßig verwendet werden 
kann, bereitet die Formulierung „kultisch“, welche den sichtbaren, praktizieren-
den Aspekt beschreibt. In Rom konnten auch ganz sachliche Maßnahmen konn-
ten als kultische Vorgänge behandelt werden. Hinter einer stadtrömischen In-
schrift aus der Zeit Domitians, die zunächst die kaiserliche Sorge um die 
Wiederherstellung eines Gelübdes zu dokumentieren scheint, verbirgt sich, rein 
nüchtern betrachtet, eine Brandschutzmaßnahme: Der Kaiser bestätigte ein Ge-
lübde aus der Zeit Neros, nach dem eine markierte geweihte Fläche in der Stadt 
nicht bebaut oder bewirtschaftet werden durfte. Gesichert wurde dies zusätzlich 

3  Price 1996, 830 merkt richtig an, dass die Wiederherstellung alter Kulte „should not blind 
us to the fact that ‚restoration‘ entailed a radical shift in focus“. 

4  Die Strategie, neue Konzepte an bestehende Vorstellungen anzuknüpfen, wie auch der 
dahinterstehende mentale Prozess wurden und werden ausführlich im Forschungspro-
gramm „Anchoring Innovation“ (OIKOS, National Research School in Classical Studies, 
The Netherlands) thematisiert, siehe Sluiter 2017. „Anchoring“ beschreibt dabei ein ge-
rade im römischen Bereich und auf Münzen zweifellos ständig sichtbares Diskursphäno-
men. Zu „Anchoring“ im Kontext römischer Kaiserherrschaft siehe insbesondere Hekster 
2015 und 2017, 13–34. 

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1 Einleitung 11 

durch ein jährliches, genauer spezifiziertes Opfer an den Volcanalien auf dem 
vor Ort errichteten Altar.5 Ist diese Inschrift ein Hinweis auf Domitians religiö-
sen Eifer? Oder belegt sie seine kluge Sorge für die pragmatischen Dinge? Die 
richtige Antwort ist wohl: Es gab keinen Grund, beide Beweggründe grundsätz-
lich voneinander zu unterscheiden. Auch wenn es einen pragmatischen Anlass 
für das Gelübde gab, so sicherte doch erst der ritualisierte Rahmen Gültigkeit 
und Fortbestand der Maßnahme.  

Für die Römerinnen und Römer war es selbstverständlich, dass weltliche Er-
eignisse in religiösem Handeln resonieren mussten, aber auch umgekehrt. Den 
vielbesprochenen Fokus der römischen Religion auf Orthopraxie, d. h. die formal 
korrekte Ausführung der Kulte im Gegensatz zum Festhalten an einer bestimm-
ten Glaubensnorm, hat Ando (2008) durch die meines Erachtens wichtige Erklä-
rung erweitert, dass die römische Religion auf einer „empiricist epistemology“ 
basiere. Damit ist Wissen gemeint, das aus der Beobachtung des vermeintlich 
göttlichen Wirkens in der Welt gewonnen wurde und auf dessen Grundlage reli-
giöses Handeln nach Bedarf angepasst werden konnte.6 Dem Erstaunen über die 
schnelle und weitgehend unproblematische Eingliederung des Kaisers in die rö-
mische Religion lässt sich entgegenhalten, dass zwar Inhalte an neue politische 
Gegebenheiten angepasst wurden, die Grundprinzipien religiösen Denkens sich 
zum Beispiel durch die Verehrung neuer, kaiserlicher Gottheiten jedoch nicht 
zwangsläufig veränderten.7 Auch der Kaiserkult selbst ist aus diesem Blickwinkel 
primär weder Ausdruck von Schmeichelei, Manipulation oder gar Naivität, son-
dern die logische Reaktion auf die beobachtbare Gestaltungsmacht des Kaisers 
und das Bemühen, mit ihr, genauso wie mit anderen entscheidenden Kräften, in 
ein ritualisiertes, positives Verhältnis zu treten. Die kaiserliche Autorität fand 
von Beginn an auf religiöser Ebene Widerhall und konnte auf dieser für eine 
breite Masse auch anschlussfähiger als durch die einzelnen Amtsvollmachten 
oder spezifischen Leistungen vermittelt werden. 

Die Römerinnen und Römer – zumindest diejenigen von ihnen, die sich mit 
dieser Frage überhaupt schriftlich auseinandersetzten – definierten ihre Reli-
gion weniger über die diversen Gottheiten als über die Spezifika ihres Kultwe-
sens.8 Individueller Glaube war als Kriterium für ein religiöses Selbstverständnis 
in der griechisch-römischen Antike von geringer Bedeutung und kann zudem 
auch kaum rekonstruiert werden. Wenn ich von einer römischen „Religion“ 
spreche, meine ich deshalb das sichtbare, innerhalb der römischen Gesellschaft 
verständliche Zeichensystem, das nach der vielgenutzten Definition von Geertz 

5  CIL VI 30837 (= ILS 4914); mit einer anderen, m. E. zu stark programmatischen Deutung 
Cline 2013, 223–224, 227, 242. 

6  Ando 2008, xvii. 
7  Wissowa 1902, 74 sah etwa die neuen kaiserlichen statt der bisherigen älteren Gottheiten 

in den öffentlichen vota als Zeichen dafür, dass „das Band zwischen dem alten und dem 
neuen Gottesdienste […] zerrissen“ sei. 

8  Vgl. Gordon 1990b, 179–180. 

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



12 1  Einleitung 

„conceptions of a general order of existence“ etablierte.9 Auch wenn Gottheiten 
in vielen religiösen Systemen vorkommen, sieht Geertz sie nicht als definieren-
den Aspekt einer Religion. Zu dem Zeichensystem, das für die Römer eine allge-
meine Seinsordnung beschrieb, gehörten neben dem bereits erwähnten Kultwe-
sen mit gemeinsamen Priestern, Opfern, Tempeln, Feiertagen und Ritualen auch 
mythologische Erzählungen und, trotz der großen Flexibilität des römischen 
Götterhimmels, durchaus auch einzelne zentrale Gottheiten selbst. Darüber hin-
aus verfügte man in Rom zumindest auch über eine gemeinsame Vorstellung da-
von, was eine Gottheit ausmachte und wie sie abgebildet werden konnte. So war 
sich eine große Menge weitgehend einig, dass der schwarze Stein, den der Kaiser 
Elagabal im dritten Jahrhundert in Rom als Sonnengott etablieren wollte, jeden-
falls nicht so recht ins Konzept passte.  

Mit Geertz ist Religion als Ersatzsystem zu betrachten, das dem Menschen 
„at the limits of his analytic capacities, at the limits of his powers of endurance, 
and at the limits of his moral insight“ ein Deutungsangebot schafft und so sein 
Bedürfnis erfüllt, „that this elusiveness be accounted for“.10 Die Verbindung zwi-
schen Religion und Machtpolitik ist bereits insofern interessant, als dass jedes 
religiöse System die Akzeptanz einer unangreifbaren, höheren Autorität, seien 
es Götter oder traditionelle Erzählmuster, voraussetzt.11 Der Anreiz für die Herr-
scher, sich religiöser Symbolsprache zur Kommunikation ihrer Autorität zu be-
dienen, ist dabei offensichtlich: Eine religiöse Sichtweise zielt in der Regel nicht 
darauf ab, bestehende Realitäten zu verändern oder zu korrigieren, sondern, im 
Gegenteil, einen Weg zu finden, diese zu akzeptieren und auf sie zu vertrauen.12 
Damit liefert Religion grundsätzlich genau das, was auch einem politischen Sys-
tem, insbesondere einem, das breite Massen von der Teilhabe ausschließt, Sta-
bilität gibt.13 

In Rom war die Beziehung von realer und metaphysischer res publica wegen 
der korrespondierenden Verbindung von Ritualausübung und politischem Han-
deln bereits seit der frühen Republik besonders eng. Auch in der Kaiserzeit wird 
keine Senatssitzung ohne vorherige Auspizien, kein Feldzug ohne vorherige Op-
fer abgelaufen sein. Als politische Zentralfigur war der Kaiser schon bald selbst-
verständlich in die Kulte eingebunden, die das öffentliche Leben in Rom struk-
turierten. Dies war kein Phänomen der Monarchie als solche, sondern eine 
Anpassung an die bestehenden Erwartungshaltungen. Die Rolle des Kaisers im 

9  Geertz 1966, 90. 
10  Geertz 1966, 99–100, 108. 
11  Geertz 1966, 109–110. 
12  Vgl. Geertz 1966, 112. 
13  Bellah 2011, xix geht davon aus, dass religiöse Symbolsysteme im Zuge komplexerer So-

zialstrukturen zwangsläufig aufkamen, um bereits in den ersten autoritären Herrschaften 
„the increasing hierarchical division of social classes in terms of wealth and power“ mit 
Sinn zu hinterlegen. 

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1 Einleitung 13 

religiösen Leben der Hauptstadt haben Beard, North und Price (1998) treffend 
als diffuse Omnipräsenz beschrieben:  

„The religious position of the Roman emperor was dominant within the city; his authority 
was pervasive, but also strikingly diffuse. There was no one major ceremony, such as a 
coronation or new year’s festival, at which the emperor himself was – as emperor – the 
leading actor; not did any one religious ritual sum up his religious status and role. Rather, 
a range of rituals developed which clearly associated the emperor with the gods or linked 
him with religious institutions and ceremonies; in a variety of different ways he became 
incorporated within the religious framework of the city […].“14 

Unsere Befürchtung, die Andersartigkeit der antiken Gesellschaft und gerade 
ihre so wenig greifbaren Glaubensvorstellungen nicht oder gar falsch zu verste-
hen, kann eine tiefergehende Untersuchung des Themas behindern. Dies gilt ins-
besondere für die oftmals als Ausweichmanöver gebrauchte Auffassung, dass Po-
litik und Religion in der römischen Antike grundsätzlich nicht hätten getrennt 
werden können. Gegen eine daraus folgende Überbewertung des religiösen Rah-
mens für Macht und Herrschaft in Rom sprach sich besonders deutlich Veyne 
(2007) aus, der argumentierte, dass die „heidnischen Kaiser […] als Stütze ihrer 
Herrschaft keine Religion“ benötigten.15 Auch wenn die Notwendigkeit zur Legi-
timation an sich unter den einzelnen Kaisern ganz unterschiedlich gelagert sein 
konnte, ist dennoch unübersehbar, dass man zur Darstellung des kaiserlichen 
Status immer wieder gezielt auch auf die Rolle des Prinzeps in den traditionellen 
Kulten oder eine vermeintlich privilegierte Beziehung zu den Göttern zurück-
griff. Wie ist dies nun zu bewerten? 

Wie, wann und warum die Autorität der römischen Kaiser im ersten Jahr-
hundert in das bestehende Zeichensystem der römischen Religion eingeschrie-
ben wurde, habe ich in diesem Buch genauer untersucht. War der Rückgriff auf 
alte religiöse Traditionen auch dann noch von Bedeutung, als im Laufe des ers-
ten Jahrhunderts die Monarchie zur in der Sache schon bald kaum noch hinter-
fragten Normalität wurde und die Erinnerung an die Republik verblasste? Dabei 
lässt sich beobachten, wie für den römischen Kaiser religiöse Bilder und Denk-
muster weiterentwickelt – und neue Ideen über seine Machtposition so in ver-
meintlich alte Gewänder gekleidet wurden. Die Analyse der kommunikativen 
Funktion religiöser Elemente im staatlichen Medium Münze ermöglicht einen 
systematischen Blick auf diese Fragen nach einerseits betonter Konformität und 
andererseits mit neuen Mitteln ausgedrückter Exzeptionalität der römischen 
Kaiser. Für die Erforschung der römischen Religion im ersten Jahrhundert wur-
den die Münzen bisher nicht umfänglich ausgewertet. Dort, wo religiöse Gesten 
und Vorstellungen zur Vermittlung kaiserlicher Autorität eingesetzt wurden, 

14  Beard/North/Price 1998, 206. 
15  Veyne 2007, 137; siehe auch Barceló 1996 für Überlegungen weniger zur Repräsentation, 

aber zu Alleinherrschaft, Religionspolitik und Monotheismus in der römischen Kaiserzeit. 

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



14 1  Einleitung 

erlaubt uns das Material einen Einblick in die sonst schwer greifbare Wirkungs-
macht des antiken Glaubens und seinen potenziellen Einfluss auf die Machtpoli-
tik.  

Zur Struktur dieses Buches 
Vor der inhaltlichen Einordnung und Auswertung der Münzbilder muss notwen-
digerweise methodische Transparenz über die spannende aber voraussetzungs-
reiche Arbeit mit dem numismatischen Material hergestellt werden. Dies erfolgt 
auf den folgenden 35 Seiten. Dabei gilt es, neben dem schon besprochenen 
Religionsbegriff zunächst auch noch weitere Fallstricke, etwa zum Konzept von 
„Propaganda“ und zur Arbeit mit Münztypen, zu vermeiden. Am Ende dieses 
einführenden Teils biete ich als Ausgangspunkt für die weiteren Untersuchun-
gen einen Überblick über zunächst rein quantitative Entwicklungen in der Ver-
wendung religiöser Themen für die numismatische Repräsentation der Kaiser 
im Verlauf des ersten Jahrhunderts an. Die zwei großen Kapitel im Hauptteil des 
Buches zu Motiven des Kultwesens einerseits und Götterabbildungen anderer-
seits lassen sich zwar auch unabhängig lesen, nehmen aber aufeinander Bezug. 
Anhand von Motiven aus dem Kultwesen lässt sich schwerpunktmäßig die Dar-
stellung der Konformität kaiserlicher Autorität, anhand von Götterabbildungen 
hingegen die Betonung ihrer Außergewöhnlichkeit aufzeigen. Eine klare Tren-
nung gibt es jedoch nicht – beide Aspekte finden sich stellenweise auch im je-
weils anderen Teil. Wer weniger Zeit hat oder auf der Suche nach meinen Ideen 
zu bestimmten Motiven ist, kann Münztypen und einzelne Kaiser aber auch über 
den Index gezielt ansteuern. 

Der Zugang über die Münzen 
Ob in Form von öffentlichen Opfern oder Priesterämtern hoher Beamter – dass 
religiöse Elemente auf staatlicher Ebene einen prominenten Platz hatten, kön-
nen wir für die Antike bereits in den frühesten Texten greifen. Somit ist es kaum 
verwunderlich, dass auch die frühesten römischen Münzen, stark beeinflusst 
von griechischen Vorbildern, Götterbilder und religiöse Symbole zeigen.16 Bevor 
die Mächtigen der späten Republik und dann die Kaiser den Avers der Münzen 
mit ihrem Bild versahen, traten den Römern auf ihrem Geld im Alltag bereits 
zahlreiche Götterköpfe entgegen. Der Grund dafür muss nicht unbedingt in ei-
ner besonderen Frömmigkeit der antiken Menschen liegen: Anhand der darge-
stellten Gottheiten können durch kleine Bilder große Konzepte vermittelt wer-
den. Im Durchschnitt sind es von Augustus bis Trajan 72 % aller Münztypen pro 
Kaiser, die in irgendeiner Form religiöse Motive zeigen.  

16  Williams 2007, 143. 

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1 Einleitung 15

Aufgrund der Kontinuität religiöser Traditionen und ihrer hohen Selbstver-
ständlich- und Alltäglichkeit sind die römischen Vorstellungen zum Kultwesen 
in den literarischen Quellen hingegen wenig sichtbar und werden kaum explizit 
thematisiert. Aussagen über die Veränderungen in der römischen Religion über 
eine lange Zeitspanne hinweg zu treffen, ist deshalb eine herausfordernde Auf-
gabe.17 Epigrafische wie auch archäologische Quellen werfen zwar wichtige 
Schlaglichter, sind jedoch in ihren Entstehungs-, Aufstellungs- und vor allem 
auch Erhaltungskontexten meist zu heterogen, um vergleichende Aussagen in 
größeren Zeitperioden treffen zu können. Während das detaillierte Relief der 
Ara Pacis vielfach besprochen wurde, sind etwa von einem ähnlichen Altar aus 
claudischer Zeit nur noch Fragmente erhalten.18 Epigrafische Quellen eignen 
sich auch deshalb weniger gut für die skizzierte Fragestellung, da sie als Doku-
mente, die nur statisch an einem Ort einsehbar waren, ein im Vergleich zu Mün-
zen „less attractive medium for subtle though obvious changes in imagery“ dar-
stellten. Hekster/Claes et al. (2014) konnten etwa anhand einer Fallstudie 
zeigen, dass zu Beginn der Regierungszeit Neros eine Entscheidung gefällt 
wurde, die elterlichen Vorfahren besonders zu betonen, diese Botschaft sich je-
doch in den Inschriften deutlich länger niederschlug, während sie auf Münzen 
nach wenigen Jahren durch neue Motive (laut Hekster/Claes et al. regelrechte 
„PR-Entscheidungen“) überschrieben wurde.19 Fest steht: Während Inschriften 
wegen ihres bürokratischen und dokumentarischen Charakters weniger Varianz 
zeigen, wurde auf Münzen deutlich schneller auf neue Gegebenheiten reagiert. 

Dennoch sind es nicht so sehr die Unzulänglichkeiten anderer Quellengat-
tungen, sondern vor allem die Vorteile des numismatischen Materials, die mei-
nen Fokus auf die Münzen gelenkt haben. Münzen bieten eine über das gesamte 
Jahrhundert hinweg stabile und hohe Überlieferungsdichte. In den Worten 

17  Liebeschuetz 1979 hatte zwar den Anspruch „Continuity and Change“ der römischen Re-
ligion über mehrere Jahrhunderte hinweg zu beschreiben, blieb letztlich jedoch bei einer 
exemplarischen Analyse einzelner antiker Stimmen aus der Literatur (Plinius, Tacitus, 
Cassius Dio), deren Fokus zu unterschiedlich ist, um mehr als grobe Vermutungen über 
ein allgemeines Bild zuzulassen. Für das, was wir aus vornehmlich literarischen Quellen 
über die Rolle von Religion in der frühen Kaiserzeit wissen, siehe Price 1996. Neben dem 
vielgelesenen Einführungswerk von Rüpke 2001, fast 100 Jahre nach Wissowas Handbuch 
zu Religion und Kultus der Römer (1902) erschienen, und seinem Buch zur „Geschichte 
der antiken Religionen“ (2016), haben Mary Beard, John North und Simon Price 1998 eine 
anschauliche und ausführliche Gesamtschau der (stadt-)römischen Religion samt zuge-
hörigem Quellenband vorgelegt. Für die Kaiserzeit hat insbesondere die Rolle des Prin-
zeps als Priester besondere Aufmerksamkeit erfahren, siehe dazu vor allem Stepper 2003. 
Steppers Beobachtungen können durch eine gründlichere Bearbeitung des numismati-
schen Materials präzisiert und ergänzt werden. 

18  U. a. besprochen bei Scott Ryberg 1955, 66–75. 
19  Hekster/Claes 2014, 18; zu den Chancen und insbesondere auch Einschränkungen bei der 

Arbeit mit Inschriften als Quelle für die römische Kaisergeschichte siehe auch Witschel 
2011, 107–112. 

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



16 1  Einleitung 

Sutherlands (1951) sind sie „the most voluminous, the most constant, the most 
official and the most accurate series of documents which has come down to us“.20 
Um das Vertrauen in die Währung zu gewährleisten, mussten Münzen mit ihren 
Stempeln staatliche Autorität und – im doppelten Sinne – gemeinsame Werte 
ausdrücken. Sie befinden sich so an einer idealen Schnittstelle zwischen kaiser-
licher Autorität und deren öffentlicher Wahrnehmung. Für die Erforschung rö-
mischer Religion sind Münzbilder in ihrer Aussagekraft zwar auf die kaiserliche 
Repräsentation begrenzt, für diese jedoch die authentischste und vollständigste 
Quelle mit einer über Jahrhunderte hinweg vergleichbaren internen Kommuni-
kationslogik.21 

Der auf den Münzen als Kommunikationsmedium dokumentierte jahrhun-
dertelange Diskurs über kaiserliche Autorität lässt uns diese als eine sich wan-
delnde und sowohl vom einzelnen Kaiser beeinflusste als auch über den einzel-
nen Amtsinhaber hinausgehende Institution begreifen.22 Die Arbeit mit diesem 
Material kann somit auch die von Winterling (2011) geforderte Zusammenfüh-
rung von strukturgeschichtlicher und biografischer Herangehensweise an die 
römische Kaiserzeit samt Fokus auf die „aristokratische Kommunikation“ beson-
ders gut leisten.23 

Die politischen und gesellschaftlichen Verwerfungen des ersten Jahrhun-
derts vor und nach Chr. führten zu einer lebendigen, variantenreichen Münzty-
pologie.24 Dieses numismatische Material macht es möglich, anhand der Motiv-
schwerpunkte als auch der Verwendung und Entwicklung einzelner Motive 

20  Sutherland 1951, 184. 
21  Religiöse Motive wie Opferszenen, in Reliefs besonders häufig, spielen etwa eine größere 

Rolle, wenn es darum geht, den Kaiser und seine Leistungen von außen zu ehren, als sie 
es in der kaiserlichen Münzprägung tun. Siehe Scott Ryberg 1955 mit einem Survey ent-
sprechender Abbildungen in der römischen Kunst. 

22  Nur aus dieser zweiten, suprapersonalen Blickweise lässt sich z. B. die immer wieder Er-
staunen hervorrufende Tatsache sinnvoll betrachten, dass einige Kaiser auch Repräsen-
tationselemente in Ungnade gefallener Vorgänger übernahmen. Viele, wenn auch längst 
nicht alle Studien zum Prinzipat, insbesondere zu Repräsentationsstrategien, folgen zu-
mindest implizit einem ähnlichen Verständnis – so etwa Ruff 2012, 14, die lieber von 
„Herrschaftsdarstellung“ statt „Selbstdarstellung“ sprechen möchte, da „Herrschaft ein 
Verhältnis, eine Beziehung thematisiert“, die dem „Charakter des Principats in der auf 
dem Klientelwesen basierenden Gesellschaft am ehesten gerecht“ wird. Downey 1975, 96 
spricht von einer „official personality“ des Prinzeps, die „some degree of continuity even 
in the reigns of unworthy rulers“ garantiert hätte. 

23  Vgl. Winterling 2011, hier 10. Verwunderlich ist deshalb, dass in Winterlings Sammelband 
zur Diskussion und Vorbereitung einer „neuen Römischen Kaisergeschichte“ zwar die Ar-
beit mit Kaiserporträts, Inschriften und literarischen Quellen einzeln besprochen wird, 
gerade die numismatische Überlieferung aber keine separate Berücksichtigung findet. 

24  Vgl. u. a. Levick 1999, 46, im Vergleich zur weniger kreativen Münzprägung schon des 
zweiten Jahrhunderts zeige die Varianz dieser beiden Jahrhunderte „the pressures to 
which the Roman value system was subjected.“ 

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1  Einleitung 17 

zeitübergreifende Feststellungen bezüglich der Gewichtung verschiedener As-
pekte im Diskurs über kaiserliche Autorität zu treffen.25 Dabei gilt es einerseits 
die „ideas that are the substantive content of discourse“, in unserem Fall die auf 
den Münzbildern zum Ausdruck gebrachten Ideen über die Kaiserautorität, zu 
betrachten, aber auch „the interactive processes involved in discourse“, das 
heißt die Art, Häufigkeit und den Kontext, in dem diese Ideen platziert wurden.26 
Im Fall der Münzbilder lässt sich die dahinterstehende Idee zudem oft erst durch 
gründliche Kontextualisierung zuverlässig rekonstruieren. Nicht jede Kommu-
nikationsstrategie war gleich erfolgreich und während manche Motive nachge-
ahmt wurden und sich als fester Bestandteil in der Darstellung kaiserlicher 
Macht etablierten, tauchen andere Gestaltungselemente nur sporadisch auf – 
und dann wieder unter.  

Für die Arbeit mit Münzmotiven lassen sich die oben gestellten Fragen noch 
wie folgt präzisieren: Welche religiösen Aspekte wurden über die innerhalb 
Roms öffentlich sichtbare Kultperformanz hinaus für geeignet befunden, kaiser-
liche Autorität zu vermitteln und sein symbolisches Kapital zur Schau zu stellen? 
Konnte sich ein Kaiser durch die Anspielung auf Religiöses, das in Rom als selbst-
verständlicher Bestandteil auch von politischer Macht gelten muss, überhaupt 
profilieren? Wenn ja – über welche Motive funktionierte eine solche Kommuni-
kation und in welchen Kontexten wurde dies eingesetzt? In einer derart selbst-
verständlich von göttlichen Zeichen durchwirkten Welt wie dem antiken Rom 
ist die Mehrschichtigkeit der Bilder dabei grundsätzlich vorauszusetzen. Durch 
eine Kontextualisierung der religiösen Motive können ihre Interpretationsmög-
lichkeiten jedoch sinnvoll eingeengt und ihre Rolle im Spannungsfeld von Reli-
gion und kaiserlicher Autorität rekonstruiert werden.  

Als Grundlage meiner Arbeit dienen mehr als 7.400 Münztypen der reichs-
römischen Prägung von Augustus bis Trajan. Nicht untersucht habe ich die Ge-
staltung der Münzen aus Städten in den Provinzen, die zwar ergänzende Infor-
mationen über die Rezeption der kaiserlichen Motive liefern könnten, über die 
hier zunächst verfolgte Frage danach, wie man aus dem Zentrum der Macht her-
aus kaiserliche Autorität kommuniziert wissen wollte, jedoch nichts verraten. 

 
25  Mit der Frage nach der „gesellschaftlichen Akzentuierung“ der Münzprägung und der Be-

deutung verschiedener Statusgruppen für die römischen Kaiser hat Lummel 1991, insb. 
34–101, bereits eine Übersicht über die offenkundig an Senat, Militär oder plebs gerichte-
ten Münztypen des ersten Jahrhunderts zusammengestellt – leider ohne weiterführende 
Schlussfolgerungen. 

26  Schmidt 2008, 304–305: „Discourse, as defined herein, is stripped of postmodernist bag-
gage to serve as a more generic term that encompasses not only the substantive content 
of ideas but also the interactive processes by which ideas are conveyed. Discourse is not 
just ideas or ‚text‘ (what is said) but also context (where, when, how, and why it was said). 
The term refers not only to structure (what is said, or where and how) but also to agency 
(who said what to whom).“ 

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



18 1  Einleitung 

Medaillons, mit deren Hilfe Mittag (2014) etwa frische Einblicke in das Verhält-
nis des Antoninus Pius zur Religion geben konnte, sind für das erste Jahrhundert 
nicht in größerem Umfang erhalten und verwenden sogar Stempel der regulä-
ren Münzprägung. Mittag hielt fest, dass die Medaillons, die der intimeren Kom-
munikation innerhalb eines engeren Kreises dienten, zahlreiche ungewöhnliche 
Gottheiten und mythische Szenen zeigten, die auf Münzen nicht verwendet wur-
den. Im Fall des Antoninus Pius gibt es gute Gründe für die Annahme, dass die 
Motive gar die sonst kaum zugänglichen, persönlichen Glaubensvorstellungen 
des Kaisers spiegeln. Diese großen Unterschiede in der Motivauswahl je nach 
Kommunikationssituation stärken umgekehrt die Annahme, dass die für eine 
breitere Öffentlichkeit produzierten Münzmotive hinsichtlich des Zusammen-
hangs von Religion und Kaiserautorität sinnvoll ausgewertet werden können. Im 
Detail lässt sich vielfach eine wohlüberlegte Motivkomposition erkennen, die 
nicht durch Launen der Stempelschneider erklärbar ist. Auch wenn die teilweise 
subtilen Bedeutungselemente schon in der Antike sicherlich nicht von jedem 
Geldempfänger verstanden worden sind, ist doch davon auszugehen, dass die 
visuelle Sensibilität der antiken Römerinnen und Römer diesbezüglich deutlich 
höher war als im heutigen „age unattuned to symbolism“.27 

1.1 Methodisches Werkzeug bei der Arbeit mit und der 
Interpretation von Münzen 

Aufgrund der Fülle des Materials, der guten Datierbarkeit und der hohen Au-
thentizität als Primärquellen ist die Arbeit mit Münzen ausgesprochen vielver-
sprechend. Was aber tun, wenn Münzen nicht nur zur Illustration bestehender 
Erkenntnisse dienen sollen, sondern selbst die zentrale Quelle sind? Im Zweifels-
fall stelle ich im Folgenden Thesen lieber zur Diskussion, als mögliche interes-
sante Beobachtungen übervorsichtig unter den Tisch fallen zu lassen. Auch da-
für gilt es aber, die Grenze zwischen einer „mutigen“ und einer unfundierten 
Argumentation nicht zu überschreiten.  

In der althistorischen Arbeit mit numismatischen Quellen wurden in den 
letzten Jahrzehnten durch die Digitalisierung großer Bestände gänzlich neue 
Möglichkeiten geschaffen. Das Potenzial des Münzmaterials für die historische 
Arbeit tritt in vielen Detailstudien deutlich hervor – jedoch gelingt es vor allem 

27  Grant 1950, 25. Für die Wahrnehmung der Münzbilder und -legenden argumentiert gegen 
ältere Skeptiker besonders engagiert bereits Ehrhardt 1984, hier 52: „we have irrefutable, 
even if not literary, evidence that Romans of the highest classes did read and understand 
the types of past coins, and did suppose that the primary recipients of the coins would do 
the same“. 

©
 2

02
2 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




