
Studien zur spätägyptischen Religion

Herausgegeben von Christian Leitz

Band 37

2022 

Harrassowitz Verlag · Wiesbaden



2022 

Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

Daniela Mendel

Die Geographie des Himmels
Eine Untersuchung zu den Deckendekorationen  

in ägyptischen Tempeln der griechisch-römischen Zeit  
und zeitgleichen Darstellungen auf Särgen  

und in Gräbern



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über https://dnb.de abrufbar.

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek 
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche 
Nationalbibliografie; detailed bibliographic data are available on the internet 
at https://dnb.de. 

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter 
http://www.harrassowitz-verlag.de
© Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2022
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt.
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne  
Zustimmung des Verlages unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere 
für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und  
für die Einspeicherung in elektronische Systeme.
Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier.
Druck und Verarbeitung: Memminger MedienCentrum AG
Printed in Germany
ISSN 2190-3646
E ISSN 2747-4933
ISBN 978-3-447-11795-1

Dieser Band wurde im Rahmen der gemeinsamen Forschungsförderung von Bund und Län-
dern im Akademieprogramm mit Mitteln des Bundesministeriums für Bildung und Forschung 
und des Ministeriums für Wissenschaft, Forschung und Kultur des Landes Baden-Württemberg 
erarbeitet.



Inhalt Band 1 

Vorwort  .................................................................................................................................XI 

Einleitung  ................................................................................................................................ 1 

1 Die Entwicklung der astronomischen Decken  ...................................................................... 11 
1.1 Zusammenfassung  ...................................................................................................... 14 

2 Der Stern, ein banales Element der Deckendekoration?  ........................................................ 17 

3 Der Rahmen  ........................................................................................................................ 23 
3.1 Die Himmelsgöttin Nut  ............................................................................................... 23 
3.2 Das Sternenband  ......................................................................................................... 24 
3.3 Ohne Rahmen  ............................................................................................................. 25 
3.4 Himmelstützen und Dekane  ........................................................................................ 25 

4 Die Ausrichtung des Himmels  ............................................................................................. 27 
4.1 Zur Orientierung von Tempeln, Gräbern und Särgen  ................................................... 27 
4.1.1 Die Orientierung von Tempeln  ................................................................................. 28 
4.1.1.1 Die Orientierung in einer Nord-Südachse  .............................................................. 28 
4.1.1.2 Die Orientierung in einer Ost-Westachse  ............................................................... 38 
4.1.1.3 Zusammenfassung erster Ergebnisse zur Orientierung der Tempel  ......................... 48 
4.1.1.3.1 Die Ausrichtung  ................................................................................................. 48 
4.1.1.3.2 Gemeinsamkeiten  ............................................................................................... 48 
4.1.1.3.3 Unterschiede ....................................................................................................... 49 
4.1.1.3.4 Ägyptische Texte zur Figur der Göttin Nut  ......................................................... 50 
4.1.1.3.5 Ergebnisse .......................................................................................................... 56 
4.1.1.3 Theologische versus geographische Ausrichtung  ................................................... 58 
4.1.2 Die Orientierung von astronomischen Decken in Gräbern  ......................................... 64 
4.1.2.1 Zusammenfassung zur Orientierung der Decken in den Gräbern ............................. 87 
4.1.3 Die Orientierung von astronomischen Themen auf Särgen  ........................................ 91 
4.1.3.1 Darstellungen der Himmelsgöttin Nut  .................................................................... 91 
4.1.3.1.1 Katalog der Nutdarstellungen auf der Unterseite von  
               Särgen und Sarkophagen  .................................................................................... 91 
4.1.3.1.2 Auswertung zum Katalog der Nutdarstellungen  ................................................ 108 
4.1.3.2 Auswertung zur Orientierung von astronomischen  
            Themen auf Särgen  ............................................................................................. 116 
4.2 Die Himmelsrichtungen  ............................................................................................ 117 
4.2.1 Die vier Winde  ...................................................................................................... 117 
4.2.1.1 Die vier Winde in den Tempeln  ........................................................................... 120 
4.2.1.1.1 Die vier Winde in den Tempeln – Zwischenresumée  ......................................... 128 
4.2.1.2 Die vier Winde in Gräbern und auf Särgen  .......................................................... 129 
4.2.1.2.1 Die vier Winde in Gräbern und auf Särgen – Zwischenresumée ......................... 144 
4.2.1.3 Die vier Winde – Resumée  .................................................................................. 144 
4.2.2 Die vier Himmelsstützen  ........................................................................................ 145 
4.2.2.1 Die vier Himmelsstützen in Tempeln  ................................................................... 145 
4.2.2.1.1 A. Die vier Himmelsstützen in Räumen (dredimensional)  ................................. 145 
4.2.2.1.2 B. Die vier Himmelsstützen nebeneinanderstehend 
               (zweidimensional)  ............................................................................................ 158 
4.2.2.1.3 Die vier Himmelsstützen in Tempeln – Zwischenresumée  ................................. 167 



Inhalt VIII 

4.2.2.2 Die vier Himmelsstützen in Gräbern und auf Särgen ............................................ 168 
4.2.3 Zusammenfassung zu den Himmelsrichtungen in Tempeln, 
         Gräbern und auf Särgen .......................................................................................... 172 

5 Die Anordnung der Gestirne  ............................................................................................. 175 
5.1 Tempel  ..................................................................................................................... 175 
5.1.1 Die Darstellungen und Texte in Philä  ..................................................................... 176 
5.1.1.1 Die Texte des Plafond II’  .................................................................................... 176 
5.1.1.2 Die Texte des rückwärtigen Architravs zum zentralen Plafond  ............................. 190 
5.1.2 Die Darstellungen und Texte in Kom Ombo  ........................................................... 202 
5.1.3 Die Darstellungen und Texte in Athribis  ................................................................ 226 
5.1.3.1 Die Blöcke in L 2: Der östliche Bereich  .............................................................. 231 
5.1.3.2 Die Blöcke in L 2: Der mittlere östliche Bereich .................................................. 238 
5.1.3.3 Die Blöcke in L 2: Der westliche Eck-Bereich ..................................................... 244 
5.1.3.4 Die Blöcke in L 2: Der mittlere Abschnitt der Westhälfte  .................................... 249 
5.1.4 Die Darstellungen und Texte im Pronaos von Dendara  ........................................... 258 
5.1.4.1 Dendara, Decke des Pronaos, Travée 1, West  ...................................................... 258 
            und Ost  ............................................................................................................... 295 
5.1.4.2 Dendara, Decke des Pronaos, Travée 2, West  ...................................................... 319 
            und Ost  ............................................................................................................... 341 

Inhalt Band 2 

5.1.4.3 Dendara, Decke des Pronaos, Travée 3, West  ...................................................... 371 
            und Ost  ............................................................................................................... 386 
5.1.4.4 Dendara, Decke des Pronaos, Zusammenfassung  ................................................. 410 
5.1.5 Die Darstellungen und Texte im Pronaos von Esna  ................................................ 426 
5.1.5.1 Die inneren Travées C und D  .............................................................................. 427 
5.1.5.2 Die mittleren Travées B und E  ............................................................................ 446 
5.1.5.3 Die äußeren Travées A und F  .............................................................................. 474 
5.1.5.4 Die Decke des Pronaos von Esna, Zusammenfassung  .......................................... 507 
5.2 Gräber  ...................................................................................................................... 520 
5.3 Särge ........................................................................................................................ 534 

6 Auswertung  ...................................................................................................................... 541 
6.1 Wo, wie und wer mit wem?  ...................................................................................... 544 
6.2 Wo liegt der Fokus?  ................................................................................................. 550 

7 Schlußbetrachtung  ............................................................................................................ 555 

Literaturverzeichnis  ............................................................................................................. 565 

Indices  ................................................................................................................................ 585 
Stellenindex  ................................................................................................................... 585 
Sachindex  ...................................................................................................................... 597 
Wortindex, Ägyptisch  .................................................................................................... 635 
Wortindex, Koptisch  ...................................................................................................... 664 
Wortindex, Griechisch  ................................................................................................... 664 

 



Die Geographie des Himmels IX 

Inhalt Band 3 – Tafeln 

Pläne der Decken 

Index der Tafeln mit einer Legende zur Farbgebung .................................................................. I 

Athribis, Tempel  .................................................................................................................... III 

  Athribis, Tempel, Osthälfte ...................................................................................................IV 

  Athribis, Tempel, Westhälfte.................................................................................................IV 

  Grab des Psenosiris, Raum I ................................................................................................... V 

  Grab des Psenosiris, Raum II ................................................................................................VI 

  Grab des Psenosiris, Übersicht über beide Räume ................................................................ VII 

  Zodiac Tomb  .................................................................................................................... VIII 

Philä, Übersicht der Decke ......................................................................................................IX 

  Philä, Übersicht zu den Architraven ....................................................................................... X 

Dendara, Pronaos, Übersicht der Deckendarstellungen ............................................................XI 

  Dendara, Osiriskapellen, Übersicht der Deckendarstellungen  .............................................. XII 

  Dendara, Osiriskapellen, der Tierkreis  ............................................................................... XIII 

Kom Ombo, Soffitten im Pronaos  ....................................................................................... XIV 

Esna, Pronaos, Übersicht zu den Deckendarstellungen ........................................................... XV 

Esna Nord (nach Description, EAT) ..................................................................................... XVI 

Stundenritual, die Stunden des Tages ..................................................................................XVII 

 



Vorwort 

Diese Untersuchung verdankt ihre Entstehung nicht zuletzt verschiedenen Projekten, an de-
nen ich in den vergangenen Jahren arbeiten durfte und die in unterschiedlicher Form auf die-
se Arbeit Einfluss genommen haben. 

Das hier nun vorliegende Buch entstand an der Heidelberger Akademie der Wissenschaf-
ten im Rahmen des Projekts Der Tempel als Kanon der religiösen Literatur Ägyptens, das 
während des II. Rahmenthemas im Jahr 2015 begonnen wurde. Der Akademie, die mir nicht 
nur die Arbeit an diesem Projekt ermöglichte, sondern auch die Drucklegung finanziert hat, 
möchte ich besonders danken, da ohne diese Unterstützung diese Publikation nicht möglich 
gewesen wäre. 

Viele der wichtigen Quellen zu den Decken der ägyptischen Tempel der griechisch-römi-
schen Zeit, die von Otto NEUGEBAUER und Richard A. PARKER in ihrem immer noch grund-
legenden dreibändigen Werk Egyptian Astronomical Texts zusammengestellt wurden, konn-
ten zusätzlich anhand der umfangreichen Photosammlung des Projektes überprüft und er-
gänzt werden. 

Zeitgleich wurden bei den Arbeiten im Repittempel von Athribis mehrere große Decken-
blöcke geborgen, die erkennen ließen, dass dort eine neue, bislang völlig unbekannte Quelle 
zu den astronomischen Darstellung später ägyptischer Tempel hinzugekommen war, die zu-
dem die Lücke zwischen den früheren und den späten Deckenbildern füllen konnte. Die Blö-
cke selbst werden in der Reihe der Athribispublikationen, im Band zu den Blöcken (Athribis 
IX) publiziert. Im Rahmen dieser Untersuchung werden sie jedoch schon eingehender be-
sprochen und analysiert. Die zugrundeliegenden Strichzeichnungen sowie die Rekonstruk-
tionen wurden, wenn nicht anders vermerkt, von der Autorin selbst angefertigt. 

Nicht weniger hilfreich waren die Ergebnisse zu den Stiersärgen von Tell Abu-Yasin, die 
eine einmalige und überaus umfangreiche Sammlung später funerärer Szenen und Texte lie-
ferte, von denen hier einzelne Abschnitte in Auszügen vorgestellt werden. Die vollständige 
Publikation des Ensembles wird unabhängig davon in nicht allzu ferner Zukunft abgeschlos-
sen werden.  

Mit diesen neuen Quellen und den Korrekturen zu dem älteren Material gelang es in Ein-
zelfällen über das, was bisher als abschließend publiziert galt, hinauszukommen und die 
existierenden Belege teilweise neu zu evaluieren. 

Ein großes Danke geht an Holger Kockelmann, mit dem ich über die letzten Jahre das 
Material zu Philä besprechen konnte und der mir die Photos des Philä-Projektes zur Über-
prüfung der Texte und Darstellungen der Decke, der Architrave und der Soffitten des Pro-
naos zur Verfügung gestellt hat, sowie an Carolina Teotino, die mir Einblick in die Photo-
graphien zu einzelnen Steinsarkophagen des Museums von Kairo gewährte. 

Weiterer Dank geht an alle Kolleginnen und Kollegen des Projekts, mit denen ich wäh-
rend der Zeit, in der ich am Akademieprojekt tätig war, immer wieder einmal zu diesem 
Thema diskutieren konnte und die so nicht minder zum Gelingen der Arbeit beigetragen ha-
ben. Im Einzelnen sind das: Stefan Baumann, Emmanuel Jambon, Holger Kockelmann, 
Marcel Kühnemund, Florian Löffler, Daniel von Recklinghausen, Alexa Rickert, Jan Tattko 
und Bettina Ventker. 



Vorwort XII 

Zu Dank verpflichtet bin ich Mohamed Abuel-Yazid, der es mir wiederholt möglich ge-
macht hat, die beiden Gräber – das des Bürgermeisters sowie das Zodiac-Tomb – in Athribis 
zu besichtigen. Die Publikation des Bürgermeistergrabes durch ihn steht kurz bevor und zu-
dem ist von seiner Seite aus geplant, ebenfalls das Zodiac-Tomb neu zu publizieren. Densel-
ben Dank möchte ich auch dem Athribisteam, bestehend aus Christian Leitz und Marcus 
Müller, aussprechen, das noch im Dezember 2021 bis Januar 2022 ad hoc neue Aufnahmen 
nach einer restauratorischen Bearbeitung, sowie die Kollationierung des Blocks 8067 vor 
Ort durchführte. 

Auch sei Joachim Friedrich Quack und Alexandra von Lieven gedankt, die mit unter-
schiedlichen Hinweisen zu einzelnen Lesungen der Deckenblöcke aus Athribis beigetragen 
haben. Nicht vergessen möchte ich hier auch Dagmar Budde und Uwe Bartels, mit denen ich 
mich zu den Tempeln von Armant und Kom Ombo austauschen konnte und Victoria Alt-
mann sei für die fruchtbare Diskussionsrunde zu den Monddarstellungen an der Decke des 
Pronaos von Dendara gedankt. 

Bedanken möchte ich mich auch bei Louise Gestermann, die mir im Laufe der Jahre im-
mer wieder geduldig zugehört hat und nicht zuletzt geht ein großes Dankeschön an Christian 
Leitz, der die mühevolle Arbeit des Korrekturlesens auf sich genommen hat. 

Und auch Jens Fetkenheuer und Stephan Specht vom Harrassowitz Verlag sei für die 
freundliche Unterstützung bei der Vorbereitung zur Drucklegung gedankt. 

Reutlingen, 17. Januar 2022 Daniela Mendel 
 



 

 

Einleitung 

Diese Untersuchung soll die Gestaltung der Deckendekoration und hier insbesondere solche 
Dekorationen, die als astronomische Decken bezeichnet werden, in ägyptischen Tempeln der 
griechisch-römischen Zeit, aber auch vergleichbare Darstellungen in Gräbern und auf Särgen 
und Sarkophagen betrachten. Dass es sich bei diesen Deckenbildern keineswegs nur um 
schmückendes, aber grundsätzlich unverständliches Beiwerk handelt, ist inzwischen wohl 
grundsätzlich klar. 

Dass die Decken jedoch zum Teil auch als Abbilder tatsächlich beobachtbarer Naturphä-
nomene betrachtet werden können, wird innerhalb der Forschung erst seit wenigen Jahrzehn-
ten wahrgenommen. Exemplarisch sei hier z. B. VON LIEVEN1 erwähnt, die in ihrer Abhand-
lung Der Himmel über Esna, schon im Untertitel „Eine Fallstudie zur Religiösen Astronomie 
in Ägypten“, signalisiert, dass sie der allgemein gültigen Meinung widerspricht, es habe in 
Ägypten keine naturwissenschaftliche, auf konkreten Beobachtungen basierte Astronomie ge-
geben. VON LIEVEN2 führt als Hauptvertreter jenes Standpunktes, neben weiteren vor allem 
älteren Forschern, NEUGEBAUER und PARKER an, deren nach wie vor grundlegendes Werk 
Egyptian Astronomical Texts3 diese Einschätzung auch bis in die heutige Zeit tradiert. 

Dabei muss vorweggestellt werden, dass die Geschichte der Astronomie des Mittelmeer-
raumes vorwiegend aus der Sicht der antiken griechischen, lateinischen und babylonischen 
Astronomie betrachtet wird, die tatsächlich – auch in unserem Verständnis – rein mathemati-
sche Abhandlungen zu diesem Thema hinterlassen haben. Dass das allerdings mehr auf den 
Schriftträger, als auf die geistigen Möglichkeiten der Verfasser zurückgehen könnte, wurde 
dabei außer Acht gelassen. Tontafeln sind nun einmal deutlich haltbarer als Papyri4 und grie-
chische und lateinische Abhandlungen wurden über die Jahrhunderte in zahlreichen Abschrif-
ten unterschiedlicher Sprachen des Mittelmeerraums weitertradiert und sind uns daher größ-
tenteils aus Kopien der inzwischen verloren gegangenen Werke bekannt. 

Ein weiterer Umstand, der die tatsächliche Situation in Ägypten verunklart, ist die Sprache, 
die verwendet wird. Aus der römischen Zeit sind zahlreiche astronomisch-astrologische Texte 
in Griechisch überliefert. Bei einigen wurden auf demselben Papyrus auch demotische Texte 
notiert, deren ägyptische Herkunft unumstritten sein sollte und die eigentlich nur von einem 
ägyptischen Priester geschrieben sein können. QUACK hat hierzu anhand eines konkreten Tex-
tes (PSI Inv. D 75, aufbewahrt in Oxford, bzw. Berkeley, Yale und Kopenhagen) sehr schön 
ausgeführt, dass griechische Abhandlungen in Form von astronomischen Tabellen keineswegs 
ausschließlich aus der Hand von Griechen stammten5. 

Altägyptische Quellen sind nahezu alle in einen religiösen Kontext eingebunden, der sich 
dem heutigen Betrachter nicht leicht erschließt. Und hier besteht ein Hauptkritikpunkt ver-
schiedener Autoren wie VON LIEVEN, LEITZ und zuletzt QUACK an der, bis vor einiger Zeit 
als gesetzt betrachteten Sichtweise, z. B. von dem oben schon erwähnten NEUGEBAUER, der 

                                                   
1 VON LIEVEN, Der Himmel über Esna, 186–188. 
2 VON LIEVEN, Der Himmel über Esna, 186, Anm. 554, vgl. vor allem aber 187. 
3 EAT I–III, publiziert in den Jahren 1960, 1964 und 1969. 
4 QUACK, Egypt as an astronomical-astrological center, 70. 
5 QUACK, Egypt as an astronomical-astrological center, 75–78. 



Einleitung 

 

2 

das gesamte ägyptische Material de-kontextualisierte und den religiösen Anteil als wenig be-
achtenswert einschätzte6. Das Ergebnis resultierte in der bekannten Meinung NEUGEBAUERs, 
„Egypt has no place in a work on the history of mathematical astronomy”7. 

Aber an dieser Stelle hat inzwischen ein Umdenken stattgefunden und die Betrachtungs-
weise der Forschung hat sich geändert. Jetzt wird auf die besondere, über mehrere Jahrtau-
sende entwickelte und im Laufe der Zeit immer wieder aus- und umgebaute Formsprache 
astronomischer Themen im alten Ägypten Rücksicht genommen. 

Heute ist durch das umfassende Studium verschiedener altägyptischer Texte bekannt, dass 
die diversen astronomischen Decken Elemente enthalten, die auf Jahrtausende alte Beobach-
tungen des Himmels und anderer Naturphänomene, wie Wind- und Wetterverhältnisse, beru-
hen8. Sie wurden von ägyptischen Priestern in mythologische Vorstellungen transformiert und 
schließlich in der für die altägyptische Kultur typischen Darstellungsform verbildlicht. Zahl-
reiche der grundlegenden Themen wurden schon in den Pyramidentexten formuliert und über 
die verschiedenen religiösen Textgattungen bis in die spätesten Phasen der ägyptischen Ge-
schichte tradiert. Hierzu zählt z. B. das Bild der Himmelsgöttin Nut. Die dazugehörenden 
bildlichen Darstellungen sind jedoch nicht vor dem Neuen Reich belegt. 

Die vorliegende Untersuchung möchte in einer knappen Übersicht die bislang bekannten 
astronomischen Decken in Tempeln der griechisch-römischen Zeit unter verschiedenen Ge-
sichtspunkten miteinander vergleichen sowie inzwischen neu bekannt gewordene Quellen 
vorstellen. Dabei soll herausgearbeitet werden, welche Elemente überhaupt dargestellt wer-
den, wie sie kombiniert werden, welche Rolle dabei u. a. die Orientierung des Tempels spielt, 
welchen Zweck diese im Gesamtrahmen der Tempeldekoration erfüllen und inwieweit Über-
lieferungstraditionen für einzelne Elemente eine Rolle gespielt haben. Und da sich zwischen 
den offiziellen Denkmälern auch immer wieder Überschneidungen zu vergleichbaren Darstel-
lungen in Gräbern oder auf Särgen finden, sollen auch diese, meist, jedoch nicht immer, aus 
dem privaten Bereich stammenden Denkmäler einbezogen werden, um anhand der Gemein-
samkeiten, aber auch der Unterschiede herauszuarbeiten, welche Kriterien bei der Dekoration 
einer astronomischen Decke angesetzt wurden. 

Dabei hat sich herausgestellt, dass es für die Untersuchung unabdingbar ist, nicht streng 
zwischen „rein“ astronomischen Deckenbildern mit Sternen und Planeten und solchen, die 
sonnenbasierte Kosmographien zeigen, wie etwa das Buch vom Tage (LdJ) und das Buch von 
der Nacht (LdN), zu trennen, sondern letztere in derselben Weise einzubeziehen. Denn diese 
Themen sind Bestandteil der ausführlicheren Deckendekoration, wie sie sich z. B. im Pronaos 
von Dendara präsentiert und gehören damit zu den Phänomenen des Himmels. 

Ein weiterer Aspekt, der sich während der Untersuchung herauskristallisiert hat, ist die 
Einbeziehung von Darstellungen der Himmelsgöttin Nut, die häufig im oben genannten The-
menkreis auftauchen. Im Gegensatz zu der in der Literatur gebräuchlichen, auf das rein astro-

                                                   
6 NEUGEBAUER, A History of Ancient Mathematical Astronomy 2, 559, zitiert nach QUACK, Egypt as an astro-

nomical-astrological center, 69, mit Anm. 2. 
7 QUACK, Egypt as an astronomical-astrological center, 75–78. 
8 Hier sei u. A. auf die Tagewählkalender (vgl. etwa LEITZ, Tagewählerei) verwiesen, in denen für eine größere 

Anzahl von Tagen während eines Jahres Naturphänomene beschrieben werden, die, um einige moderne natur-
wissenschaftliche Fachdisziplinen aufzuführen, sowohl aus dem astronomischen, geographischen, biologi-
schen oder medizinischen Bereich stammen. Die, in diesen Kalendern überlieferten Beobachtungen bezeugen 
eindrucksvoll, wie intensiv in Ägypten die Natur in ihrer Gesamtheit beobachtet haben und wie dieses Wissen 
über Jahrtausende tradiert wurde. 



Einleitung 

 

3 

nomische Bild der Göttin Nut im Osireion beschränkten Bezeichnung Nutbild, dessen textli-
cher Vertreter auch kurz Nutbuch genannt wird, tendiere ich dazu, die Bezeichnung Nutbild 
auf alle Bilder der Göttin Nut zu beziehen, die sie als Himmelsgöttin zeigt, egal, ob sie in 
Tempeln, Gräbern oder auf Särgen zu finden sind, oder ob die Göttin in der Seitenansicht, wie 
im Prototyp des Osireion, oder frontal, wie das meist im eher privaten, funerären Kontext 
üblich ist, dargestellt wird. Denn allen Bildern der Nut ist gemein, dass sie, der inneren Logik 
der Darstellung und des damit verbundenen Themenkreises folgend, den Himmel in seiner 
geographisch festgelegten Orientierung wiedergeben und damit das Erklärungsmodel liefert, 
nach dem dieser im alten Ägypten beschrieben wurde. 

Ein weiterer Aspekt hat sich bei der Behandlung des Themas herauskristallisiert, zu dem 
jeder, der sich mit diesem Thema beschäftigt, Stellung beziehen muss: Die Frage, inwieweit 
astronomische Darstellungen Aussagen zu konkreten Daten machen, wie – so vorhanden – 
Daten in religiösen Texten verwendet werden und wie die seit den frühen Quellen immer 
wieder aufgeführten Mondfeste und in späten Tempeln so prominent verwendeten Monddar-
stellungen zu den Daten bzw. zum altägyptischen Kalender passen. 

Zum Forschungsstand 
Jeder Forscher ist dem Wissensstand seiner Zeit verpflichtet. Somit ist es auch nicht verwun-
derlich, dass BRUGSCH, einer der Pioniere der Ägyptologie und der altägyptischen Himmels-
kunde, den altägyptischen Kalender, entgegen der Aussagen antiker Schriftsteller wie DIO-
DOR, STRABO und JULIANUS, dass im alten Ägypten niemals der Mond zur Messung der Zeit 
verwendet wurde9, zum Mondkalender erklärte, da Darstellungen des Mondzyklus in den 
Tempeln der griechisch-römischen Zeit einen so zentralen Raum einnahmen. 

Auch PARKER, der sich grundlegend und vornehmlich aus astronomischer Sicht mit dem 
altägyptischen Kalender beschäftigt hat, greift diese Idee wieder auf und schließt u. a., ausge-
hend von den Namen einzelner Mondmonatstage, die sich zum Teil mit Gottheiten der nörd-
lichen Konstellation überschneiden, darauf, dass es sich bei dem altägyptischen Kalender um 
einen Mondkalender handeln muss10. Eine nicht unwesentliche Rolle nehmen dabei eine 
zweite Reihe altägyptischer Monatsnamen ein, die von ihm als Merkmal dieses älteren Mond-
kalenders betrachtet wurden. Allerdings wurde dieser Interpretation auch von prominenter 
Seite, wie z. B. von GARDINER11, widersprochen. 

Bei der Beschreibung altägyptischer, astronomisch-religiöser Darstellungen sind zwei As-
pekte zu berücksichtigen, die zum einen den altägyptischen Kalender betreffen, und zum an-
deren die Stellung des Mondes innerhalb des Kalenderwesens. Astronomische Darstellungen 
in Tempeln, Gräbern, oder auf Särgen sind immer religiös eingebunden und hier nimmt, vor 
allem in den späteren Epochen der altägyptischen Geschichte, der Mond mit seiner überaus 
engen Bindung an Osiris eine zentrale Stellung ein. 

                                                   
 9 Aufgelistet bei DEPUYDT, Calendar, 148, der wiederum IDELER zitiert. 
10 PARKER, Calendars, 42–43 (§ 222). Vgl. auch die Diskussion zur Forschungsgeschichte mit der aufgelisteten 

Literatur bei ALTMANN-WENDLING, MondSymbolik I, 5–7. 
11 GARDINER, in: RdÉ 10, 1955, 24. 



Einleitung 

 

4 

Teil 1: Datumsangaben in altägyptischen Tempeln 
Vor allem in Festlisten oder Angaben zu religiösen Festen werden mit Monats- und Tagesan-
gaben Daten genannt. Hiervon sicherlich zu trennen sind „echte“ Datierungen, wie sie in pro-
fanen Texten verwendet werden. Sie weisen unter Angabe der Regierungsjahre eines Königs 
mit dem Monat und Tag einem Dokument ein bestimmtes Datum zu12. 

Grundsätzlich existieren zwei verschiedene Listen von Monatsbezeichnungen, die das Jahr 
in 12 gleich lange Monate zu 30 Tagen unterteilen. Die fehlenden fünf Tage (äg.: Hryw-rnpt) 
werden seit der 5. Dynastie am Ende des Jahres angehängt und galten als Geburtstage der 
Kinder der Nut, bei denen es sich um Osiris, Horus, Seth, Isis und Nephthys handelt. Ereig-
nisse dieser Tage können als Vorzeichen für das kommende Jahr gelten, was ihnen eine be-
sondere Bedeutung zuweist13. 

Von den Monatsnamen unterteilt eine landwirtschaftlich orientierte Liste das Jahr in drei 
Jahreszeiten (#Xt „Überschwemmung“, prt „Aussaat“ und Smw „Ernte- oder/und Trocken-
zeit“) zu je vier Monaten, die einfach von I. bis IV. durchgezählt wurden14. 

Eine zweite Reihe von Monatsnamen existiert seit der 11. Dynastie und gibt jedem Monat 
einen spezifischen Namen, der nach den in diesen Monat fallenden Feste oder deren Götter 
benannt ist15. Da der sogenannte bürgerliche Kalender (360 Tage plus die fünf zusätzlichen 
Tage) mit 365 Tagen gegenüber dem Sonnenjahr alle vier Jahre einen Tag kürzer war und 
nicht durch Schalttage korrigiert wurde, verschob sich dieser alle vier Jahre um einen Tag, um 
erst nach 1460 Jahren wieder mit dem Sonnenjahr übereinzustimmen. Diese Diskrepanz wird 
den Ägyptern spätestens nach dem ersten Jahrhundert, nachdem der Kalender in Gebrauch 
genommen worden ist, bewusst geworden sein, dennoch wurde nach Aussage der Urkunden 
keine Anstrengung unternommen, das Problem zu beheben. Allerdings kann davon ausgegan-
gen werden, dass jahreszeitliche oder naturbedingte Feste, wie etwa der heliakische Siriusauf-
gang, Sonnenstände im Laufe des Jahres, oder der Zyklus der Landwirtschaft, der durch die 
jährlich einsetzende Überschwemmung bedingt war, sowie davon abhängige Feste, auch an 
den durch das tatsächliche Sonnenjahr vorgegebenen Tagen gefeiert und nicht starr anhand 
der vorgeschriebenen Daten des bürgerlichen Kalenders ausgerichtet wurden. Daran schließt 
sich unweigerlich die Frage an, ob Datumsangaben in Tempeltexten, die Feste nennen, auf 
einen Idealkalender beruhen oder, ob sie grundsätzlich immer auf Daten des bürgerlichen Ka-
lenders referieren16. 

Exemplarisch kann hier die neuerlich aufgeflammte Diskussion um die Tierkreise von 
Dendara aufgeführt werden, die nun wieder ein konkretes Datum angeben sollen17. Als grund-

                                                   
12 DRENKHAHN, in: LÄ I, 995–996, s. v. Datierung. 
13 POETHKE, in: LÄ I, 1232, s. v. Epagomenen. Hier ist vor allem der pLeiden I, 346 (BOMMAS, Mythisierung) zu 

nennen, bei dem es sich um das „Buch der fünf Zusatztage des Jahres“ handelt. S. dazu auch LEITZ, Tagewäh-
lerei, 416–427. 

14 OSING, in: LÄ IV, 191, s. v. Monat, Monatsgötter und VON BECKERATH, in: LÄ III, 298, s. v. Kalender. 
15 OSING, in: LÄ IV, 191, s. v. Monat, Monatsgötter und VON BECKERATH, in: LÄ III, 299, s. v. Kalender. 
16 Vgl. etwa LEITZ (Sternuhren, 68), der einen Idealkalender schon für die diagonalen Sternuhren des ausgehen-

den alten Reichs annimmt.�
17 Vgl. hierzu im Detail die Ausführungen auf den Seiten 410–413 (Kapitel 5.1.4.4 zur Decke des Pronaos im 

Hathortempel von Dendara). 



Einleitung 

 

5 

sätzlicher Einwand zu den Autoren, die diese Stellung verteidigen, bei denen es sich haupt-
sächlich um AUBOURG18 und CAUVILLE19 und neuerlich auch PRISKIN20 handelt, die anhand 
von konkreten Datumsangaben des bürgerlichen Kalenders Tage des Festkalenders des Ha-
thortempels fixieren und datieren, kann angemerkt werden, dass der Festkalender von Den-
dara sich kaum nach dem bürgerlichen Kalender gerichtet haben wird, bei dem dann nach den 
Daten, die z. B. PRISKIN postuliert hat, der Neujahrstag auf den 4. September gefallen wäre, 
an dem kein heliakischer Siriusaufgang zu beobachten gewesen sein kann. Und wie er auch 
anmerkt21, finden jährlich wiederkehrende astrale Beobachtungen immer an einem fixen Tag 
im Jahr statt. 

Sollen bestimmte Daten im Rahmen eines jährlichen Zyklus beschrieben werden, können 
diese nur dann mit dem Sonnenjahr korrespondieren, wenn sie in einen Idealkalender be-
schrieben werden, der mit dem tatsächlich beobachtbaren heliakischen Aufgang des Sirius 
immer am I #Xt 1 beginnt, und nicht mit dem bürgerlichen Kalender korrespondiert, der eben 
nicht an astrale Ereignisse gebunden war und auch nicht durch Schalttage korrigiert wurde. 

Dass die Datumsangaben mit den drei Jahreszeiten #Xt, prt und Smw mit je vier Monaten 
zu pauschalisierten 30 Tagen mit den zusätzlichen fünf Epagomenentagen neben dem bürger-
lichen Kalender auch im religiösen Zusammenhang in Tempeln und im funerären Bereich im 
Sinne eines Idealkalenders verstanden wurden, zeigen Denkmäler, die Dekanlisten oder an-
dere Monatseinheiten mit Daten versehen. Die ältesten Quellen sind Kalender nach dem Typ 
der Decke Ramses II. aus dem Ramesseum22, in der die Monate des bürgerlichen Kalenders 
(oben über den drei Registern) mit einer weiteren Reihe von Monatsgöttern (im untersten 3. 
Register) gleichgeschaltet werden. Anzumerken ist hier auch, dass die einzelnen Monate nicht 
vollständig mit der Dekanliste kongruieren, sondern dort nur den Jahreswechsel in der Mitte 
des Tableaus über Sothis markieren. 

Die zwölf thoërisgestaltigen Monatsgöttinnen, die zu den zwölf Monaten des sogenannten 
bürgerlichen Kalenders gehören und schon früh mit Dekanen der Sethos I B-Familie kombi-
niert wurden23, können ebenfalls in diese Liste eingereiht werden. Eine kleinere Anzahl von 
Denkmälern kombiniert diese Thoërisgöttinnen mit weiteren Gottheiten, bei denen es sich 
zum einen um Monatsgötter handelt, die den einzelnen Monaten des bürgerlichen Kalenders 
zugewiesen werden können24, und auch schon in den oben genannten Kalendern des Neuen 
Reiches vertreten sind, sowie einer Gruppe von zwölf Kindgöttern, die aus der Dekanfamilie 
Sethos I B stammt und dort ebenfalls als eingeschobene sogenannte Pseudodekane, immer 
einer thronenden Dekangöttin folgen. Letztere Quellen sind ab der 22. Dynastie nachzuwei-
sen25. 

Auf dem Deckel zu einem Stiersarkophag aus Tell Abu-Yasin wird auf der linken Hälfte 
eine Reihe von Dekanen systematisch den zwölf Monaten des bürgerlichen Kalenders zuge-
ordnet (vgl. Abb. 1a–b). Parallel dazu gibt es auf der rechten Hälfte eine „Stierschenkeluhr“, 

                                                   
18 AUBOURG, in: BIFAO 95, 1995, 1–10. 
19 Zunächst in CAUVILLE, Le zodiaque d’Osiris, 1997, 11 und 76–77 (S. hier auch LEITZ, in: SAK 34, 2006, 285 

mit Anm. 2) und später auch in CAUVILLE, Dendara, Le pronaos, 505–560 und besonders 539–542. 
20 PRISKIN, in: ENiM 8, 2015, 133–185. 
21 PRISKIN, in: ENiM 8, 2015, 180. 
22 EAT III, Tf. 5. 
23 MENDEL, Monatsgöttinnen, 64–65. 
24 MENDEL, Monatsgöttinnen, 77–92. 
25 MENDEL, Monatsgöttinnen, 45–49 (Statuensitze Kairo CG 38924, Tf. XIX und Sammlung Hornblower, Tf. 

XX). 



Einleitung 

 

6 

die ursprünglich die Stellung des Sternbildes MsXtyw am nördlichen Himmel während der 
zwölf Monate des Jahres, am Beginn, in der Mitte und am Ende der Nacht angeben. Auch 
wenn beide Listen unvollständig bzw. fehlerhaft sind, zeigen sie, dass sich das ursprüngliche 
Konzept beider „Sternuhren“ an einem Idealkalender orientiert, der mit dem I. #Xt beginnt und 
mit dem IV. Smw endet, wobei in beiden Fällen, gemäß der Tradition aller älteren Sternuhren, 
die Epagomenentage nicht berücksichtigt werden26. 

  
(Abb. 1a, ergänztes Fußteil von JE 86723, aus: 

EAT III, Tf. 24) 
(Abb. 1b, Ausschnitt von JE 86723, aus: MEN-

DEL, Stiersarkophage, Kapitel zu JE 86723) 

Ebenfalls zu dieser Gruppe von Denkmälern zählen alle Tierkreise, da diese jahreszeitlich 
durch außerägyptische Quellen in Form der Tierkreiszeichen fixiert werden können. Die ast-
ronomische Decke von Athribis kombiniert mit den Namen der Dekane der Tanisfamilie Mo-

                                                   
26 Die Angabe der fünf Epagomenentage in EAT (III, 50 und Tf. 24) beruht auf einer Fehllesung des allerdings 

nur sehr schwach ausgearbeiteten und z. T. auch sehr zerstörten Textes. Vgl. hierzu die Abbildungen 1a und 
1b. Zu den Epagomenen vgl. auch LEITZ, Studien zur ägyptischen Astronomie, 2, wo er ausführt, dass die fünf 
zusätzlichen Tage in astronomischen Texten keine Rolle spielen, die Textvertreter pCarlsberg I, pEbers, 
pCairo JE 86637 und der Taniskalender, sowie der Kalender bei Senmut, im Ramesseum und die Wasseruhr 
Amenhotep III, geben die Epagomenentage nicht an. 



Einleitung 

 

7 

natsangaben, die dem bürgerlichen Kalender entnommen sind. Auch hier passt das, was er-
halten ist, zu einer schematischen Aufteilung der Monate, die mit dem I. #Xt (Tag 1) beginnen 
und dem IV. Smw (Tag 30) enden. 

Zusammenfassend kann mit den oben genannten Quellen, die ein breites Spektrum religi-
öser Kalenderbezüge enthalten, ein Idealkalender postuliert werden, der nur für Festkalender 
in Tempeln und im sonstigen sakralen Bereich, spätestens im Laufe des Neuen Reichs, sicher-
lich aber in der Folgezeit, unabhängig und parallel zum bürgerlichen Kalender verwendet 
wurde. 

Teil 2: Angaben zu Mondfesten in altägyptischen Tempeln 
In religiöse Texte eingestreut finden sich immer wieder Angaben zu Mondfesten. Der Mond, 
dessen Zyklus selbstverständlich auch in Ägypten ursprünglich der Einteilung des Monats zu-
grunde lag, war als gliederndes Element des altägyptischen Kalenders von enormer Wichtig-
keit. Und dennoch wurde der altägyptische Kalender nicht durch den Mond, sondern durch 
den jährlichen Sonnenzyklus bestimmt, dessen Jahresbeginn ursprünglich durch den heliaki-
schen Aufgang der Sothis markiert wurde. In dem Moment, in dem ein sonnenbasierter Ka-
lender mit seinen schematischen 30 Tagen pro Monat eingeführt wurde, der sich nicht mehr 
an den tatsächlich zu beobachtenden Mondphasen richtet, ist der Mond nicht mehr als Basis 
des Kalenders anzusehen27. Unabhängig davon wurde der Mond mit seinen Phasen in Datums-
angaben neben den Daten des bürgerlichen Kalenders genannt. Zudem wurde der Beginn ver-
schiedener Feste von den Phasen des Mondes bestimmt sowie der Beginn des priesterlichen 
Monatsdienstes28. 

Grundsätzlich werden alle Festtage mit dem Determinativ der Festschale ( ) determi-
niert, die sich in derselben Form auch als Determinativ zu den einzelnen Mondmonatstagen 
(MMT) findet29. 

Schon im Alten Reich wurden nur bestimmte Mondmonatstage hervorgehoben und na-
mentlich aufgelistet, an denen z. B. Totenopfer dargebracht wurden, aber auch in den folgen-
den Zeiten bleibt es bei einer Auswahl der zelebrierten Feste und erst in der Ptolemäerzeit 
finden sich vollständige Listen mit den Namen aller 30 Mondmonatstage30. In den älteren 
überlieferten Listen sind vor allem der 1. (psDntyw, Neumondfest), der 2. (#bd, Neulichtfest), 
der 6. (snwt, sis-nt, Sechster), der 7. (dnit, Halbmondfest) und der 15. (smdt, Vollmondfest) 
Mondmonatstag vertreten. Daneben werden aber auch die ersten sechs Tage, die Tage zur 
Mitte und die Tage am Ende des Mondmonats aufgeführt. 

Im Mondkapitel des Nutbuches wird der 28. Mondmonatstag als erster Tag genannt und 
ALTMANN-WENDLING kann ein überzeugendes Argument anführen, warum dies der Fall ge-
wesen sein könnte31. Vollständige Listen beginnen immer mit dem 1. und 2. MMT (psDntyw 
und #bdw). Auch werden speziell die ersten Tage häufiger genannt, was ihre Bedeutung her-
vorhebt. Die Nennung des 28. Mondmonatstages im Nutbuch könnte jedoch aus rein prakti-
schen Gründen geschehen sein, da das Altlicht sicher am 28. oder eventuell am 29. MMT zu 

                                                   
27 ALTMANN-WENDLING, MondSymbolik I, 5–7 mit Auflistung der Literatur und Diskussion zur Frage eines alt-

ägyptischen Mondkalenders. 
28 ALTMANN-WENDLING, MondSymbolik I, 6. 
29 ALTMANN-WENDLING, MondSymbolik II, 799. 
30 ALTMANN-WENDLING, MondSymbolik II, 802 und 811. 
31 ALTMANN-WENDLING, MondSymbolik II, 801 und 811–812 mit Verweis auf VON LIEVEN, Grundriss des Laufes 

der Sterne, 176 und LEITZ, in: Enchoria 31, 2008–2009, 15. 



Einleitung 

 

8 

beobachten ist. Je nachdem, an welchem der beiden Tage die schmale Mondsichel dann tat-
sächlich noch gesehen werden kann, ist es möglich zu bestimmen, wann der neue Monat be-
ginnt. 

Ein überregional bedeutendes Fest, das an den Mondzyklus gebunden war, war das jährlich 
stattfindende Neumond- oder Behedetfest von Edfu im Monat Epiphi (III. Smw), was 15 Tage 
andauerte32 und auch im Festkalender von Dendara aufgeführt wird. 

Und nicht zuletzt: wie DERCHAIN schon zeigen konnte, liegt z. B. in der Szene „Einfangen 
des Mondauges mit dem Netz“ eine Vermengung lunarer und solarer Aspekte vor33, womit 
sich auch zeigt, dass neben konkreten Festen an bestimmten Mondmonatstagen eine absicht-
liche Vermengung mit Festen des Sonnenkalenders stattgefunden hat, was sicherlich in der 
Forschung zu Fehleinschätzungen geführt hat und führen wird. 

Teil 3: Astrologie, Astronomie und mythologische Elemente in altägyptischen Tempeln 
Das Deckenbild von Dendara ist zuletzt von AUBOURG und PRISKIN als Abbildung des Him-
mels an einem konkreten Tag interpretiert worden34. Ein Aspekt, der gegen diesen Ansatz 
spricht, ist die seit langem bekannte Konzeption der Tierkreise, bei denen die Planeten in ihren 
Häusern stehen, wie bei dem rechteckigen Tierkreis, oder in ihrer Erhöhung (Exaltation, Hyp-
soma), wie bei dem runden Zodiakus35. Eine Planetenkonstellation, wie sie dieses Idealschema 
der astrologischen Lehre wiedergibt, hat nie existiert und kann deshalb auch unmöglich mit 
irgendeinem konkreten Datum in Verbindung gebracht werden. 

Nach der astrologischen Lehre werden die zwei oben genannten Konzepte wie folgt er-
klärt: Das eine gibt die Häuser der Planeten an. Sie entsprechen den ursprünglichen Wohn-
stätten, als die Welt geboren wurde36. Dieses Konzept weist jedem der fünf Planeten ein Haus 
für den Tag und eines für die Nacht zu. Nur Sonne und Mond besitzen, lediglich ein Tages- 
bzw. ein Nachthaus, dabei steht die Sonne in ihrem Taghaus im Löwen und der Mond in 
seinem Nachthaus im Krebs37. Das zweite Konzept weist den Planeten den Ort am Himmel 
zu, in dem sie die stärkste Macht und den größten Einfluss hatten, was dann Erhöhung (Exal-
tation bzw. Hypsoma) genannt wird38. 

Astronomische Konzepte zu Geschehnissen am Himmel lassen sich in Ägypten kaum von 
mythologischen trennen. So ist der jährliche Ablauf der Jahreszeiten und ihre Zuweisung an 
Figuren des Tierkreises oder der Dekane, die mit diesem gekoppelt sind, nicht von den my-
thologischen, rein ägyptisch-religiösen Konzepten zu trennen. Dasselbe gilt für den Mond-
zyklus oder die Stunden des Tages. Alle naturwissenschaftlich beobachtbaren Phänomene 
sind in Ägypten mit mythologischen Erzählungen untrennbar verflochten39. 

                                                   
32 ALTMANN-WENDLING, MondSymbolik II, 801. 
33 DERCHAIN, in: RdÉ 15, 1963, 11–25 und ALTMANN-WENDLING, MondSymbolik I, 14. 
34 S. weiter oben. PRISKIN, in: ENiM 8, 2015, 136 (runder Tierkreis) und 174 (rechteckiger Tierkreis). Auf S. 174 

hebt er sogar hervor, dass es sich bei diesem System um ein künstliches Konstrukt handelt. 
35 Das hatte schon BOLL (Sphaera, 232–244) in seinem grundlegenden Werk über die Sternbilder der Antike von 

1903 für Ägypten anhand der Deckenbilder von Dendara herausgearbeitet. 
36 BOLL, Sternglaube, 58–59. 
37 Vgl. die Tabelle mit Angabe der Positionen (Häuser sowie Hypsoma) bei BOLL, Sternglaube, 59. 
38 BOLL, Sternglaube, 59. 
39 Vgl. etwa die allgemeine Kritik zur Bewertung der altägyptischen Astrologie und den Ansatz VON LIEVENs, 

Der Himmel über Esna, 186–188. 



Einleitung 

 

9 

So sind bis auf wenige Ausnahmen40 altägyptische Sternbilder, die etwa den Dekanen zu-
grunde liegen, schwer zu identifizieren, da der passende Schlüssel für ihre sichere Identifika-
tion nicht vorliegt, auch wenn es durchaus Ansätze in diesem Bereich gibt, die jedoch keine 
allgemeine Anerkennung gefunden haben41. Mythologisch verpackt wird über die Dekane und 
ihren jahreszeitlich bedingten Zyklus im sogenannten Nutbuch im Abschnitt zu den Dekanen 
berichtet42. 

Besser steht es um die Kenntnis des Mondzyklus, für den es aus der römischen Zeit eine 
ägyptische Abhandlung gibt. Der pCarlsberg 9 stellt z. B. Berechnungen zu den Mondphasen 
in Relation zu Sonnenjahr vor, der sich über 25 Jahre erstreckt. Der Text zeigt zwar in der 
Benutzung der Tierkreiszeichen griechischen Einfluss, der sonstige Inhalt ist jedoch ägypti-
schen Ursprungs. Nach der Interpretation von PARKER wurde der 25-Jahrezyklus im 4. Jh. 
v. u. Z. eingeführt. Der überlieferte Text wurde jedoch um 200 unserer Zeitrechnung geschrie-
ben43. Abgesehen von diesen seltenen und eher technischen Handbüchern zur Bestimmung 
der Mondphasen, die ja auch eine wesentliche Rolle für altägyptische Festdaten oder biswei-
len auch Datumsangaben spielen, gibt es daneben unzählige Texte, die die Phasen des Mondes 
mit Osiris verbinden. 

Auch die Einteilung der zwölf Tages- und Nachtstunden ist früh überliefert und praktisch 
ausschließlich in religiösen Kontexten überliefert, wie etwa in den diagonalen Sternuhren, den 
diversen Unterweltsbüchern, dem Buch vom Tage, dem Stundenritual und den Stundenwa-
chen, wobei verschiedene Sets von Stundennamen überliefert sind, die zu den jeweiligen Tex-
ten gehören44. Der praktische Aspekt, dass sich etwa die Länge der Tages- und Nachtstunden 
von Jahreszeit zu Jahreszeit verändern, wurde dagegen nur höchst selten festgehalten45. 

Der Wechsel der Jahreszeiten mit den Sonnenwenden im Sommer und im Winter, der sich 
nahtlos an die Bestimmung der Länge der Tages- und Nachtstunden anschließt, war in Ägyp-
ten mindestens seit dem Neuen Reich bekannt, wurde jedoch vor allem im Mythos vom Son-
nenauge überliefert46. 

Und schließlich lässt sich hier auch noch die Beobachtung der vier Winde einreihen, die 
fast immer dazu dienen, die Himmelsrichtungen anzuzeigen, deren Wirkung auf den Men-
schen jedoch vor allem jahreszeitlich bedingt ist und sich nahezu ausschließlich in den Epi-
theta zu den verschiedenen Windgöttern und Winden, die den vier Himmelsrichtungen zuge-
ordnet werden können, wiederfindet47. 

In die Dekoration der astronomischen Decken, sei es in Tempeln oder Gräbern oder auf 
Särgen und Sarkophagen, sind im Laufe der Zeit viele verschiedene, in der Natur beobachtete 
                                                   
40 Wie Sothis (äg. cpdt, Sirius oder Hundsstern), Orion (äg. c#H) oder Stierschenkel (äg. MsXtyw, großer Wagen). 
41 Etwa LEITZ, Sternuhren, 117–264 (mit Vorschlägen zur Identifikation von Sternbildern der ramessidischen 

Sternuhren), aber auch: AUBOURG, in: BIFAO 95, 1995, 1–10 (mit der Identifikation zahlreicher Sternbilder 
des runden Tierkreises von Dendara, jedoch ohne Angabe, worauf diese Identifikationen beruhen), oder zuletzt 
PRISKIN, in ENiM 12, 2019, 137–180 (ebenfalls zahlreiche Identifikationen, die jedoch in der Form, wie sie 
erfolgten, nicht eindeutig nachvollziehbar und daher spekulativ sind). 

42 VON LIEVEN, Grundriss des Laufes der Sterne, 78–94.�
43 EAT III, 217 und 220–225. Vgl. auch ALTMANN-WENDLING, MondSymbolik II, 790.�
44 Vgl. TEOTINO, Tages- und Nachtstunden im Tempel von Athribis, 473–491.�
45 LEITZ, Studien zur ägyptischen Astronomie, 22 und ff. und HOFFMANN, in: Fs Smith, 135–153.�
46 BRUNNER-TRAUT, in: LÄ IV, 279, s. v. *Mythos. Vgl. auch LEITZ, Studien zur ägyptischen Astronomie, 9 mit 

Anm. 12. 
47 S. hierzu etwa die Zusammenstellung von GUTBUB, Die vier Winde, 349, KURTH, *Wind, in: LÄ VI, 1266–

1272, besonders 1267, SCHREIBER, Remarks on the Iconography of Wind-Gods, 86–89 und LEITZ, Tagewähle-
rei, 17, 392 und die Tabelle 455.�



Einleitung 

 

10 

Phänomene eingeflossen und von Anfang an eng mit mythologischen Themenkreisen ver-
flochten worden. Letztere lieferten wiederum ein aus altägyptischer Sicht verstehbares Erklä-
rungsmuster für die entsprechenden Geschehnisse. 
 




