Matthias Huber

Bibel
und
Big Bang

Naturwissenschaft, Religion
und die grofiten Ratsel unserer Welt

HERDER |

FREIBURG - BASEL - WIEN

« U



®
MIX
Papier aus verantwor-

tungsvollen Quellen
Ew%:% FSC® C014496

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: © agsandrew / Gettylmages

Satz: Réser MEDIA GmbH & Co. KG, Karlsruhe
Herstellung: GGP Media GmbH, Péf8neck

Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-39009-8

ISBN E-Book (EPUB) 978-3-451-82873-7
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-82881-2



Inhalt

10.

11.

Wider die kognitive Eintonigkeit . ................. 7

Jjobs Krokodil und Schrodingers Katze:
Was Bibellektiire mit Quantenphysik
gemeinsamhat ....... ... . ... ..o i 29

Endlich unendlich: Menschliche Erkenntnis
und gottliche Weisheit ................ .. ... ... 45

Gottes Spielregeln und Spielwiirfel:
Gesetze und Freiheiten ............. ... ... . .... 63

Stehende Uhren und Zeitmaschinen:
Ewigkeit, Zeit und Heilsgeschichte ................ 77

Vom Moglichen zum Faktischen:
Versklavte Atome und gebrochene Spiegel .......... 89

Dem Chaos abgetrotzt: Ordnung und Leben ... .. ... 107

Von der Raumzeit-Strukturierung
zum ersten Wochenende: Der Schopfungsbericht
der Genesis .........coviiiiiiiiiiii 127

Beziehungsweise ... Schopfung durch
Vereinigung ............. . o i, 145

Zwischen den Zeilen gelesen:
Gottes Spurinder Natur ........................ 153

Prima fiirs Klima: Bibel und Okologie ............. 167



12. Wer frither stirbt, lebt linger ewig?
Warum mit dem Tod nicht alles ausist............. 179

13. Bibel und Big Bang: Die Heilige Schrift

in der Selbstreflexion .............. ... ... ... 197
14. Epilog: Gottlob gliicklich! ........................ 207
Danksagung ... 219
Zum AUtor . ... 221



1. Wider die kognitive Einténigkeit

»Glauben Sie nun an die Bibel oder an den Urknall?“ Wer von
seinem Umfeld als glaubig und (trotzdem) verniinftig wahrge-
nommen wird, wer sowohl Theologie als auch Naturwissen-
schaften zu seinen Interessengebieten zédhlt, kann von solchen
Fragen ein Lied singen. Wie soll es gehen, so wird man gefragt,
unter der Woche Informatiker, Ingenieur oder Physikerin und
sonntags Christ zu sein, mit all den biblischen Geschichten
iber die Schopfung, die man doch als Christ zu glauben hat?
Mich personlich begleiteten diese oder dhnliche Fragen,
seitdem ich mich als Diplomphysiker auf den Weg gemacht
habe, katholischer Priester zu werden. Davon, dass beide Berei-
che, Naturwissenschaften und der christliche Glaube, sich auf
reale Wirklichkeit(en) beziehen, bin ich zutiefst iiberzeugt. Zu
der sich daraus ergebenden Frage, wie Naturwissenschaft und
Religion - und zwar eine biblisch begriindete — widerspruchs-
frei zueinander stehen sollen, gibt es bereits Berge von Litera-
tur. Das vorliegende Buch gibt wieder, wie ich personlich diese
Frage beantworte. Zugegeben, meine Antwort fillt etwas aus-
fithrlicher aus, als man es bei einer so einfachen Frage ,Glau-
ben Sie an die Bibel oder an den Urknall?“ spontan erwarten
wiirde. Mich hat die Frage im Theologiestudium dazu angeregt,
mich mit biblischen Schopfungstexten auseinanderzusetzen.
Daraus ist eine noch ausfiihrlichere Antwort als die nun vor-
liegende entstanden, namlich eine Dissertationsschrift mit dem
Titel ,,Sely ich den Himmel, das Werk deiner Finger. Biblische
Schopfungstexte als Modelle zur Verhéltnisbestimmung zwi-
schen Naturwissenschaften und Theologie®. Auf diese Arbeit
seien Hebriisch-Fans, Fuf3noten-Freundinnen und Hobby-Pla-
giatsjager verwiesen. Im vorliegenden Buch versuche ich, die
Antwort etwas zu vereinfachen und zu verkiirzen. Sie lautet so:



Die Bibel ist kein Naturkundelehrbuch. Dass dem so ist, war
bereits in der Antike bekannt. So hielt es etwa Augustinus gar
fiir Zeitverschwendung, danach zu fragen, tiber welche Form
und Gestalt des Himmels die Heilige Schrift Auskunftt gebe — ob
etwa der Himmel die Erde wie eine Kugel umschliefle oder sie
von oben wie eine Scheibe bedecke. Solche Fragen, so Augus-
tinus, lenken die Aufmerksamkeit von den wichtigen Dingen
ab, ndmlich von der Frage, wie nach der Schrift das Heil erlangt
werden kann. Dass die Welt auflerdem nicht im wortlichen Sinn
in sechs Tagen erschaffen worden sein kann, bemerkte schon
der Theologe Origenes (185-253/54), da die Sonne laut Schép-
fungstext erst am vierten Tag geschaffen wurde: ,Welcher ver-
niinftige Mensch wird annehmen, der erste, zweite und dritte
Tag sowie Abend und Morgen seien ohne Sonne, Mond und
Sterne geworden und der gleichsam erste sogar ohne Himmel?“

Dass es in der Neuzeit immer wieder Riickfille hinter diese
Einsichten aus der Antike gab, kann aus heutiger Sicht nur be-
dauert werden. In jlingerer Zeit nannte daher Papst Johannes
Paul II. die Verurteilung Galileo Galileis (auch wenn sich der
Streit mit den Kirchenoberen kaum auf die Frage beschranken
lasst, ob die Sonne um die Erde kreist oder umgekehrt) ein
»tragisches gegenseitiges Unverstindnis“ und bezeichnete es
als einen Irrtum der Theologen, wenn sie angenommen hatten,
»unsere Kenntnis der Strukturen der physischen Welt wire ir-
gendwie vom Wortsinn der Heiligen Schrift gefordert®. Viel-
mehr wolle der Heilige Geist mit der Schrift zeigen, wie man
in den Himmel kommt, nicht, wie der Himmel im Einzelnen
aussieht. Das Christentum tut daher gut daran, die Grenzen von
Glaubensaussagen anzuerkennen und die Kosmologie den Na-
turwissenschaften zu iiberlassen.

Biblische Texte sind keine naturwissenschaftlichen Texte,
da es zur Entstehungszeit der biblischen Texte noch keine
Naturwissenschaft in unserem Sinne gab. Ein wesentlicher



Unterschied: Moderner Wissenschaft liegt immer ein metho-
discher Atheismus zugrunde. Gott als Erkldrung fiir einen
Vorgang in der Natur einbauen zu wollen, wiirde naturwissen-
schaftliches Denken ad absurdum fithren. Fiir biblische Ver-
fasser hingegen ist die Welt des Sichtbaren kein geschlossenes
System, sondern sie ist immer offen auf das Transzendente, die
sichtbare Welt Ubersteigende hin. Eine Kosmologie der Bibel
ist damit zugleich immer Kosmo-theologie.

Biblische Texte und ihre kosmo-theologischen Aussagen
jedoch als ,alternative Fakten® zu naturwissenschaftlich-kos-
mologischen Erkenntnissen zu verstehen, geht komplett an
den Texten vorbei. Man wiirde verkennen, dass sie zwar von
Gott inspiriert, aber doch von Menschen verfasst sind und dass
diese Menschen keine allwissenden Superhirne waren, die mo-
derne naturwissenschaftliche Erkenntnisse vorhersehen konn-
ten. Man verkennt damit die Eigenschaften biblischer Texte als
,Gottes Wort in Menschenwort“. Erwartet man von ihnen dage-
gen Auskunft und iibernatiirliches Wissen etwa iiber das Alter
der Welt, tut sich der gefahrliche Graben des Kreationismus auf.
Dieser behauptet, mit wortwortlicher Auslegung der kosmolo-
gischen Aussagen der Bibel zu wissen, was sie ,wirklich® sagen
will, nach dem Motto: ,,Und die Bibel hat doch recht!” Damit
liefert man fiir Atheisten wie Richard Dawkins gentigend Ma-
terial fiir ein Pappfigurenchristentum, das geniisslich als vollig
weltfremd und wissenschaftsresistent mit Spott beschossen und
der Absurditit iberfithrt werden kann. Merke also: Die Bibel ist
kein Naturkundebuch! ,,Auch dann nicht, wenn man die sechs
Schopfungstage als erdgeschichtliche Epochen ...?“ - Nein,
auch dann nicht! Und Finger weg von Versuchen, anhand der
Bibel das Alter der Menschheit zu bestimmen! Wem dies als
Antwort auf obige Frage ausreicht, kann dieses Buch nun aus
der Hand legen. Alle anderen lesen bitte weiter.



So weit, so gut. Das Problem ist nur: Wie gehen wir denn
nun mit dem ,,Kosmo-Teil“ in der Kosmo-theologie um, und wie
begriindet man ihre vermeintliche Unabhangigkeit von ,ech-
ter“ Kosmologie? Hitten die biblischen Autoren, um Missver-
stindnisse zu vermeiden, auf solche Experimente nicht besser
verzichten und den Kosmo-Teil aus ihren Aussagen streichen
sollen?

Wenn dies die biblischen Verfasser wohl aus Nachldssigkeit
oder Unvorsichtigkeit versiumt haben sollten, so versuchen
heutzutage viele Theologinnen und Religionslehrer, dieses Ver-
sdumnis mit ihren Erkldrungsversuchen auszubiigeln. So haben
sich im Religionsunterricht Standardsdtze verbreitet, die der
Bibel den Bezug zu realer Kosmologie von vornherein abspre-
chen, zum Beispiel, indem sie zwischen Naturwissenschaften
und Bibel quasi eine arbeitsteilige Zuweisung von Zustandig-
keiten vornehmen. Diese lautet etwa so: Die Naturwissenschaf-
ten machen Aussagen iiber das Wie der Entstehung der Welt,
die Bibel hingegen erklért, warum Gott die Welt geschaffen hat.

Diese Schwerpunktsetzung ist in geméafligter Form sicher
nicht falsch. Die Schwierigkeit dabei ist nur: Wenn die bibli-
schen Texte fein sduberlich von den Naturwissenschaften ab-
geschirmt werden sollen, dann fehlt ihnen auch der Bezug
zur Welt, wie wir sie heute kennen. In dieser Welt bestimmen
Naturwissenschaft und Technik unser Leben und pragen un-
ser Weltbild. Und so bleibt dem personlichen, von der Bibel
geprigten Gottesglauben nur, sich auf eine von der sichtbaren,
naturwissenschaftlichen Welt losgelste Ebene zuriickzuziehen.
Mit Aussagen tiber das Warum und iiber den Sinn der Welt hat
der Schopfungsglaube zwar nicht wenig zu sagen. Wenn aller-
dings der Schopfungsglaube radikal von der sichtbaren Welt der
Naturwissenschaften getrennt zu sein hat, ist das Gesprach mit
interessiert und kritisch Fragenden, die in einer naturwissen-
schaftlich gepréagten Welt leben, auch schnell beendet. Glaube

10



und Naturwissenschaften leben dann friedlich nebeneinander,
ohne einander viel zu sagen zu haben; man griif3t sich freund-
lich, wenn man einander begegnet — mehr aber auch nicht. Die-
ses Manko wird auch dann nicht behoben, wenn bei solchen
Abspaltungsversuchen manchmal der Unterton mitklingt, die
Bibel schwebe als Sammlung von poetischen Werken ohnehin
in anderen Sphéren und habe es gar nicht nétig, sich auf die
schnode Naturwissenschaftsebene herabzulassen. Wenn aber
etwa Eduard Morike den Friihling sein blaues Band durch die
Liifte flattern lasst, hat auch dies gewisse Wiedererkennungs-
merkmale und Beziige zur sinnlich wahrnehmbaren Natur, wie
sie sich zeigt.

Den biblischen Texten wiirde mit einer scharfen Trennung
zwischen Empirie und Glaube eine Denkweise aufgezwungen,
die der antiken Welt noch viel fremder war. Nirgends ist den
biblischen Texten selbst zu entnehmen, dass sie sich fir die
Beantwortung von Warum-Fragen zustindig erklaren und die
Leserinnen und Leser mit einschldgigen Literaturangaben dazu
auffordern, fiir eventuelle Wie-Fragen naturwissenschaftliches
Begleitmaterial zur Hand zu nehmen. Vielmehr entstammt
diese Art der Zerteilung der Wirklichkeit unserem modernen
Denken. Wir sind es gewohnt, in abgesteckten Wissenschafts-
bereichen jeweils eine unterschiedliche Methodik des Untersu-
chens und Erkldrens anzuwenden. Doch auch von modernen
Christinnen und Christen ist es kaum zu verlangen, dass sie sich
in naturwissenschaftliche ,Wie-Wesen® fiir den Alltag und reli-
giose ,Warum-Wesen" fiir den Sonntagsgottesdienst aufspalten
lassen. In den meisten Kirchen jedenfalls gelten dieselben Na-
turgesetze drinnen wie drauflen, was uns vielleicht noch ver-
borgen bleibt, wenn im Gottesdienst bei der Predigt das Mikro-
fon des Pfarrers nicht funktioniert, aber spatestens dann allen
schmerzhaft bewusst wird, wenn im Winter die computerge-
steuerte Heizung ausgefallen ist. Auch das sonstige Alltagsleben

11



bietet geniigend Gegenbeispiele, die zeigen, dass sich das ,Wie®
vom ,Warum" zumeist kaum trennen lasst: Wenn beispielsweise
ein junger Charmeur seiner Angebeteten Blumen schenkt, weil
er sie liebt, wire dies kaum mit einer Art und Weise der Uber-
gabe vereinbar, die darin bestiinde, dass sich die Gliickliche ihre
Blumen aus den Gartenabfillen in der braunen Tonne selber
zusammensuchen darf.

Doch nicht nur eine Trennung von Fragestellungen, die
doch eigentlich einander berithren und durchdringen, scheint
problematisch. Dariiber hinaus haftet der grundsitzlichen Zu-
weisung einer eingegrenzten Fachzustédndigkeit an die Bibel, die
zudem tiber die ganze Unterschiedlichkeit der Gattungen der in
ihr enthaltenen Literatur hinweggeht, etwas Entmiindigendes
an. Bei dem Begriff ,, Entmiindigung“ mag man an besorgte He-
likoptereltern denken, die am besten zu wissen meinen, was fiir
ihren Nachwuchs gut ist, dem sie alle Sdtze am liebsten selbst
in den Mund legen. Mit der Deutungshoheit tiber den Willen
der Kinder wird diesen die Leine angelegt. Oder denken Sie an
Hundebesitzer, die zu wissen meinen, dass ihr Bullterrier ,doch
nur spielen will, wahrend dieser sich gerade kléffend und zéh-
nefletschend iiber Ihr Hosenbein hermacht. Ahnlich verhilt es
sich bei der naheliegenden Versuchung, die Heilige Schrift zur
Harmonisierung mit den Vernunftvorgaben unserer Epoche in
eine Art ,,Fachbereichsquarantine® zu stecken: Sie konzentriere
sich am liebsten auf ein- und abgrenzbare Fragen der Metaphy-
sik - mit ihren kosmologischen Weltbildern sei sie daher quasi
zu ihrem eigenen Besten herauszuhalten aus Fragen der Natur-
wissenschaften wie der Kosmologie. Mit dieser Bevormundung
der Heiligen Schrift wird ihr letztlich ihre eigene Miindigkeit
und ihre Bedeutung als normative Instanz fiir den Glauben an
Gott und Gottes Beziehung zur Welt abgesprochen.

Von dieser Helikopterelternrolle zu unterscheiden ist die
Rolle der glaubenden Gemeinschaft, die in einer lebendigen

12



Beziehung mit der Schrift steht und diese in ihrer Zeit immer
neu deutet. Diese Gemeinschaft hat die Schrift tiber Jahrhun-
derte hinweg tiberliefert und immer mehr erschlossen, sie muss
sich aber stets dem Anspruch stellen, sich von ihr herausfor-
dern zu lassen und ihre Glaubenspraxis immer neu auf die in
der Bibel iiberlieferten Urspriinge hin zu beziehen. Sollen bi-
blische Texte jedoch einer solchen Rolle als Korrektiv gerecht
werden, miissen sie sich von vornherein jedem Versuch der
Zahmung entziehen und gegen Vereinnahmungen fiir die eige-
nen Lieblingsideen sperren. Denn biblische Texte sind oft sper-
rig, herausfordernd, manchmal provokativ und verstorend. Als
Texte tiber Gott, die fiir Christen vom Geist Gottes inspiriert
sind, erinnern sie uns daran, dass Gott immer grof3er ist als die
Schubladen und Korsette unseres Plausibilititsdenkens, in die
wir ihn am liebsten hineinzwangen mochten.

Ein solcher Schritt, der Bibel ihren eigenen Willen zu las-
sen, bedeutet — sofern die Bibel Maf3stab fiir den eigenen Glau-
ben sein soll - Kontrolle iiber einen Teil des eigenen Lebens
aus der Hand zu geben. Wobei der Verlust von Kontrolle meis-
tens Angste hervorruft. Eine solche Angst konnte mit Blick auf
Schopfungstexte der Bibel darin bestehen, dass letztlich nur die
Moglichkeit bleibt, seine Personlichkeit dann eben doch hoft-
nungslos in verschiedene Fragmente aufspalten zu miissen: in
das rationale Ich, das selbstverstdndlich Smartphones und Tab-
lets benutzt, und das glaubende Ich, das sich Sonntag fiir Sonn-
tag Geschichten von sprechenden Schlangen im Paradies, von
Mauern-zu-Fall-bringender Blasmusik und von Propheten in
Fischbduchen anhort. Ein solches Doppelleben scheint vielen
nur mit der Diagnose ,,kognitive Dissonanz® erklarbar zu sein.
Kognitive Dissonanz bedeutet — in einer Facette —, trotz bes-
seren Wissens etwas zu tun, was selbst der eigenen Vernunft-
erkenntnis zuwiderlduft.

13



Mir personlich wurde einmal vom atheistischen Bestseller-
autor Philipp Méller kognitive Dissonanz bescheinigt. Die hu-
manistische Giordano-Bruno-Hochschulgruppe in Konstanz
hatte mich zu einem von ihm gehaltenen Vortrag iiber sein
Buch Gottlos gliicklich eingeladen — worauf im vorliegenden
Buch das letzte Kapitel kurz antwortet. Abgesehen von einer zu-
gegebenermaflen teils recht unterhaltsamen Darstellung man-
cher Eigenheiten der katholischen Kirche wartete der Vortrag
mit ziemlich abenteuerlichen Thesen auf: Christen begriinden
ihren Glauben, so referierte Moller, nur damit, dass die Existenz
Gottes zwar nicht beweisbar, aber ja auch nicht widerlegbar sei.
Was bekanntermafien auch fiir die Existenz der Zahnfee oder
des Spaghetti-Monsters gelte. Glaube sei nicht Wissen, glaubte
Moller zu wissen, und daher auch aus dem Schulunterricht zu
verbannen. Katholische und evangelische Christen nidmlich
beteten Sonntag fiir Sonntag wider alle Vernunft: ,,Ich glaube
an Gott, den Schopfer des Himmels und der Erde.“ Und dies
bedeute, so Moéllers damaliger Informationsstand, die Welt sei
nach christlicher Auffassung in sechs Tagen entstanden. Die Bi-
bel sei als tiberholtes Geschwitz von Nomaden und Schathirten
daher endlich aus dem Verkehr zu ziehen.

In der anschlieffenden Fragerunde kam es auch zu einer Dis-
kussion tiber das konflikttriachtige Verhaltnis von Religion und
Naturwissenschaft. Nur drei Prozent der Naturwissenschaft-
ler seien laut Umfragen glaubig; und dabei handele es sich vor
allem um diejenigen, die weniger reflektiert seien, behauptete
Moller. Ich meldete mich zu Wort und wies darauf hin, dass in
diesem Fall zu den weniger reflektierten Naturwissenschaftlern
auch Isaac Newton, Albert Einstein, Max Planck, Niels Bohr,
Werner Heisenberg und Georges Lemaitre, der ,,Entdecker” des
Urknalls, gehorten. Indem mich Herr Moller nach einem kur-
zen Wortgefecht aufgrund meines dann aufgeflogenen Doppel-
lebens als Physiker und Priester kurzerhand mit der Diagnose

14



»kognitive Dissonanz“ versah, fand die Zwischendiskussion zur
Vereinbarkeit von Glaube und Naturwissenschaften jedoch ei-
nen jahen Abbruch.

Im Nachhinein bin ich Herrn Méller allerdings dankbar fiir
seine schonungslose Offenheit, denn ich lernte mit der Zeit,
mit dem Befund ,,kognitive Dissonanz“ zu leben; ja sogar mich
mehr und mehr mit ihm anzufreunden. Bedeutet das Gegen-
teil ndmlich eine ,kognitive Eintonigkeit®, dann bin ich gerne
kognitiv dissonant. Musikalisch gesehen, so konnte man ein-
wenden, konnte die korrekte und gestindere Alternative zur
kognitiven Dissonanz auch eine kognitive Konsonanz sein: ein
Zusammenklang statt eines Missklangs. Wer musiziert, weif3
jedoch, dass eine Konsonanz ein Zusammenfithren von Ver-
schiedenem, oft auch von zunichst Dissonantem ist. Keine in-
teressante Komposition kommt ohne Dissonanzen aus, die auf
verschiedenem Wege zur Auflosung gefithrt werden, manch-
mal auch wie eine unbeantwortete Frage im Raum stehen blei-
ben. Ob ein Intervall als Konsonanz oder Dissonanz erscheint,
héngt teils vom eigenen Empfinden, teils vom musikalischen
Kontext ab. Eine grofle Septime, wenn Sie also beispielsweise
auf dem Klavier ein C und das nichsthéhere H gleichzeitig
spielen, klingt fiir sich erst einmal schréig; zusammen mit einem
E und einem G klingt die Kombination dagegen richtig groovig,
und im Jazz sind gerade solche Akkorde das Salz in der Suppe.
Auch in der élteren Musik, etwa in Fugen von Johann Sebastian
Bach, bilden verschiedene Stimmen als Dux (,, Anfiithrer®) und
Comes (,Begleiter®), die sich gegenseitig ein Motiv in immer
neuen Variationen wie einen Spielball hin- und herwerfen, ein
spannungsvolles Beziehungsgefiige.

Im Blick auf das Zusammenspiel von Naturwissenschaften
und Glaube konnte eine vermeintlich reine, dissonanzfreie
kognitive Konsonanz nur darin bestehen, jede Vielfalt, Ver-
schiedenheit bis hin zur Gegensitzlichkeit der Perspektiven zu

15



unterbinden und sich allein auf eine Eintonigkeit und Eindi-
mensionalitit bzw. eine vermeintliche ,Paralleltonalitit® der
Wirklichkeit zuriickzuziehen. Mich wiirde ein solches Weltbild
jedoch nicht befriedigen. Nur widerwillig wollte ich darauf ver-
zichten, dass sich die Welt je nach den Voraussetzungen der
Betrachterinnen und Betrachter aus naturwissenschaftlicher,
theologischer, kiinstlerischer, poetischer, musikalischer Pers-
pektive und daher in einer teils sehr spannungsvollen Vielfalt
sehen lasst. Die Zusammenfithrung der Perspektiven erfordert
die Bereitschaft zu duflerem und innerem Dialog, zur Ver-
schmelzung von verschiedenen Horizonten. Deren Ergebnis
kann nicht mehr jene Eintonigkeit sein, die zwar spannungsfrei
ist, jedoch unterschiedliche Perspektiven und Klinge vonein-
ander isoliert. Sie ist auch kein immer gleichbleibender Paral-
lelklang. Vielmehr ist sie ein durch ein Auf und Ab gegangenes,
ein vielleicht phasenweise entzweites, jedoch verséhntes, geldu-
tertes und damit bereicherndes Miteinander.

Das Interessante bei der Bibel ist: Sie ist gerade nicht die eine
dissonante Stimme, die sich angeblich nicht in ein konsonan-
tes, will heiflen naturwissenschaftlich plausibles Weltbild ein-
fiigen ldsst. Sondern sie bringt uns bereits in sich eine solche
gelduterte, spannungsvolle und zugleich ausgeséhnte Mehr-
stimmigkeit zu Gehor. Sie ist in sich schon mehrstimmig wie
eine Symphonie, da sie eine Sammlung von Literatur mit unter-
schiedlichsten Gattungen, mit teils lobpreisendem, teils faktisch
wiedergebendem, teils fiktional erzahlendem Charakter ist, mit
unterschiedlichen, teils gegensitzlichen Perspektiven. Gemein-
sam ist allen Texten, dass sie Erfahrungen der Menschen mit ih-
rem Gott wiedergeben. Die Wiedergabe dieser Erfahrungen in
einem Zeitraum von ca. eintausend Jahren sprengt jede Art von
Normen, mit der sie menschliches Plausibilitdtsdenken bandi-
gen will. Oder musikalisch gesprochen: jeden Versuch, sie in
die kognitive Einstimmigkeit zu verbannen oder ihr wie einem

16



Sanger das Mikrofon abzudrehen, falls mir ihre Stimme kako-
phon vorkommt und nicht in meine Welt passen will.

Am Ende des langen Prozesses von Uberlieferungen, Ver-
schriftlichung und Ergdnzungen, den die Heilige Schrift durch-
laufen hat, kann nur eine Zusammenschau von unterschied-
lichsten Perspektiven stehen, eine Symphonie von Kldngen, die
sich teils dissonant, teils konsonant zusammenfiigen. Genau
hierzu brauchen wir das ,,Kosmo“ in der Kosmo-theologie der
Bibel. Insbesondere kosmo-theologische biblische Schopfungs-
texte wirken jedem Versuch einer Aufspaltung der Wirklichkeit
in parallele Eintonigkeiten entgegen. Sie wirken verbindend
und integrierend, beziehen in den Glauben an Gott auch das
Wissen um die Welt ein. Und auch wenn gilt, dass die Bibel
kein naturwissenschaftliches Lehrbuch ist: Die biblischen
Schopfungstexte sind zu vielseitig, zu perspektivenreich, zu
sehr empfinglich fiir das Wissen ihrer Zeit, als dass man von
ihnen behaupten koénnte, dass sie sich nicht fiir zeitgemafles
Naturwissen interessieren wiirden. Wiirden die biblischen Ver-
fasser heute leben und Schépfungstexte schreiben, wiirden sie
dies sicher nicht ohne ein fundamentales Interesse dafur tun,
was die Naturwissenschaften zur Entstehung des Kosmos, der
Erde und des Lebens zu sagen haben. Sie sind damit fiir den
heutigen Bibelleser alles andere als die Problemstimmen, die
man aus dem Chor der inneren Stimmen der Vernunft ausson-
dern muss. Vielmehr sind sie selbst Beispiele einer gelungenen
Synthese von damaligem Naturwissen und Gottesglauben und
regen dazu an, eine dhnliche Synthese des Gottesglaubens mit
heutigem naturwissenschaftlichem Wissen zu vollziehen. Da-
mit entsprechen sie einem Grundbediirfnis des Menschen, zer-
splitterte Bereiche seiner Existenz zusammenzufithren und so
auch seine naturwissenschaftliche und seine religiose Seite zu
einem Ganzen zu verbinden. Die in vielen Sprachen bezeugte
Verwandtschaft von ,heil“ und ,ganz“ drickt aus, dass die

17



Suche nach dem Ganzen in der menschlichen Natur begriindet
zu sein scheint: So geht etwa im Englischen das Wort ,,health*
auf ,hale“ zuriick, welches wiederum mit dem Wort ,whole®
verwandt ist. Biblische Schopfungstexte halten damit das Ver-
langen nach einem unverkiirzten Menschsein wach, das nach
einer Verbindung seiner physischen und geistigen Dimension,
von empirischem Wissen und dessen spiritueller Deutung
verlangt.

Die Bibel selbst wiirde eine solche Grundhaltung, die unter-
schiedlichen Perspektiven Raum gibt und sie zu einem Ganzen
integriert, als Weisheit (chokmah) bezeichnen. Weisheit ist in
der Bibel nicht nur ein Begriff, sondern bezeichnet eine ganze
Tradition, zu der Biicher wie das Buch der Weisheit, das Buch
der Sprichworter, Kohelet oder Ijob gehoren. Charakteristisch
fiir diese Tradition ist die Verbindung von Weltwissen — darun-
ter auch Wissen tiber die Natur — mit einer lebenspraktischen
Kompetenz. Weisheit ist nach der Bibel im umfassenden Sinn
Welterkenntnis, die auf das Verstehen von Natur und Welt,
aber auch der Ordnungen des menschlichen Lebens und Zu-
sammenlebens ausgerichtet ist. Prototypisch wird in der Bibel
die Figur des Weisen anhand der Gestalt des Konigs Salomo
vor Augen gefiihrt. Seine Geschichte ist bekannt: Gott erscheint
Salomo nachts im Traum und gewidhrt ihm eine Bitte. Und die-
ser wiinscht sich, was er als junger und unerfahrener Thron-
folger am meisten bendtigt: Statt eines langen Lebens oder
eines Siegs Uiber seine Feinde bittet er um ein horendes Herz,
um sein Volk zu regieren und Gut und Bése zu unterscheiden.
Gott ist angetan von dieser Bitte und schldgt sie ihm nicht aus.
Als Tréger dieser Weisheit wird Salomo eine Kenntnis samt-
licher Tier- und Pflanzenarten nachgesagt. Die Kenntnis der
Natur ist bei einem weisen Menschen auch immer verbunden
mit einer hohen lebenspraktischen Kompetenz, wie sie Salomo

18



an seinem salomonischen Urteil unter Beweis gestellt hat. Sa-
lomos weltbekannte Weisheit wird im ersten Buch der Koénige
so beschrieben:

Gott gab Salomo Weisheit und Einsicht in hohem Mafs und Weite
des Herzens — wie Sand am Strand des Meeres. Die Weisheit Sa-
lomos war grofSer als die Weisheit aller S6hne des Ostens und alle
Weisheit Agyptens. Er war weiser als alle Menschen, weiser als
Etan, der Esrachiter, als Heman, Kalkol und Darda, die Sohne
Mabhols. Sein Name war bekannt bei allen Volkern ringsum. Er
verfasste dreitausend Sprichworter und die Zahl seiner Lieder be-
trug tausendundfiinf. Er redete iiber die Biume, von der Zeder
auf dem Libanon bis zum Ysop, der an der Mauer wiichst. Er re-
dete iiber das Vieh, die Vogel, das Gewtirm und die Fische. Von
allen Volkern kamen Leute, um die Weisheit Salomos zu horen,
Abgesandte von allen Konigen der Erde, die von seiner Weisheit
vernommen hatten. (1 Kon 5,9-14, EU?)

Nein, die Bibel ist kein Naturkundelehrbuch. Dennoch gibt
sie gerade mit ihren Beziigen zur Natur, insbesondere in der
Weisheitsliteratur, eine Richtung vor, die fiir die heutige Gesell-
schaft vor dem Hintergrund der aktuellen Krisen unumging-
lich scheint: den Sprung von einer Wissens- und Informations-
gesellschaft hin zu einer ,Weisheitsgesellschaft“ zu vollziehen.
Diese miisste sich — nach salomonischem Vorbild - durch eine
Balance zwischen Vernunft und Herz, zwischen naturwissen-
schaftlicher und technischer Kompetenz einerseits und durch
eine grofle Liebe fiir die Umwelt und die Mitgeschopfe ande-
rerseits auszeichnen. Atheistische Zeitgenossen mogen einen
solchen gesamtgesellschaftlichen Anspruch eines religiosen,

1 Wenn Ubersetzungen der Einheitsiibersetzung entnommen sind, sind sie im
Folgenden wie hier mit EU vermerket. Im anderen Fall handelt es sich um eigene
Ubersetzungen.

19



ja kirchlich tiberlieferten Buchs empdrt zuriickweisen. Jedoch
hat sich kaum ein anderes Buch wie die Bibel in unser kultu-
relles Geddchtnis eingebrannt. Gerade in seiner Verbindung
von Glaube und Welt trigt es der Tatsache Rechnung, dass die
groflen Fragen des Menschen nach gelingendem und erfiilltem
Leben, nach seiner Hoffnung, seinem Woher und Wohin nur
schwer auf rein sikularem Boden abzuhandeln sind. Ohne eine
Offenheit ins Transzendente, Uiber die sichtbare Welt Hinaus-
weisende, beinhalten Sinnangebote nur den Wert, den ihnen
ein mehr oder weniger breiter gesellschaftlicher Konsens zubil-
ligen kann. Die Wiirde des Menschen, seiner Mitlebewesen und
seiner Umwelt ist nur dann absolut unverfiigbar, wenn sie mehr
ist als menschengemachter Konsens. Die Bibel war mit ihrer
Rede vom Menschen als Bild Gottes jahrhundertelang Grund-
lage fiir einen Wert und eine Wiirde, die jedem menschlichen
und gesellschaftlichen Konsens vorgelagert ist. Uber Jahrhun-
derte bildete die Bibel in dieser Suchbewegung nach Sinn und
Hoffnung eine gemeinsame Basis fiir Kunst und Kultur. Auch
wenn sie heute nicht mehr dieselbe breite gesellschaftliche Ak-
zeptanz besitzt, wire es vor dem Hintergrund aktueller Krisen
fatal, einen jahrtausendealten kulturellen Schatz und eine zu-
mindest potenzielle Erkenntnisquelle einfach in der Versen-
kung verschwinden zu lassen, die grofe Teile der Menschheit
verbindet und weit tiber den jidisch-christlichen Kontext hi-
naus Anerkennung und Wertschitzung genief3t. Damit soll
nicht die Berechtigung alternativer sakularer Sinnangebote aus-
geschlossen werden. Nur sollten diese ihre Uberzeugungskraft
aus sich selbst heraus generieren und nicht allein dadurch, dass
sie meinen, mit der Bibel eine Tradition abkanzeln zu miissen,
die vielen Menschen Halt und Zuversicht gibt und ihnen Maf3-
stab ist fiir ein gutes und gelingendes Leben. Verniinftigerweise
sollte es gesamtgesellschaftlich keine Sorge um ein Zuviel an
solchen Quellen geben, eher um ein Zuwenig.

20



