
Moralismen



Jahrbuch für Moraltheologie

Band 6



Moralismen

Formen und Strukturen einer neuen
Sensibilität

Herausgegeben von
Konrad Hilpert und Jochen Sautermeister



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-39376-1
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83376-2



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Einführung.
Der Gebrauch von Moral als Sujet der Kritik . . . . . . . . . . 9
Konrad Hilpert

1. Phänomene und Dynamiken

Mediale Filterblasen und Echokammern.
Ambivalenzen zeitgenössischer Medienstrukturen . . . . . . . 37
Alexander Filipović

Das beanspruchte Mandat der schweigenden Mehrheit.
Populismus und Elitenkritik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52
Ursula Nothelle-Wildfeuer

„Im Namen Gottes“.
Die Berufung auf den Namen Gottes und die Entwicklung der
Staatenwelt seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts . . . . . . . 70
Ulrich Schlie

Verschwörungstheorien als Phänomen des Moralismus.
Eine metaethisch-narrative Exkursion . . . . . . . . . . . . . . . 91
Rudolf B. Hein

2. Exemplarische Analysen

Die Rasse-/Rassismus-Debatte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113
Konrad Hilpert

Die Metoo-Debatte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135
Edeltraud Koller

5



„Gott der Herr hat sie gezählet, dass ihm auch ja keines fehlet
an der ganzen großen Zahl“.
Ein soziologischer Versuch über die Genderstern-Debatte . . 149
Gina Atzeni

Moralisierungen in der Tierethik.
– Neue Sensibilität in der Theologie und ihre Grenzen . . . . 168
Stephan Ernst

Moralisierung mit der Bibel.
Eine kritische Auseinandersetzung mit kirchlich-lehramtlichen
Schreiben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 187
Thomas Laubach

Hate speech im Raum der Kirche.
Bausteine einer Kritik verletzender Rede . . . . . . . . . . . . 206
Stephan Goertz

3. Systematische Herausforderungen

Umgang mit schuldbeladener Vergangenheit.
Vergebungswünsche und Strategien des Neuanfangs . . . . . 223
Herbert Schlögel

Christliche Moral als Ermöglichung.
Zum Verhältnis von Glauben und Moral in Zeiten des
Moralismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 238
Katharina Klöcker

Moralisierung und Missachtung.
Ambiguitätstoleranz als „Moralismusprophylaxe“ . . . . . . . 252
Jochen Sautermeister

Verzeichnis der Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . 268

6 Inhalt



Vorwort

Das Thema dieses Bandes gehört nicht zum Kanon der Sujets der
Moraltheologie bzw. der Theologischen Ethik. Gleichwohl benennt
es ein Phänomen, das bei der Wahrnehmung moralischer Kom-
munikation, wie sie in der Öffentlichkeit (auch der kirchlichen) in
den letzten Jahren stattfindet, kaum übersehen werden kann: Immer
neue Bereiche der Lebenswelt, die bislang selbstverständlich akzep-
tiert und routiniert waren, werden starken moralischen Bewertun-
gen unterworfen. Vertrautes und Übernommenes wie Sprache, Er-
nährung, Kinderspiele und Riten, der Umgang mit dem anderen
Geschlecht, die Deutung von Geschichte und das Erinnern, der kul-
turelle Umgang mit Haus- und Wildtieren wird unter moralischen
Gesichtspunkten problematisiert und es werden Korrekturen zu-
mindest von denen eingefordert, die sich als aufgeschlossen, modern
und aufgeklärt verstehen.

„Moralismus“ ist aber auch eine Formel, mit der ein Übermaß an
Moral zu Lasten anderer Sachaspekte gerügt wird. Bis in politische
Diskussionen hinein changiert dieser Begriff zwischen analytischer
Beschreibung und kritischer Bewertung.

Die Beiträge des vorliegenden Bandes behandeln deshalb unter-
schiedliche Formen und Dynamiken von Moralismus und ver-
anschaulichen diese anhand ausgewählter Debattenfelder. Unter-
sucht wird, inwieweit Moral moralistisch gebraucht wird, aber es
wird auch der Frage nachgegangen, ob Moralisieren nicht Ausdruck
einer neuen moralischen Sensibilität sein könnte.

Die hier versammelten Reflexionen möchten der geschärften
Wahrnehmung und Differenzierung eines moralischen Phänomens
dienen, das zum Bestandteil der kritischen Metatheorie jeder künfti-
gen theologischen wie philosophischen Ethik werden könnte oder
sogar sollte.

Die Herausgeber danken den Autorinnen und Autoren, dass sie
sich so rasch und eingehend auf den auf der (virtuell durchgeführten)
Jahrestagung der Arbeitsgemeinschaft der deutschen Moraltheo-
log*innen im Frühjahr 2021 vorgeschlagenen Themenkomplex einge-
lassen haben. Außerdem sei den Mitarbeiterinnen am Lehrstuhl für

7



Moraltheologie der Universität Bonn Britta Fernandes, Nicole P. Si-
mon und Luise Lentfort für die formale Bearbeitung und Unterstüt-
zung der Endredaktion gedankt sowie dem Herder-Verlag, insbeson-
dere Clemens Carl, für die umsichtige Betreuung des Bandes.

Es ist überflüssig zu sagen, passt aber gut zum Charakter eines
Themenbandes eines Jahrbuchs, dass das Thema hier nicht erschöp-
fend abgehandelt ist, sondern dazu anregt, durch weitere Facetten
ergänzt zu werden.

München/Bonn im Mai 2022
Konrad Hilpert / Jochen Sautermeister

8 Vorwort



Einführung
Der Gebrauch von Moral als Sujet der Kritik

Konrad Hilpert

1. Moralisieren als Modalität moralischer Kommunikation

Moralische Urteile und ethische Standpunkte sind nicht nur Gegen-
stand des Reflektierens, des überprüfenden Streitens und des Beleh-
rens. Vielmehr können sie auch unmittelbar zur Anwendung
gebracht werden, erinnernd, tadelnd oder anklagend. Manchmal er-
wachsen daraus gesellschaftliche Debatten, die nicht selten mit Lei-
denschaft, manchmal sogar kämpferisch geführt werden. Mitunter
scheint die Missbilligung die Aufforderung an andere „Empört
Euch!“ mit zu beinhalten.

Das Phänomen Moralismus tritt seit einigen Jahren in vielerlei Va-
rianten in Erscheinung. Es mangelt nicht daran, Beispiele in der Ta-
gespresse zu finden: Da werden bei Kommunalverwaltungen Anträge
gestellt, das Ponyreiten auf Volksfesten zu untersagen.1 Oder das Kin-
derlied „Fuchs, du hast die Gans gestohlen“ aus dem Repertoire eines
Rathaus-Glockenspiels genommen mit der Begründung, dass jemand
an der darin enthaltenen Drohung mit der Tötung durch ein „Schieß-
gewehr“ Anstoß genommen habe.2 Da werden auf den Werbefotos
von Verpackungen für Lebensmittel aus südeuropäischen Ländern
Kreuze wegretuschiert, um dem Grundsatz religiöser Neutralität zu
entsprechen.3 An der Außenwand einer Hochschule müssen Schrift-
züge eines Gedichts übermalt werden, weil die Kombination der Be-
griffe „Blumen“, „Frauen“ und „Bewunderer“ einige Studierende an
sexuelle Belästigung erinnerte.4 Museen müssen berühmte Bilder mit
erotischen Sujets aus der Schau abhängen, weil sie den heutigen
Maßstäben für die Darstellung von Sexualität, speziell derjenigen

1 Süddeutsche Zeitung (SZ), Ausgaben vom 25.11.2015 und vom 04.12.2015.
2 Frankfurter Allgemeine Zeitung (FAZ), Ausgabe vom 13.04.2017.
3 SZ vom 06.09.2017.
4 FAZ vom 26.01.2018.

9



von Frauen, nicht entsprächen.5 Da wird die Forderung erhoben, klas-
sische Bühnenstücke wie Otello, Madame Butterfly, Turandot, Schwa-
nensee aus dem Repertoire zu nehmen, weil sie Anlass zu rassistisch
grundierten Stereotypen geben könnten bzw. durch Homogenitäts-
erfordernisse die Sichtbarkeit farbiger Minderheiten vermissen lie-
ßen.6 In einigen nordeuropäischen Ländern wird heftig darüber dis-
kutiert, ob die Bezeichnung „Eskimo“ für die indigene Bevölkerung
(und im übertragenen Sinn für Eis am Stiel) verwendet werden darf,
weil es sich im Ursprung des Wortes um eine Fremdbezeichnung
durch die Kolonisatoren der Vergangenheit handle.7 Ähnlich wird in
den deutschsprachigen Ländern viel darüber gestritten, ob „Mohr“ als
Bestandteil von Straßen- und Restaurant-Namen und von Stadtwap-
pen noch tragbar sei, da er das kolonialistische Stereotyp eines
schwarzen Menschen sei.8 Der Regierungschef eines großen nordame-
rikanischen Landes muss sich für ein zwanzig Jahre altes privates Foto
entschuldigen, das ihn als Schüler auf einem Kostümball mit brauner
Maske und Turban zeigt.9 Der Plan, das bei der Amtseinführung des
jetzigen amerikanischen Präsidenten vorgetragene Gedicht einer jun-
gen schwarzen Poetin in andere Sprachen zu übersetzen, löst interna-
tional heftige Diskussionen aus, nachdem eine große holländische Ta-
geszeitung geschrieben hatte, dass eine weiße Übersetzerin nicht passe
und man besser eine junge farbige Frau beauftragen solle, und in ei-
nem anderen Land ein angesehener Übersetzer mit dem Hinweis, dass
er als alter weißer Mann für diese Aufgabe nicht kompetent sei, vom
Verlag abgelehnt worden war.10 Und seit geraumer Zeit gibt es aus den
Universitäten gehäuft Berichte, die sich unter Hinweis auf Fälle von
Ausladungen von Referenten, Störungen der Lehre und Aktionen ge-
gen Forschende, die bestimmte Denkmuster zu Themen wie Kolonia-
lismus, Geschlecht oder Multikulturalismus kritisieren, besorgt zeigen
über Denk- und Sprechverbote („Cancel Culture“).11

5 FAZ vom 02.02.2018 und vom 14.02.2018.
6 FAZ vom 11.02.2021.
7 SZ vom 18./19.07.2020.
8 SZ vom 23.06.2020 und vom 25.06.2020.
9 FAZ vom 20.09.2019.
10 FAZ vom 08.03.2021 und vom 10.03.2021.
11 Statt anderer: FAZ vom 5.5.2021, 08.07.2021, 21.07.2021, 22.07.2021 und vom
30.10.2021.

Konrad Hilpert10



Diese Beispiele, die sich beliebig vermehren ließen, weisen eine
Reihe von Gemeinsamkeiten auf:
– Sie berichten eine starke Kritik an Zuständen und kulturell einge-

spielten Gewohnheiten, Ritualen und Sprechformen, und zwar
aus moralischen Motiven.

– Es wird der Eindruck erweckt, es ließe sich hier eindeutig zwi-
schen moralisch gut und moralisch untragbar unterscheiden. In-
folgedessen geraten die, die sich mit den bisherigen Usancen
identifizieren und keinen Anlass für eine veränderte Praxis sehen,
unversehens auf die Seite oder zumindest in die Nähe von Ver-
blendeten, alten Vorurteilen Verhafteten, Aufklärung sich Verwei-
gernden.

– Gegenstand der Kritik sind nicht gründlich recherchierte Fakten,
sondern die vermuteten Empfindungen von als einheitlich ange-
nommenen „Opfer“gruppen.

– Die Disqualifizierung der falschen Praxen geschieht vor möglichst
großer Öffentlichkeit und zielt darauf, Resonanz bis in die Politik
hinein zu erzeugen.

„Moralisieren“ steht zunächst einmal als Oberbegriff und Bezeich-
nung für die Phänomenologie der moralischen Kommunikation im
menschlichen Zusammenleben. Zu deren speziellen Formen gehö-
ren unter anderen das Klagen, Loben, Drohen und Warnen, das
Belehren und Ermahnen, Predigen (als besonders nachdrückliche
Variante des Ermahnens), das Korrigieren und Vorwerfen.12

Manche dieser Formen, vor allem die letztgenannten, haben einen
negativ aufgeladenen Sinn, weil sie in ihren institutionellen Verkör-
perungen im Raum von Familie, Schule, Gleichaltrigen-Gruppe und
Kirchen-Gemeinde oft mit struktureller Asymmetrie verbunden
sind, in der die Grenzlinie zwischen moralischer Kritik und Entzug
der Achtung für die kritisierten Personen situationell undeutlich
werden kann. Moralisieren bezeichnet aber außerdem noch einen zu-
sätzlichen Typ moralischen Kritisierens, der als defizient und ethisch
nichtgenügend, auf jeden Fall als negativ markiert werden soll.

12 Grundsätzliche Überlegungen zum korrektiven Handeln bei E. Goffman, Das
Individuum im öffentlichen Austausch. Mikrostudien zur öffentlichen Ordnung,
Frankfurt a. M. 2007, 138 –254, und J. Bergmann/T. Luckmann (Hrsg.), Kom-
munikative Konstruktion von Moral, 2 Bde., Opladen/Wiesbaden 1999.

Einführung 11



Worin diese Defizienz näherhin besteht, soll in den beiden fol-
genden Abschnitten rekonstruiert werden, zum einen theorie-
geschichtlich und zum anderen analytisch.

2. „Moralismus“ als pathologische Gestalt des Moralischen

So wie zum Anspruch der systematischen Ethik die Konsistenz ihrer
Prinzipien und die Schlüssigkeit ihrer Begründungen gehört, gehört
zur Echtheit und Triftigkeit der Moral die Rückkoppelbarkeit mit
ihrer Praxis und die Bereitschaft, eventuelle Defizite, die offenbar
werden, zu verbessern bzw. zu korrigieren.13 Derlei Defizite sind
nicht auf fehlerhafte Grundsätze zurückzuführen oder Autoritäten
anzulasten, sondern betreffen die Diskrepanzen zwischen Überzeu-
gungen und gelebter Praxis einzelner bzw. einer Gruppe, die Inkon-
sequenz zwischen Reden bzw. Sich-Darstellen und faktischem Voll-
zug. Die Kritik an mangelnder Konsequenz im Tun bzw. umgekehrt
das Festhalten an einer Buchstabentreue, auch wenn sie die ur-
sprüngliche Intention (den „Geist“) der Regel konterkariert, schließ-
lich auch an Heuchelei oder Doppelmoral als der Selbstdispensie-
rung von Maßstäben, die gegenüber anderen mit Nachdruck
eingefordert werden, sind bereits zentrale Elemente der propheti-
schen und der jesuanischen Verkündigung in der Bibel. Eine narra-
tive Zuspitzung finden sie in der Gegenüberstellung von demütigem
Zöllner und auf sein Ansehen ausgerichtetem Pharisäer (Lk
18,10 –14), im kritischen Hinweis auf die Menschendienlichkeit des
„Gesetzes“ und der religiösen Institutionen (Mk 2,27f.) sowie in der
Ankündigung der Vorrangigkeit des Tuns gegenüber dem formalen
Bekennen als entscheidendem Kriterium des Endgerichts (Mt 25
u. a.). Die Kritik richtet sich hier nicht nur gegen situationsbezogene
Konventionen, Lebensformen und Praktiken, sondern reicht tiefer
und wendet sich gegen einen Gebrauch von Moral, der letztlich der
Selbstprivilegierung zugutekommt.

Kritik an der Abschwächung der strengen Prinzipien durch Kom-
promisse mit dem Faktischen ist ein dominierendes Motiv vieler Re-
formbewegungen in der Christentumsgeschichte. Strukturell verwei-

13 S. K. Hilpert, Art. Moralkritik, in: Lexikon für Theologie und Kirche 3VII,
453 – 455.

Konrad Hilpert12



sen sie dazu regelmäßig auf die als „ursprünglich“ oder „eigentlich“
erinnerten Forderungen.

Ein bis heute gängiger Gegenstand von Moralkritik, der ebenfalls
in der Christentumsgeschichte ausgebildet wurde und in der Inter-
pretation der Augustinischen Moraltheologie seinen Ausgangspunkt
hat, ist der Rigorismus. Rigorismus ist die Kennzeichnung einer Mo-
ral, die auf die konkreten Bedingungen und Situationen keine Rück-
sicht nimmt. Sofern diese Position der Strenge, der Grundsätze und
Prinzipien „unter allen Umständen“ auch theoretisch gerechtfertigt
wurde, diente „Rigorismus“ auch zur Charakterisierung ethischer
Positionen. Historisch wurden derartige theoretische Standpunkte
vor allem im 17. und 18. Jahrhundert vertreten und diskutiert. Un-
abhängig hiervon wird in späteren Bewertungen manchmal auch die
Ethik Kants als rigoristisch klassifiziert.

Nicht ganz unschuldig an dieser Einschätzung der Ethik Kants
war Nietzsche, der Kants Gedanken über Tugend, Pflicht und das
Gute an sich wegen der Unpersönlichkeit und Allgemeinheit als
„Hirngespinst“ bezeichnet hat, „in [dem] sich der Niedergang, die
letzte Entkräftung des Lebens […] ausdrückt“14. Bei Nietzsche fin-
den sich nicht nur die Begriffe „Moralismus“, „Moralist“ und „Mo-
ralisieren“ ausdrücklich. Seine Moralkritik ist auch weit grundsätzli-
cher als alles vor ihm dazu Vorgetragene: Er bestreitet wohl nicht das
Phänomen Moral und dessen geschichtlich-kulturelle Ausprägun-
gen, aber er stellt nicht weniger als die Redlichkeit und Begründbar-
keit von Moral in Frage, indem er die außermoralische Bedingtheit
der als altruistisch behaupteten Handlungen und ihrer theoretischen
Figuren freilegt. In dieser Analyse zeigt sich die „Genealogie der Mo-
ral“ durchaus als vielfältig: Tatsächlich spielten für ihr Zustande-
kommen physiologische Gegebenheiten ebenso eine Rolle wie sozi-
alpsychologische, gesellschaftliche und ökonomische Faktoren15. Zu
dieser tatsächlichen Bedingtheit des angeblich Unbedingten kommt
noch die kulturelle Vielfalt der Moralen hinzu; sie steht für Nietz-

14 Der Antichrist nr. 11 (alle Nietzsche-Zitate nach F. Nietzsche, Werke in drei
Bänden, hrsg. v. K. Schlechta, München 1966). Zu Nietzsches Moralismus-Kritik
s. auch den Beitrag von B. Himmelmann, Nietzsches Kritik des Moralismus, in:
C. Neuhäuser/C. Seidel (Hrsg.), Kritik des Moralismus, Berlin 2020, 243 –272.
15 Vgl. z. B. Menschliches Allzumenschliches, Erstes Buch, nr. 36; Götzendäm-
merung nr. 42; Aus dem Nachlass der Achtzigerjahre: Bd. III, S. 544 u. 715.

Einführung 13



sche in unüberwindbarem Widerspruch zum Anspruch auf Objekti-
vität. Konsequent stellt Nietzsche die Frage nach der Verzichtbarkeit
der Moral „im bisherigen Sinne, also Absichten-Moral“ und des
Moraltreibens (dieses eben nennt er „Moralisieren“) und setzt ihre
Überwindung in eine Reihe mit dem schon früher erfolgten Ausster-
ben von Astrologie und Alchemie16. Sein Ziel ist es, über die von al-
ters her gewohnte Kategorisierung in Gut und Böse und deren Ab-
solutheitsanspruch hinauszukommen (eben „jenseits von Gut und
Böse“). An anderen Stellen bekämpft er diese und mit ihr die Moral
als Gewaltregime (er spricht sogar von „Tyrannei“17) gegen das Tun
und Lassen und Sich-Messen des menschlichen „Lebens“ durch Na-
tur und Geschichte. Die Kantische Moralphilosophie mit ihrem Pri-
mat des praktischen Vernunftgebrauchs gilt ihm als späteste und
einflussreichste Verkörperung solcher lebensfeindlichen moralisti-
schen Ethik. Als der höchste verpflichtende Maßstab einer nicht-
idealen, sondern realistischen Alternativ-Ethik gilt ihm stattdessen
die Redlichkeit18.

Mit explizitem Bezug auf Nietzsches Analyse der Moral19, aber
ohne den Begriff „Moralismus“ zu übernehmen, bietet in den späten
1960er Jahren der Philosoph und Sozialwissenschaftler Arnold Geh-
len mit seiner These von der Hypermoral eine starke Version des
Moralismus als Diagnose und Kritik. Mithilfe des Begriffs der „Hy-
permoral“ charakterisierte er eine Reihe von Tendenzen, die er in
den gesellschaftlichen Debatten, die damals in vielen westlichen Län-
dern aufgebrochen waren und mit großer Heftigkeit geführt wur-
den, auf einen gemeinsamen Nenner bringt, etwa über Pazifismus,
Privatisierung, Wohlstandsdenken, Feminismus, die Bedingtheit
von Verbrechen durch gesellschaftliche Strukturen, Krankheit oder
eine bedrückende Kindheit. Die gemeinsamen Tendenzen glaubte
er sowohl in der amerikanischen Bürgerbewegung als auch in den
weltweiten Protesten gegen den Vietnamkrieg, in der überall beob-

16 Vgl. Jenseits von Gut und Böse nr. 32.
17 Z. B. Jenseits von Gut und Böse nr. 188. Vgl. ebd. Nr. 228; Genealogie der Mo-
ral nr. 19; Morgenröte nr. 209; Aus dem Nachlass der Achtzigerjahre: Bd. III,
S. 721.
18 Jenseits von Gut und Böse nr. 227.
19 A. Gehlen, Moral und Hypermoral. Eine pluralistische Ethik, Wiesbaden
51986, 147–149.

Konrad Hilpert14



achtbaren Infragestellung von Autorität, Tradition und Institutio-
nen, in den um sich greifenden Studentenrevolten, im Kampf gegen
die Notstandsgesetzgebung und selbst in der Politisierung der Kir-
chen, vor allem der evangelischen, erkennen zu können. Gehlen sah
hierin eine Hypertrophierung eines bestimmten Typus von Moral,
dessen Kern Werte wie reziproke Anerkennung, Fürsorge, Rück-
sichtnahme und Solidarität bilden und der eigentlich auf die Groß-
familie ausgerichtet sei, aber von den „Intellektuellen“ und den von
diesen beherrschten Massenmedien zum universellen Maßstab und
zur Richtschnur befördert worden sei. Der Preis dieser Dominanz
sei die Schwächung des Institutionenethos, dessen Leitwerte Dienen,
Disziplin, Pflichterfüllung und Opferbereitschaft seien.

„Moralismus“ heißt in Gehlens Analyse „Hypermoral“. Die be-
steht zum einen in einer Übersteigerung der moralischen Bewer-
tung, zum anderen in der vorrangigen Geltung und durch keine
Entlastung abgemilderten Unerbittlichkeit eines von mehreren in
der pluralistischen Gesellschaft sich überlagernden Moraltypus,
nämlich der Ausweitung („Elargierung“, „Übersteigerung“, „maß-
lose moralische Forderungen“20) der egalitären Moral der Familie
zur unterschiedslosen Menschen- und universalen Menschheitsliebe
(„Humanitarismus“) auf Kosten der Institutionen- und Staatsmoral
mit ihren charakteristischen Normen und Gefühlsbeschränkungen.
Die Beschreibung dieser Transformation durch Gehlen war weniger
umstritten als ihre Erklärung aus dem Einfluss der Intellektuellen,
deren gesellschaftliche Macht auf dem gesprochenen und geschrie-
benen Wort bei gleichzeitigem Fehlen der direkten Verantwortlich-
keit für die Praxis beruhe, und ihrem zunehmenden Einfluss auf
die öffentliche Meinung.

In inhaltlicher Nähe zu dieser Diagnose, aber unabhängig von
den anthropologisch-ethnologischen Prämissen Gehlens steht Her-
mann Lübbes Kritik an Tendenzen innerhalb der politischen Phi-
losophie der 1980er und 1990er Jahre, die moralische Perspektive
zu priorisieren.21 Drängende Zivilisationsprobleme würden mit Ap-
pellen an Kollektive beantwortet, die aus nicht organisiert beteiligten
Individuen bestünden und deshalb zwar Verantwortungsgesinnung

20 A. Gehlen, Moral (s. Anm. 19), 141.
21 H. Lübbe, Politischer Moralismus. Der Triumpf der Gesinnung über die Ur-
teilskraft, Berlin 1987. Beispielhafte Tendenzen nennt Lübbe darin S. 120f.

Einführung 15



hervorbrächten, aber keinen Ansatzpunkt für pragmatisches Han-
deln, sondern allenfalls symbolische Aktionen mit Öffentlichkeits-
wert und Beschuldigungen oder Selbstanklagen zustande brächten22.
Was solchen Appellen vor allem fehle, seien konzise Handlungs-
subjekte. Die Ratlosigkeit des sich ausbreitenden Moralismus sei
komplementär zur Attraktivität des Glaubens an die geschichtliche
Zielbestimmtheit des zivilisatorischen Prozesses in totalitären Ideo-
logien, die eben mit der Kontingenz kausaler Prozesse nicht rechnen
würden und deshalb die Menschen um ihre Freiheit brächten.23 Plä-
diert wird damit allerdings keineswegs für ein zynisches Treiben-
Lassen der Entwicklung, sondern vielmehr für den alternativen und
zugegebenermaßen mühsamen Weg der Verbesserung der konkreten
rechtlichen und politischen Verhältnisse durch organisierte und
schrittweise voranschreitende Gestaltung.

In jüngerer Zeit hat vor allem der Kommunikationsphilosoph
Norbert Bolz Kritik an dem rigorosen Moralismus politischer De-
batten in Deutschland seit der Jahrtausendwende, wie sie in den ak-
tuellen Protestbewegungen sichtbar seien, geübt, gleich ob sie wohl-
fahrtsstaatlich oder ökologisch ausgerichtet seien, und mit Berufung
auf die Traditionslinie Machiavelli – Hobbes – Hegel – Max Weber –
Carl Schmitt die Emanzipation des Politischen von der Moralität ge-
fordert.24 Das Moralisieren mache letztlich Verständigung unmög-
lich und ersetze lösungsorientierte Politik durch Gesinnungs- und
Gefühlspolitik mit inquisitorisch-exkludierender Tendenz und Miss-
achtung des Andersdenkenden. Die Natur ersetze Gott als externe
Instanz des Urteils über Gesellschaft25, das Bild vom guten Menschen
produziere leicht eine totalitäre Gesellschaft, „weil alle Abweichen-
den und Andersdenkenden umerzogen werden“ müssten26, die Um-
gestalter der Gesellschaft beanspruchten, „im Namen der ehemals

22 H. Lübbe, Moralismus oder fingierte Handlungssubjektivität in komplexen
historischen Prozessen, in: W. Lübbe (Hrsg.), Kausalität und Zurechnung. Über
Verantwortung in komplexen kulturellen Prozessen, Berlin/New York 1994,
289 –301, hier: 298f.
23 Vgl. H. Lübbe, Moralismus (s. Anm. 22).
24 N. Bolz, Keine Macht der Moral! Politik jenseits von Gut und Böse, Berlin
2021.
25 Ebd., 157.
26 Ebd., 159.

Konrad Hilpert16



kolonisierten Dritten Welt“ zu sprechen27, an die Stelle der demokra-
tischen Legitimation trete die existentielle („Betroffenheit und Angst
ersetzen das Argument und den Konsens.“)28 und „an die Stelle von
Ideologiekritik […] Indigniertheit“29.

Auf Moralismus als Gefahr in einem ganz anderen Bereich, näm-
lich dem der Erziehung, hatte bereits in den späten 1960er Jahren
der Psychiater Albert Görres hingewiesen.30 Vor allem gläubige El-
tern neigten dazu, „allzufrüh das kindliche Verhalten moralisch zu
bewerten, ohne es zuvor zu verstehen“31. Wenn sie kindliche Fehler
als Sünden bestraften, „obwohl dafür alle objektiven und subjektiven
Voraussetzungen“ fehlten, fühle sich das Kind „ungerecht behandelt
und ungeliebt“32. Der Preis solcher Übersteigerung des Moralischen
sei hoch: Es entstehe nämlich „ein Klima des Misstrauens, der Stren-
ge, Unterdrückung und Hemmung des kindlichen Antriebslebens,
in dem Spontaneität und Initiative des Kindes verkümmern.“33 Sol-
che Beschreibungen scheinen durch die grundlegend veränderte Er-
ziehungspraxis überholt zu sein. Die erschütternden Erkenntnisse
aus den aktuellen Untersuchungen und Studien zu Täterprofilen
im Bereich sexuellen Missbrauchs an anvertrauten und abhängigen
Personen lassen es aber durchaus als möglich erscheinen, dass ver-
baler und praktizierter Moralismus der beschriebenen Art in man-
chen Fällen von sexuellem und geistlichem Missbrauch eine Rolle
gespielt hat und spielt.

Im Jahr 2020 ist ein erster umfangreicher wissenschaftlicher Dis-
kussionsband unter dem Titel „Kritik des Moralismus“34 erschienen.
Die Beiträge darin – sämtlich von Fachphilosophinnen und -philo-
sophen – referieren nicht einzelne Debattenstränge, sondern wid-
men sich in dichter interner Referentialität den grundsätzlichen
Aspekten. Von einer „Landkarte“ spricht die Einleitung der Heraus-

27 Ebd., 161.
28 Ebd., 166.
29 Ebd., 169.
30 A. Görres, Pathologie des katholischen Christentums, in: Franz X. Arnold u. a.
(Hrsg.), Handbuch der Pastoraltheologie, Bd. II/1, Freiburg i. Br. 1966, 277–343.
31 Ebd., 318.
32 Ebd., 318.
33 Ebd., 318f.
34 Hrsg. v. C. Neuhäuser/C. Seidel, Berlin 2020.

Einführung 17



geber und betont die Vielfalt des Vorkommens und der Erschei-
nungsformen von Moralismus. Die Notwendigkeit der Thematik
wird nicht von einem gemeinsamen philosophischen Ansatz her
begründet, sondern von den gemeinsamen Erkenntnisinteressen in
dieser „Landschaft“, als da sind: 1. der Umgang mit Missständen
und moralischen Fehlern anderer Personen, 2. die Thematisierung
moralischer Qualitäten in der Öffentlichkeit und 3. die Bestimmung
der Reichweite des moralischen Arguments und des Verlaufs der
Grenzen zu den außermoralischen Aspekten.35 Das übergeordnete
Anliegen einer ethischen Kritik des Moralismus, gleich ob diese im-
plizit in der Beschreibung von Phänomenen erfolgt oder explizit als
kritisierende Bewertung, ist – so könnte man zusammenfassen – der
reflektierte und angemessene Gebrauch von Moral in der Öffentlich-
keit sowie in der politischen Meinungs- und Willensbildung.

Unter dieser Maßgabe lassen sich nun im nächsten Abschnitt ver-
schiedene Ausprägungen von Moralismus beschreiben und in ihren
Elementen identifizieren.

3. Typen von Moralismus

Moral und ihr Gebrauch sind dem Gesagten zufolge Unterfangen,
die nicht frei sind von Ambivalenzen und Risiken. Moral kann mit
anderen Worten sowohl dazu dienen, verantwortlich zu leben und
zu handeln, wie sie auch schaden kann, etwa wenn sie zur Abwer-
tung Andersmeinender oder zur Verfestigung von Konflikten einge-
setzt wird.

„Moralismus“ kritisiert einen fehlerhaften oder übertriebenen
Gebrauch von Moral. Die Fehlerhaftigkeit resultiert aber nicht aus
dem kritisierten Verhalten anderer, sondern vielmehr aus der Posi-
tionierung des Sprechers, also des Moralisten, innerhalb der kom-
munikativen Konstellation und aus der Art, wie hinsichtlich des Ver-
haltens anderer die moralische Perspektive eingefordert (vermissen,
zurechtweisen) oder durch eine kritische verbale Intervention (ur-
teilen, bewerten, missbilligen, tadeln, vorwerfen) von außen gesetzt

35 Vgl. C. Neuhäuser/C. Seidel, Kritik des Moralismus (s. Anm. 14), 12–16.

Konrad Hilpert18



wird. Demzufolge müssen mehrere Typen von Moralismus unter-
schieden werden36:

Der archaischste und in der alltäglichen Lebenswelt häufigste Typ
ist die unvermittelte Beurteilung tendenziell aller Verhaltensweisen,
Äußerungen und Vorgänge in den unterschiedlichsten Lebensberei-
chen unter moralischer, in Gut und Böse sortierender Perspektive.
Man könnte diesen Typus deshalb als Moralismus der Totalität kenn-
zeichnen. Ausgeprägt ist er im Kleinkindalter und ein strukturelles
Merkmal vieler kulturell überlieferter Narrationen (z. B. Märchen).
In späteren Lebensaltern findet er oft Ausdruck in der Meinung,
dass die gesamte Existenz und das öffentliche Leben an den Maß-
stäben der Moral ausgerichtet sein müssten, Politik, Kunst und Wis-
senschaft eingeschlossen. Die damit verbundenen moralischen Ur-
teile sind ebenso pauschal wie stark.

Eine andere Art moralisierender Vereinfachung besteht darin,
dass der Fokus allein auf ein anerkanntes moralisches Prinzip oder
eine moralische Grundhaltung gerichtet wird und diese im Hinblick
auf konkrete Problemstellungen und Handlungsoptionen als völlig
zureichend erachtet wird. Die Berufung auf Autonomie, Selbst-
bestimmung, Freiheit, Respekt, Gleichheit oder Solidarität sind heu-
te in öffentlich-politischen Debatten ebenso beliebt wie in der
Gesellschafts- und Rechtspolitik. Häufig liegt eine derartige Argu-
mentation aber auch Erklärungen von Phänomenen gesellschaftli-
chen Wandelns (etwa der Lebens- und Familienformen) mit dem
„Verfall“ bestimmter Moralgrundsätze wie auch Lösungsszenarien
für die die globalen Probleme der Welt (Armut, Unterentwicklung,
Migration, Umweltzerstörung u. a.) zugrunde. Man könnte diesen
Typus von Moralismus deshalb als einen solchen der Prinzipialität
bezeichnen. Der Aufmerksamkeit für das Prinzip bzw. eine Haltung
entspricht hierbei die Vernachlässigung oder sogar das komplette
Ignorieren der institutionellen und gesellschaftlichen Rahmenbedin-
gungen, unter denen die prinzipiellen Forderungen realisiert werden
müssen, und ebenso der empirischen Besonderheit der Fallkonstel-
lationen und der konkreten Handlungsoptionen, in und durch die

36 Für andere Typologien s. die Beiträge von C. Mieth/J. Rosenthal (35 – 60), M.
Schefczyk (156 –179), F. Wendt (406 – 421) und E. Weber-Guskar (424 – 428) in
dem oben (s. Anm. 14) genannten Sammelband von C. Neuhäuser/C. Seidel
(Hrsg.), Kritik des Moralismus.

Einführung 19



das Grundsätzlich-Allgemeingültige jeweils konkret zur Anwendung
gebracht werden muss. Beides sind Formen der Unterkomplexität,
bei denen zwar die Geltung der Moralprinzipien uneingeschränkt
anerkannt wird, aber das Ergebnis der Überlegungen, also die Be-
wertung, sich als unrealistisch, kontraproduktiv oder unangemessen
für die Betroffenen erweisen kann.37 Die Subsumierbarkeit konkreter
und besonders neuartiger Handlungsmöglichkeiten unter Grund-
sätze, die aus der Überlieferung bekannt sind, ist eben nicht schon
ohne Weiteres gegeben, schon gar nicht unter massiv und rasch
sich verändernden gesellschaftlichen, technologischen und sozialen
Verhältnissen, sondern muss erst durch eigenes Nachdenken und
Prüfen unter Einbeziehung fachlicher Expertise hergestellt werden.
Sowohl neue Handlungsmöglichkeiten als auch die komplexer ge-
wordenen Lebenslagen haben ein Eigengewicht und sind kon-
sequenterweise von erheblichem Einfluss darauf, was angemessen
sein kann. Diesem Erfordernis wird in der neueren Ethik bekannter-
maßen dadurch Rechnung zu tragen versucht, dass sie sich sowohl
stärker mit empirischen Aspekten und konkretem Sachwissen aus
Medizin, Biologie, Ökonomie, Ökologie usw. befasst und auf dieser
Grundlage spezielle „Bereichsethiken“ ausbildet, als auch dadurch,
dass sie die allgemeingültigen normativen Gesichtspunkte durch
eine zusätzlich kasuistische Betrachtung ergänzt, die neue wie auch
komplizierte persönliche Problemlagen berücksichtigt und dann
exemplarisch bereitstellt. Erst recht zeigt sich das Ungenügen der
reinen Prinzipienperspektive bzw. die Unumgänglichkeit zusätzli-
cher Überlegungen, Spezifizierungen und Verfahrensregeln, wenn

37 Für die Wirtschaftsethik hat Karl Homann diese Form des Moralismus immer
wieder scharf kritisiert. S. K Homann, Wider die Erosion der Moral durch Mora-
lisieren, in: ders., Vorteile und Anreize. Zur Grundlegung einer Ethik der Zu-
kunft, Tübingen 2002, 3 –20; K. Homann, Taugt die abendländisch-christliche
Ethik noch für das 21. Jahrhundert?, in: ders., Anreize und Moral. Gesellschafts-
theorie – Ethik – Anwendungen, Münster 2003, 3 –25. Seine Kritik lässt sich
exemplarisch mit dem Satz zusammenfassen: „Die einfache Wahrnehmung oder
Phänomenologie von Handlungen erlaubt grundsätzlich noch keine stichhaltige
ethische Bewertung: Es sind die Kontexte, genauer: die Bedingungen mit zu be-
rücksichtigen.“ (Taugt die abendländisch-christliche Ethik, s. o., 11). Zur Mora-
lismus-Kritik bei Homann s. auch C. Neuhäuser, Moralismuskritik und normati-
ve Erwartungen: Das Beispiel der Managementgehälter, in: ders./Seidel (Hrsg.),
Kritik des Moralismus (s. Anm. 14), 383 – 405.

Konrad Hilpert20



prinzipielle Sichtweisen und deren „Anwendungen“ miteinander
kollidieren und Konflikte wahrscheinlich machen. Das emphatische
Bestehen auf einem Prinzip allein führt hier ebenso wenig aus der
Konfliktsituation heraus wie die Berufung auf kulturelle Tradition,
eine religiöse Position, subjektive Erfahrung; vielmehr bedarf es der
Spezifizierung und Abwägung und des Suchens nach Konvergenz.38

Inhaltlich und logisch in unmittelbarer Nachbarschaft des eben
beschriebenen Typus gehört ein weiterer, den man als Moralismus
der Eindeutigkeit charakterisieren könnte. Seine Klarheit leitet er
aus der Stabilität einer vorgegebenen, bleibenden und nicht disponi-
blen Ordnung her. Geschichtlich-gesellschaftliche Veränderungen
sind entweder als Abweichungen vom ursprünglichen Fundament
oder als unwesentliche Varianten der Erscheinungs- und Ausdrucks-
weisen der selbigen prinzipiellen Forderungen zu interpretieren.
Kompromisse stehen von vornherein unter dem Verdacht, etwas
von der eigentlichen Forderung preiszugeben, um dem jeweiligen
Zeitgeist Tribut zu zollen. Der autoritativ-objektive Anspruch von
„Natur“ und „Ordnung“ werde zugunsten subjektivistischer Wün-
sche abgesenkt. Häufig wird diese Spielart von Moralismus auch als
„Fundamentalismus“ bezeichnet. Er drückt sich in der Haltung sei-
ner Anhänger oft als große persönliche Entschiedenheit aus, die der
Umgebung sogar imponiert, weil sie sich auch durch Misserfolge
und Entzug von Verständnis für die vertretenen inhaltlichen Positio-
nen nicht irritieren lässt. Tatsächlich aber sind in vielen Bereichen
moderner Gesellschaften weder die relevanten empirischen Fakten
vollständig noch die Wege zur Realisierbarkeit der als moralisch
richtig erkannten Ziele klar, so dass gar nichts anderes übrig bleibt,
als unter hochkomplexen und zum Teil unsicheren Bedingungen
zwischen unterschiedlichen moralisch relevanten Gesichtspunkten
abzuwägen. Überlieferte moralische Standards sind, sofern sie ein
Sachverhaltselement enthalten, nicht absolut, sondern bedürfen, so-
bald es um ihre „Anwendung“ auf konkrete neue Problemlagen
geht, der reflexiven Neuaneignung, der Spezifizierung durch Erfah-
rung und Diskussion mit der Möglichkeit der Korrektur.

38 S. zum Ganzen O. Rauprich, Prinzipienethik in der Biomedizin – Zur Einfüh-
rung, in: ders./Florian Steger (Hrsg.), Prinzipienethik in der Biomedizin. Moral-
philosophie und medizinische Praxis, Frankfurt a. M./New York 2005, 11– 45.

Einführung 21



Einen weiteren Typus kann man als Moralismus der Idealität aus-
machen. Er ist vor allem in der Öffentlichkeitsarbeit zivilgesell-
schaftlicher Bewegungen und auch in manchen kirchlichen Kam-
pagnen zur Umwelt-, Klima- und Unterentwicklungs-Problematik
zu finden, die ja stark mit moralischen Appellen und oft auch mit
plakativen Schuldzuweisungen an anonyme Akteure argumentieren,
die Betroffenheit herstellen sollen. Diese Postulate und Schuldvor-
würfe werden gerne von moralischen Ideen bzw. maximalen Annah-
men abgeleitet, die in der Realität zwar nirgendwo eingeholt sind,
aber stark gewünscht werden. Idealität bedeutet hier nicht bloß,
dass das Ziel gelegentlich verfehlt wird, sondern dass es offensicht-
lich nie erreicht wurde und deshalb weithin als lebensfern gilt. Ein
bekanntes und oft behandeltes Beispiel ist der Pazifismus, ein ande-
res der Glaube an die Lösbarkeit jedes Konflikts durch Gespräche. In
der negativen Spielart werden falsche moralische Absichten unter-
stellt, ohne dass diese bewiesen werden können, etwa Kinderfeind-
lichkeit, wenn die durchschnittliche Kinderzahl pro Paar in der Be-
völkerung rückläufig ist, oder Bindungsverweigerung, wenn die Zahl
der Heiraten sinkt und die der Scheidungen steigt. Bezeichnender-
weise richten sich die darauf gründenden Appelle an die mora-
lischen Einstellungen und das Handeln der vielen Einzelnen, nicht
oder nur selten an Systeme und Institutionen und schon gar nicht
an internationale Gebilde. Obschon hier zweifellos Wunschdenken
im Spiel ist, kann Moralisierung in Gestalt oder mit Hilfe von Idea-
lisierung aber eine „Alarmierfunktion“ im Sinne Luhmanns39 haben,
also einen Anstoß geben, dort, „wo beunruhigende Realitäten sicht-
bar werden“, nach einer sachgerechten Lösung zu suchen, auch
wenn sie eine solche selbst nicht enthält. Visionen und Utopien,
Werte und eben auch Ideale können unter bestimmten öffentlichen
Bedingungen und bei entsprechendem Problemdruck anregend und
tür-öffnend für eine umfangreichere Debatte wirken.

Zwei weitere Typen von Moralismus hängen mit der übertriebe-
nen Weise zusammen, wie moralische Forderungen, die in der Sache
durchaus berechtigt sein können, bekannt und geltend gemacht wer-
den. Der eine, man könnte ihn Moralismus der öffentlichen Skanda-
lisierung nennen, wendet sich gezielt an die Öffentlichkeit und setzt

39 N. Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1997, 404. Vgl.
396 – 405 über moralische Kommunikation.

Konrad Hilpert22



dort bewusst eine Empörungsdynamik in Gang, die tatsächliches
oder auch nur vermeintliches Fehlverhalten prominenter einzelner
Personen oder Gruppen bzw. dessen Duldung im Raum offizieller
Institutionen bloßstellt und anklagt. Für die Geschwindigkeit der
Verbreitung und die Menge der Menschen, die davon erreicht wer-
den, spielen heute die digitalen Massenmedien und sozialen Netz-
werke eine entscheidende Rolle; gelegentlich wird diese mit der eines
Brandbeschleunigers vergleichen. Die Rezipienten bilden virtuell im
Nu eine Art von riesiger moralischer Gemeinschaft aus Menschen,
die sich jedoch überhaupt nicht kennen. Sie ziehen eine einzelne
Persönlichkeit oder eine Gruppe von Verantwortlichen öffentlich
zur Rechenschaft, ohne dass derjenige bzw. die Beschuldigten eine
echte Chance haben, die erhobenen Vorwürfe zu entkräften. Skanda-
lisiert werden können aber nicht nur bestimmte Personen und Per-
sonenkreise, sondern auch bestimmte Verhaltensweisen, die verbrei-
tet sind und durch das Verbreiten starker Verurteilungen in der
Öffentlichkeit zum „No go“ oder zum Auslöser eines schlechten Ge-
wissens gemacht werden („Flugscham“ u. ä.).

Der andere Typus, den man vielleicht als Moralismus der persön-
lichen Übergriffigkeit charakterisieren könnte, spielt sich nicht in der
anonymen Öffentlichkeit ab, sondern im unmittelbaren Nahbereich
von Personen und meint das unerbetene Erteilen von moralischen
Ratschlägen, das moralische Beurteilen und Kommentieren des Ver-
haltens anderer in deren Gegenwart sowie das angemaßte Aufseher-
tum und Kontrollieren der Einhaltung oder Nichteinhaltung gelten-
der Vorschriften. Die Umgangssprache kennt viele Bezeichnungen,
mit denen solche moralische Übergriffigkeit markiert und zugleich
ironisch gerügt wird: „Moralapostel“40, „Oberlehrer“, „Blockwart“,
„Aufpasser“, „selbsternannter Polizist“, „Moralprediger“ sind nur ei-
nige davon. Gemeint sind Leute, die aus freien Stücken und ohne
jeden Auftrag die Funktion eines Kontrollorgans übernehmen und
andere Personen, die ihnen völlig unbekannt sind, zur Einhaltung
von Vorschriften ermahnen oder sie wegen Verstößen zurechtwei-
sen. Könnte die Abwehr eigener Nachteile oder der Nachteile für an-
dere noch ein verständliches Motiv sein, so handelt es sich in den
meisten Fällen doch um eine durch nichts gerechtfertigte Verletzung

40 Dazu sehr grundsätzlich: M. Roth, Warum wir Moralapostel nicht mögen und
das Moralisieren verabscheuen. Zur Lebensferne der Ethik, Stuttgart 2017.

Einführung 23



der Privatsphäre der kritisierten Personen. Es liegt nahe, als Motiv
zu vermuten, der gerügten Person „eins auswischen“ zu wollen
oder aber sich selbst als überlegen und mustergültig empfinden zu
können. Hinzu kommt, dass die Handlungsweise des gerügten Ak-
teurs nur rein äußerlich wahrgenommen und beurteilt werden kann,
also unter Absehung der intentionalen und situationellen Kom-
ponenten, die auch in sein Handeln eingeflossen sein können41.
Auch im Fall der „Scheinheiligkeit“ liegt eine persönliche Übergrif-
figkeit vor, die aber zusätzlich den Makel hat, dass der Tadelnde den
moralischen Maßstab, den er von einem Anderen einfordert, selbst
nicht befolgt.

Die Charakterisierung der unterschiedlichen Typen von Moralis-
mus ist weder Selbstzweck noch theoretisches Spiel, sondern dient
der Schärfung des Blicks. Unzweifelhaft enthalten alle Spielarten des
Moralismus auch eine Menge an moralischer Engagiertheit. Diese En-
gagiertheit wiederholt einem Scheitern auszusetzen, bleibt nicht ohne
erhebliche Folgeschäden. Schaden nehmen können die Einzelnen,
aber auch das Gemeinwesen und eben auch die Moral selber42:

Überzogene moralische Forderungen können zunächst die ange-
sprochenen Einzelnen überfordern und à la longue frustrieren, wenn
sie sehen und erleben müssen, dass ihr angestrengtes Bemühen ein-
fach nicht fruchtet oder ihnen immer wieder Nachteile einbringt,
oder wenn sie gar befürchten müssen, dadurch zu Opfern der Miss-
billigung anderer werden zu können. Auch für die Gesellschaft sind
Moralismen und ihr Scheitern an der Hartnäckigkeit und Größe von
Problemen keineswegs harmlos. Denn sie können die Vorbehalte ge-
gen rigide staatliche Eingriffe und sogar überstaatliche Zwangsmaß-
nahmen schwächen, aber zumindest das Vertrauen in und das Inte-
resse für Politik aufzehren lassen. Zu guter Letzt kann auch das
Ansehen der Moral selbst Schaden nehmen, wenn sie allzu häufig
bemüht und über das hinaus, was sie leisten kann, überanstrengt
wird und dann nicht bewirken kann, was von ihr erwartet wird.

41 S. dazu M. Betzler, Moralismus und die Tugend der Aufgeschlossenheit, in: C.
Neuhäuser/C. Seidel (Hrsg.), Kritik des Moralismus (s. Anm. 14), 106 –133, hier:
117–119.
42 Ähnlich auch E. Weber-Guskar, Der Online-Kommentar: Moralismus in digi-
talen Massenmedien, in: C. Neuhäuser/C. Seidel (Hrsg.), Kritik des Moralismus
(s. Anm. 14), 422– 447, hier: 436 – 440.

Konrad Hilpert24



Luhmanns berühmtem Diktum, dass es „die vielleicht vordringlichs-
te Aufgabe der Ethik“ heute sei, „vor Moral zu warnen“43, kann und
muss zwar mit guten Gründen widersprochen werden. Gleichwohl
weist es zu Recht darauf hin, dass das Maß wertvoller berechtigter
moralischer Kritik schnell verspielt ist, wenn Moral als Unterschei-
dung von gut und schlecht (bzw. böse) gefühlsmäßig und ohne
selbstreflexive Disziplin gebraucht wird und die Ethik sich nicht auf
Problemlösungen hin verpflichtet sieht.

4. Heuristik der Sensibilität

Mit der Diagnose „Moralismus“ ist so gut wie immer eine negative
Wertung konnotiert, und die ist nicht nur erkenntnismäßig gemeint,
sondern auch moralisch. Das schließt aber keineswegs aus, dass als
moralistisch qualifizierte Argumentationen berechtigte Anliegen
enthalten und zum Ausdruck bringen. Die Diagnose von Moralis-
mus allein ist nicht Grund genug, sich beim jeweils thematisierten
Problemfeld von der Frage nach dem guten Leben (und der ihm för-
derlichen Politik) dispensiert zu wissen. Deshalb soll in diesem Ab-
schnitt nach diesen positiven Aspekten Ausschau gehalten werden.

Den Ansatzpunkt dafür liefert der unübersehbare Umstand,
dass ein erheblicher Teil der Urteile und Debatten aus jüngerer
Zeit, in denen kulturell etablierte Üblichkeiten und Praktiken des
Sprechens, des Literatur- und Kunst-Produzierens, des Konsumie-
rens, des ritualisierten Spielens, des Erinnerns und politischen
Kommunizierens moralisch problematisiert werden, um zwei the-
matische Zentren kreisen: um die Möglichkeiten und Grenzen des
Einfühlens und Mitfühlens in das Vorstellen, Fühlen und Leiden
von Menschen mit anderen Merkmalen und gruppenspezifischen
Erfahrungen und um den Respekt, der in und mittels körperlicher
Distanz eingefordert bzw. durch ein nicht konsentiertes „Anfassen“
verletzt wird (Me Too, Black Lives Matter, aber auch Gewalt gegen
Polizeibeamte u. a. m.).

Dass Empfindlichkeit bzw. Sensibilität derart zum Thema und
Gegenstand von gesellschaftspolitischen Debatten und Kontro-

43 N. Luhmann, Paradigm lost: Über die ethische Reflexion der Moral. Rede an-
läßlich der Verleihung des Hegel-Preises 1989, Frankfurt a. M. 1990, 41.

Einführung 25



versen worden ist44, dürfte u. a. mit folgenden Gründen zu tun
haben:
– Unsere Wahrnehmung der sozialen Wirklichkeit ist vielfach ver-

mittelt, gelenkt und manchmal auch systematisch gefiltert durch
erlernte und überlieferte Muster. Diese kulturelle „Firnis“ muss
erst abgetragen werden, damit die bisher nicht wahrgenommenen
moralischen Probleme darunter sichtbar werden können. Mora-
lismen können, darin vergleichbar mit Intuitionen, für Verstöße
in der Alltagslebenswelt sensibel machen, Aufmerksamkeit schaf-
fen und ihnen die Wucht verleihen, dass sie auf die Agenda der
Öffentlichkeit geraten.

– Auch die individuelle Achtsamkeit ist nicht einfach automatisch
im Aktivmodus, sondern muss zugelassen, beachtet, gepflegt und
u. U. behauptet werden. Denn auch in jedem Subjekt selbst gibt es
mannigfache psychische Mechanismen des Ausweichens vor un-
angenehmen Entdeckungen: Wir können wegschauen und weg-
hören, können uns auf uns selbst zurückziehen, können über die
Zeit Sachverhalte und Probleme verdrängen. Die einzelnen Men-
schen sind deshalb im Maß ihrer moralischen Sensibilität sehr
unterschiedlich. Moralismus kann infolgedessen auch Ausdruck
einer von Einzelnen früher als von der Mehrheit entwickelten
Empfindlichkeit sein.

– Schließlich hat moralische Sensibilität auch etwas mit Betroffen-
heit zu tun: Probleme müssen uns „bewegen“, „angehen“ und
„interessieren“ können. Das heißt nicht notwendigerweise, dass
moralisch kompetent nur urteilen könne, wer Gleiches oder Ähn-
liches selbst erlebt hat, aber wohl, dass es für die objektive Ein-
schätzung eines Problems unverzichtbar ist, dass man sich auch
mit anderen Perspektiven als der eigenen auseinandergesetzt hat
und im Lauf dieses Bemühens auch die Vulnerabilität von Betrof-
fenen als Mitgliedern besonderer Gruppen kennenzulernen ver-
sucht. Moralistische Argumentationen können eine Herausforde-
rung darstellen, die eigene Bereitschaft dazu zu überprüfen.

Aber die Empfindlichkeit kann auch zu weit gehen. Gegenüber den
heuristischen Chancen zur Sensibilisierung anderer bzw. von Gesell-

44 Zu dieser Beobachtung jetzt S. Flaßpöhler, Sensibel. Über moderne Empfind-
lichkeit und die Grenzen des Zumutbaren, Stuttgart 2021.

Konrad Hilpert26



schaft und Politik müssen deshalb auch die Risiken gesehen werden,
die dem Gebrauch von Moralismen eigen sind. Ein erstes ist die da-
mit verbundene Neigung zur Isolierung. Wenn die Herstellung der
Relation zu anderen moralischen Anliegen unterbleibt, wird das mo-
mentan bewegende Anliegen unter der Hand zum wichtigsten und
einzigen. In der politischen Umsetzung kann das zu Disproportio-
nen und regressiven Entdifferenzierungen führen. Ein Beispiel:
2019 sind eine Reihe von Berichten darüber erschienen45, dass rabia-
te Ranger Wilderer in Nationalparks misshandelt bzw. ermordet hät-
ten und dafür von international agierenden Tierschutzorganisatio-
nen belobigt und der strafrechtlichen Verfolgung entzogen worden
seien, so dass sich die Frage aufdrängt, ob der Schutz von Tieren
tödliche Gewalt gegen Menschen rechtfertigen kann.

Ein weiteres Risiko liegt schließlich darin, dass Moralismen und
gesteigerte Empfindlichkeiten in ihrer Wirkung offensichtlich zwie-
spältig sind: Sie können nämlich nicht nur der Anerkennung von
Gruppen mit besonderen Merkmalen dienen und damit Gesellschaft
zusammenführen, sondern auch „spalterisch“ wirken und Gegensät-
ze verstärken. Schließlich muss man auch mit einem erheblichen
Maß an Emotionalität rechnen. Diese kann wohl mit einem nach-
laufenden und schrittweisen Fakten-Abgleich diszipliniert und ver-
sachlicht werden. Bleibt der aber aus oder wird konterkariert, kann
moralistisches Denken und Argumentieren in zerstörerischen und
gewalttätigen Aktionen münden.

5. Die Beiträge dieses Bandes im Überblick

Dieser einleitende Beitrag von Konrad Hilpert wollte die Verortung
des Phänomens Moralismus und den Gebrauch dieses Theorems
als Instrument der Diagnostik moralischer Kommunikation be-
schreiben. Ferner verfolgte er die Absicht, den aktuellen Stand der
ethischen Reflexion darüber vorzustellen und auf der Grundlage
dieser Überlegungen eine Typologie der Bedeutungen von „Moralis-
mus“ anzubieten.

45 Z. B. Neue Zürcher Zeitung, Ausgabe vom 7.3.2019, 4.

Einführung 27



Im ersten Teil des vorliegenden Bandes folgen dann Beiträge, die
sich mit auffälligen Eigenheiten der öffentlichen Kommunikation in
jüngerer Zeit befassen. Sie prägen den Kontext, in dem Moralismus
als Phänomen und als Vorwurf in Erscheinung tritt.

Veränderungen und Ambivalenzen im Zusammenhang moderner
Medien- und Netzstrukturen sind das Thema des Beitrags von Ale-
xander Filipović. Er nimmt hierbei den Faden des weltweiten kriti-
schen Diskurses auf, der durch „Filterblasen“ und „Echokammern“
mit zwei sehr anschaulichen und einprägsamen Metaphern charak-
terisiert ist und in dem es näherhin um die Veränderungen demo-
kratischer Öffentlichkeiten durch digitale Medientechnologie geht.
Der Beitrag beschreibt Berechtigung und Grenzen dieser Kritik. Zu-
gleich öffnet er die Debatte über den Faktor technische Innovation
hinaus zu einer Konzeption des Strukturwandels der Öffentlichkeit
(Habermas), in der auch politisch-kommunikative, ökonomische
und räumliche Faktoren und deren Zusammenwirken mit der ver-
änderten Technik Berücksichtigung finden sollen.

Der Beitrag von Ursula Nothelle-Wildfeuer widmet sich dem ak-
tuellen, als Elitenkritik in Erscheinung tretenden Populismus in der
Politik und seinem Anspruch, die Stimme der sogenannten schwei-
genden Mehrheit zu vertreten. In Auseinandersetzung insbesondere
mit Konzepten, die sich auf das Christliche Abendland berufen wol-
len, arbeitet die Verfasserin die Orientierung an den Menschenrech-
ten, das Ethos der Solidarität und die Ausrichtung auf das Gemein-
wohl, das Leben aus Vielfalt und Autonomie sowie die unbedingte
Geltung der Menschenrechte im Gesamten und der Religionsfreiheit
im Besonderen als die tragenden Elemente des christlichen Beitrags
zur Gestaltung einer humanen Gesellschaft heraus und zeigt dann
Strategien für einen kritischen bzw. präventiven Umgang mit der ge-
nannten Version von Populismus auf.

Um die im Einzelnen umstrittene, aber nach wie vor existierende
Rolle religiöser Gründe und Bezugnahmen im politischen Handeln
geht es im politikwissenschaftlichen Beitrag von Ulrich Schlie. In ei-
ner großen tour d’horizon schildert er nacheinander den Zusam-
menbruch des Fortschrittsglaubens des 19. Jahrhunderts durch den
1. Weltkrieg, den Aufstieg politischer Religionen im 20. Jahrhundert,
den pseudoreligiösen Massenkult der diktatorischen Regime, den
„Widerstand gegen die Transzendenz“ (E. Nolte), aber eben auch
die dadurch freigesetzten Widerstandsbewegungen aus christlichem

Konrad Hilpert28



Glauben, die humanitären Aktivitäten und Friedensbemühungen
der Kirchen, die Bemühungen um eine glaubwürdige Neubestim-
mung des Verhältnisses der Kirche zur „Welt“ einschließlich der an-
deren Weltreligionen und Weltanschauungen in der katholischen
Kirche, den neuen Fortschritts- und Friedensoptimismus der 1970er
Jahre, den Zusammenbruch des Sozialismus und die Auflösung der
starren Strukturen des Kalten Kriegs, das Vordringen der isla-
mischen Erneuerungsrevolutionen und die Erfolge der Sektenbewe-
gung in den westlichen Demokratien, den in den neuen Protest-
bewegungen sichtbaren Widerstreit zwischen freiheitlicher und
autoritärer Ordnung, die Auflösung der traditionellen Bindungen
und das Wiederaufflammen alter ethnischer Konflikte, die Ausbrei-
tung des militanten Islamismus und die dadurch bedingten Ver-
schiebungen in den internationalen Beziehungen, die Auseinander-
setzungen zwischen säkularistischen und integralistischen Kräften
in großen Teilen der Welt und die Zuspitzung der Gegensätze zum
„Westen“ im Namen von Religion. Nahtlos fügt sich hier die Be-
schreibung des aktuellen Konflikts zwischen Russland und der
Ukraine als Gemisch von staatlicher Unterdrückung, Zerfall bisheri-
ger Ordnungen, Zuflucht zu autoritären Ordnungsmaßnahmen und
Staatsterrorismus an der Peripherie an, in dem religiöse Gründe eine
untergründige, aber umso nachhaltigere Rolle spielen. Die Beobach-
tungen des Verfassers münden in der Prognose, dass „die Zunahme
der strategischen Ungewissheiten und die Ablösung der Welt, so wie
wir sie seit 1989 gekannt haben, durch ein Zeitalter der zunehmen-
den Machtrivalität“ zu einem ganz neuen Blick auf Religion als Fak-
tor der internationalen Politik führen werden.

Rudolf B. Hein geht dem Phänomen der Verschwörungstheorien
und ihrer Bedeutung in der modernen Wissenschaftsgesellschaft
nach. Er beginnt mit einer Analyse der gängigen Definitionen von
Verschwörung, um dann Verschwörungs„theorien“ als narrativ an-
gelegte und Wahrheit beanspruchende politische Erklärungsmodelle
sowie deren spezifische Elemente (u. a. Geheimhaltung, Freund-
Feind-Schema und Hyperrationalität) zu charakterisieren. Dieselben
Merkmale werden danach unter der Perspektive ihrer Attraktivität
für die Anhänger derartiger Theorien beschrieben. Der Verfasser er-
kennt den Kulminationspunkt dieser Attraktivität in der Vorstellung
eines umfassenden Determinismus, der eben auch den von einer
Verschwörungstheorie Überzeugten jeweils einen festen Platz, be-

Einführung 29



stimmte Aufgaben und Lebenssinn zuweist. Die Annahme eines ge-
heimen Plans stellt ihnen aber auch Möglichkeiten der Einfluss-
nahme auf die Erklärung der erlebten Wirklichkeit, die Brauchbar-
keit von Stereotypen und Ressentiments und das Selbstverständnis
der eigenen Gruppe wie auch „der Anderen“ in Aussicht.

Auf den ersten Teil mit Darstellungen und Analysen besonders
markanter Veränderungen in der öffentlichen Kommunikation der
liberalen Gesellschaften folgt ein zweiter, in dem es um konkrete
thematische Debatten geht. Diese sind ja die Zusammenhänge, in
denen Moralismus praktisch stattfindet bzw. als unangemessen kri-
tisiert wird.

Konrad Hilpert zeichnet die Debatten über „Rasse“ und Rassis-
mus nach, die vor allem im Zuge der Black-Lives-Matter-Proteste
seit 2020 Fahrt aufgenommen haben und inzwischen so gut wie
sämtliche Bereiche der Gesellschaft erfasst haben. Während in
Deutschland die Thematik noch immer stark vom Antisemitismus
alter und neuer Spielart bestimmt wird, bekommen global und
auch hier die Erinnerung an Kolonialismus, Sklaverei und institutio-
nalisierte Ausbeutung sowie der Hinweis auf deren Spätfolgen im-
mer mehr Gewicht. Wie mit den Spuren dieser Geschichte in Muse-
umsbeständen, unbewussten Vorstellungsarchiven der kulturellen
Überlieferung, in der Sprache, in der Erinnerungs- und Gedenkpoli-
tik, in den umfassenden Ordnungs- und Orientierungssystemen, im
nationalen (Art. 3 GG) und internationalen Recht umgegangen wer-
den soll, sind aktuell hoch umstrittene und emotional aufgeladene
Streitfragen, zu denen häufig nicht nur gegensätzliche, sondern
auch radikale Positionierungen formuliert werden.

Die innerhalb von nur fünf Jahren weltweit ausgetragene Metoo-
Debatte stellt Edeltraud Koller in den zeitlich und sachlich umfassen-
deren Zusammenhang von Feminismus und Geschlechterforschung,
bevor sie dem in dieser Debatte selbst von Beginn an prominent er-
hobenen Vorwurf des Moralismus nachgeht. Sie konzentriert ihr
Augenmerk auf die wichtigsten Kontroversen innerhalb dieser De-
batte, nämlich den Begriff der sexuellen Belästigung und das öffent-
liche Anschuldigen von konkreten Personen. Eingehend untersucht
sie, inwiefern hierbei jeweils überzogenes Moralisieren stattfindet
bzw. dieser Vorwurf unberechtigt ist, ohne sexistische Diskriminie-
rung und Hierarchisierung der Geschlechter als das grundlegendere
Problem aus den Augen zu verlieren.

Konrad Hilpert30


