


Kerstin Gafgen-Track

Gott glauben

Theologie und
Spiritualitat






Fiir die, die ihrer Sehnsucht Luft zum Atmen geben

»Und plétzlich, ganz ohne Ankiindigung, ist das die
Frage: Bin ich echt gewesen in dem, was ich gelebt habe?
In meinem Denken, Sagen, Fiihlen und Tun?
Echt; genuine; autentico: Ich betrachte die Worter,
sage sie mir vor und bin unsicher, was sie — besonders
in dieser Frage bedeuten. Und doch scheint mir die
Frage dringlich, brennend, wichtiger als fast jede
andere ... Es geht um die grofien Dinge, die wichtigen
Entscheidungen, die bedeutsamen Worte, die
umfassenden Gefiihle, die aus der Tiefe heraus
gewirkt haben.«

Pascal Mercier






Inhalt

Hineindenken:

Der Taxifahrer und die Jugendlichen........... 9

Die Spur meines Glaubens.............cc...... 15
Vom Glauben erzidhlen: mein Beruf ... ... .. 19
Haltung und Verantwortung ... 28
Glaubensweisen — so vielfaltig
wie die Menschen ... 34

Glaube geschieht ... 39
Die Sehnsucht Gottes und die Freiheit
des Menschen ... 45
Von der Bildung des Glaubens...........cc. 50
Getauftwerden ... 58
Das andere leben mitten im Leben ... 61

Gottglauben ... 71
Gotterfahren ... 77
Gottes PrasenzinderWelt ... . . 82
Bekenntnis oder ich stehdazu ... 88
Gott zweifelnd denken in seiner
Unbegreiflichkeit ... 91



Glaubenleben ... 99

Einfachleben ... 103
Signaturen des Glaubens ... 108
Weltverantwortung ... 114
Frommigkeit. ..o 121
Glaube verbindet........... 129

Auf der Suche nach einer christlichen
Gemeinde ... 132

Gemeinsam glauben ... 142
Die Gemeinschaft der Heiligen ... 145
Von der gefahrdeten Relevanz und dem
Druck zu tiefgreifenden Reformen ... 150
Am Ende:
Stehenbleiben und Innehalten........cc.... 157
DaNK .. 161



Hineindenken:
Der Taxifahrer und die

NN




10

Der Zugnach Brandenburg hat so viel Verspatung, dass
ich ein Taxi nehmen muss, um noch halbwegs piinkt-
lich zu sein. »Zum Dom, bitte.« Der Fahrer mustert
mich skeptisch von der Seite. »Ja, klar nicht vors Por-
tal, sondern zum Durchgang auf den Burghof, bitte.«
»Keine Ahnung, da war ich schon dreif’ig Jahre nicht.
Mit der Schule muss ich mal da gewesen sein. Dahin
wollte schon lange keiner mehr gefahren werden. Sie
sind nicht aus Brandenburg, oder?« »Ich komme aus
Hannover.« »Um in den Dom zu gehen?« »Ja, spiter.
Erstmal werde ich mich mit dem Museum beschifti-
gen.«»Ach, da gibt es auch ein Museum?« »Sie kénnen
gerne den Dom und das Museum besichtigen und bald
eréffnen wir ein Restaurant.« »Nee, nicht fiir mich. Fir
die Touristen. Macht neun Euro.« Der Taxifahrer fragt
nicht, was es im Museum zu sehen gibt. Noch nicht
einmal ein Restaurant am Dom interessiert ihn. Der
Dom, grofiartiger steinerner Zeuge von iiber 850 Jah-
ren christlichem Glauben und christlicher Kultur, sagt
ihm nichts. Er will nichts von ihm wissen, fihrt immer
wieder einfach vorbei. Den Durchgang zum Burghof
muss ich ihm zeigen.

Ich bin weder Museumspidagogin noch Restaurant-
managerin, vielleicht hat der Taxifahrer mich fiir eine
solche gehalten. Hitte ich einflechten sollen, dass ich
Pfarrerin bin? Ich hitte ihm von meiner Freude erzih-
len kénnen, wenn ich in diesem wunderbaren Dom
Gottesdienst feiern darf. Wenn mein Blick von seiner
Architektur himmelwirts gezogen wird, ich tber die
Botschaft des wunderbaren Marienaltars nachdenke
oder in der Krypta - ausgestaltet zur Erinnerung an



die christlichen Martyrer des 20. Jahrhunderts - bete,
dann kann ich alles um mich herum vergessen. Der
Dom fasziniert mich in seiner Schlichtheit und Klar-
heit. Ich lasse gerne die michtige Tur im Portal ins
Schloss fallen und mich von diesem jahrhundertelang
durchbeteten Raum mit allen Sinnen ansprechen. Der
Dom in der Fremde ist ein Heimatort fiir meinen Glau-
ben, zu dem es mich immer wieder zieht. Einfach so
daran vorbeifahren, fir mich geht das nicht.

Doch selbst, wenn ich den Taxifahrer gebeten hitte,
wenigstens einmal einen Blick in den Dom zu werfen,
um vielleicht die Kraft zu spiiren, die er verstrémt,
hitte er vermutlich abgelehnt. Denn warum sollte
er es tun? Rund 88 % der Menschen in Brandenburg
gehoren keiner Kirche an. Nicht wenige haben noch
nie einen Kirchenraum von innen gesehen und fiih-
len meist auch keine Veranlassung dazu. Sie erwarten
sich von der Kirche fiir ihr Leben nichts. Sie wissen
gar nicht, was sie sich davon erwarten kénnten. Der
Dom und die anderen Kirchen in der Stadt sagen ih-
nen nichts, die Ruderregatten auf dem Beetzsee, die
Mopsfiguren fir Vicco von Biilow oder das Industrie-
museum interessieren sie vermutlich mehr.

Im Sommer 2020 haben Jugendliche eine Wiese an der
Havel unterhalb des Doms zu ihrem abendlichen Treff-
punkt erklart; die Musik schallt mal lauter, mal leiser
Uber das gesamte Domareal. Die Mitarbeiter*innen
des Domstifts haben bewusst darauf verzichtet, die
Polizei einzuschalten, und lassen sie feiern. Anstatt bei
den Jugendlichen ebenso wie bei dem Taxifahrer dar-



12

auf zu warten, dass diese in den Dom kommen, kénn-
ten wir vom Dom zur Wiese oder auf die Strafie zu den
Menschen, egal ob jung oder alt, gehen. Wir, die wir
uns am Dom engagieren, kénnten mit Menschen von
uns aus die Begegnung suchen, unsere Dominsel daftir
verlassen. Menschen nach ihren Erfahrungen fragen,
mit den Jugendlichen die Schénheit des Lebens feiern
und mit anderen seine Zerbrechlichkeit und Endlich-
keit durchleiden. Hineingehen in das Leben, da wo es
stattfindet. Auf die Geschichte des Taxifahrers oder
einer zur Musik tanzenden jungen Frau horen.

Hineingehen in das Leben von Menschen und zugleich
die Menschen in den Dom einladen. Den Wunsch habe
ich schon. Nicht, damit sie ein altes Gemaiuer von in-
nen gesehen haben, im Museum die Geschichte des
Domstifts kennenlernen, und auch nicht, um Spargel
und Erdbeeren im domeigenen Restaurant zu schlem-
men. Wenn es passierte, dass sie an einer Stelle ent-
deckten, angeriihrt zu sein, einen anderen Ton in ih-
rem Leben zu héren, dann kénnte es ein Anhauchen
des Geistes sein. Die Sehnsucht nach dem anderen im
Leben, vielleicht wird sie dadurch wach.

Mein Ziel mit diesem Buch ist es - ich bin viel zu sehr
durch und durch Theologin, als dass es anders sein
koénnte -, Inhalte des christlichen Glaubens zur Spra-
che zu bringen. Aber darum geht es mir nicht in erster
Linie. Vielmehr méchte ich versuchen, den Glauben an
den dreieinigen Gott so zu beschreiben, dass eine Spur
sichtbar wird, auf der eigene existenzielle Erfahrun-
gen gedeutet werden konnen. Ich hoffe, eine Spur zu



legen, der Menschen auf ihrer Suche nach Gott folgen
und fiir sich selbst neue Einsichten gewinnen kénnen,
was es heifden kann, Mensch zu sein. »Du hast mich
getrdumt gott/ wie ich den aufrechten gang iibe/ und nie-
derknien lerne/ schoner als ich jetzt bin/ gliicklicher als ich
mich traue/ freier als bei uns erlaubt.« (Dorothee Sélle)?

Bewusst spreche ich von »Gott« und versuche, nicht
uber GOTT, Gott*, Gott+ oder Gott*in einen lange Zeit
minnlich gepragten Begriff eines personalen Gottes
zu gendern oder die weibliche Seite Gottes sprachlich
»sichtbar« zu machen. »Gott« versuche ich als personal
gedachtes, transzendentales Gegenuber, auf das die
Kategorien von mannlich, weiblich oder divers nicht
angewandt werden koénnen, zu verstehen und so da-
von auch zu schreiben unter der Verwendung des tra-
ditionellen Begriffs »Gott«. Theologisch angemessen
halte ich ein Verstindnis von Gott als eine personale
Macht der Liebe.? »Gott ist Liebe; und wer in der Liebe
bleibt, der bleibt in Gott und Gott in ihm.« (1. Johan-
nes 4,16)* Manifest und sichtbar geworden ist diese
Liebe in Jesus Christus: »Darin ist erschienen die Liebe
Gottes unter uns, dass Gott seinen eingeborenen Sohn
gesandt hat in die Welt, damit wir durch ihn leben
sollen.« (1. Johannes 4, 9) Von Christus her will ich in
diesem Buch dem nachspiiren, was Gott glauben hei-
8en kann. Dabei will ich konsequent vom Menschen
her denken und von Erfahrungen, die Menschen mit
diesem Gott machen kénnen, so wie ich selbst voller
Vertrauen und voller Zweifel an diesen Gott glaube.
Ich hoffe darauf, dass Gott bis in alle Ewigkeit in der
Liebe und durch sie prasent sein wird. Dass Vorstel-



lungen von Gott nicht nur die Kategorien von Gender
sprengen und iiber sie hinausgehen, ist die Herausfor-
derung jeder gedanklichen Beschiftigung mit Gott.”
Esist auch die grof3e Herausforderung, dies angemes-
sen zu versprachlichen.

Wenn ich als Pfarrerin iiber Gott, Glauben und die
Gemeinschaft der Heiligen schreiben will, kann ich
Themen wie Missbrauch, Antisemitismus und Rassis-
mus nicht aussparen; sie sind Teil der Geschichte der
christlichen Kirchen, in der ich stehe, auch der Kir-
che, zu der ich gehoére, und des Kontextes, in dem ich
lebe und arbeite. So gehe ich an einigen Stellen darauf
explizit, eher exkursartig, ein; implizit bilden sie im-
mer wieder einen Teil meines Hintergrunds, aus dem
heraus ich schreibe. Ich muss mich auch in meinem
Alltag, beruflich wie privat, immer wieder damit aus-
einandersetzen, muss Stellung beziehen und auch per-
soénlich Schuld bekennen, die wir als Vertreter*innen
Kirche mittragen miissen.



Die Spur
meines Glaubens

e, 2 T
-




16

Als mich die Musik und die Unterhaltung der Jugend-
lichen auf der Wiese am Dom nicht einschlafen lief3en,
tberlegte ich, was ich den Jugendlichen tuberhaupt
sagen wollte, wenn ich zu ihnen auf die Wiese ginge.
Vielleicht wirde ich jemanden bitten mitzukommen.
Ein bisschen mulmig wire mir schon, ob sich die Ju-
gendlichen tberhaupt auf eine ihnen fremde Frau
einlassen wirden. Wirden sie mir die Chance geben,
ihnen zuzuhéren, sie kennen und verstehen zu lernen
zwischen Techno und Rap, Wasser und Wein, Liebe
und Leiden an der Liebe? Auch wenn ich einige Ubung
darin habe, mit fremden Menschen ins Gesprich zu
kommen und dabei durchaus tber existenzielle Fra-
gen zu sprechen, gehen mir solche Gespriache nicht
leicht iiber die Lippen. Ob ich am Ende von mir, mei-
nem eigenen Leben und damit auch meinem Glauben
erzahlt hatte, habe ich mich in dieser Nacht mit den
Stimmen und der Musik der feiernden Jugendlichen
gefragt. Vielleicht musste ich dafiir mehr als nur einen
Abend mit den Jugendlichen verbringen. So schnell
kommen Gespriche, die mehr sind als small talk, nicht
zustande. Am Ende war ich froh, miide von einem lan-
gen Tag ins Bett gegangen zu sein, und doch argerlich
mit mir selbst, dass ich nicht spontan die Begegnung
mit den Jugendlichen gesucht habe. Dass es daftir um
kurz vor Mitternacht zu spat gewesen wire, war nicht
mehr als eine Ausrede.

Durch die Diskussion tiber die »Relevanz von Kirchex,
die seit der Corona-Pandemie mit einer neuen Inten-
sitat gefithrt wird, denke ich in fiir mich neuen, eher
noch ungewohnten Bahnen dartiber nach, wie gerade



jenseits der Kirchenmauern — extra muros ecclesiae -
im nicht geschiitzten Raum von Kirche explizit vom
Glauben gesprochen werden kann. Wie kann er im Taxi
oder auf der Havelwiese bezeugt und gelebt werden?
Dabei muss ich mit diesem Buch Farbe bekennen und
ehrlich erzdhlen, warum ich glaube und was das fur
mein Leben und den Gedanken an das eigene Sterben
heifdt. Ebenso wichtig ist es, von anderen Menschen
zu hoéren, warum sie vielleicht anders als ich glauben
oder gerade nicht glauben. Das gelingt im Gesprich
mit Menschen, die keine religiosen Uberzeugungen
vertreten oder sich religios entfremdet haben, nur,
wenn ich meine eigenen Erfahrungen mit dem Glau-
ben in die Sprache und das Denken der sikularen Welt
»iibersetze« (Jurgen Habermas).® Die sikulare Welt,
das kénnen die feiernden Jugendlichen auf der Wiese,
der Taxifahrer ebenso wie Menschen aus Politik, Bil-
dung und Gesellschaft sein, mit denen ich beruflich
viel zu tun habe. Mit diesen unterschiedlichen Men-
schen mochte ich einen intensiven und ehrlichen Di-
alog uber die Fragen des Lebens versuchen. Mitten
im Leben in der Begegnung mit Menschen nach Gott
suchen - zusammen mit anderen Christ*innen, mit
konfessionslosen Menschen, erklarten Atheisten und
mit denen, die von anderen Religionen und Weltan-
schauungen tberzeugt sind. Fiir mich ist der Glaube
»existenzrelevant« (Wolfgang Huber)”. Deshalb gibt es
keinen Bereich meines Lebens, in dem mein Glaube
keine Rolle spielt. Dabei sehe ich ein standiges theolo-
gisches, wissenschaftlich fundiertes Arbeiten, das die
existenzielle Dimension prasent hilt und transparent
macht, als unverzichtbar an fiir den Beruf der Pfarre-



18

rin bzw. des Pfarrers. Von dem Glauben sprechen, sich
selbst theologisch und wissenschaftlich damit ausein-
andersetzen, das gliickt nur, wenn die eigenen existen-
ziellen Erfahrungen im Glauben transparent werden
und das Wagnis eingegangen wird, sie als Erfahrungen
mit und durch Gott zu deuten. Es gibt fir mich kein
grofleres Wagnis als das, denn ich fiirchte, mich an
Gott mit meiner Interpretation zu »vergreifen«. Und
auch, dass ich Menschen nicht erreiche mit dem, was
es vielleicht heiflen kénnte, an Gott zu glauben.

Immer wieder werde ich gebeten, fiir andere zu be-
ten, was mir nahegeht, gerade wenn mir die Person
erklart, sie kénne es selbst nicht. Anderen Menschen
ist es wichtig, dass ich Gottesdienste halte, auch wenn
sie selbst nur selten diese oder andere Gottesdienste
besuchen. Dann fillt mir wieder der Taxifahrer aus
Brandenburg ein, der vermutlich noch nie einen Got-
tesdienst besucht hat. Die Frage eines Glaubens, der
die Praxis des Glaubens auch fur andere austibt und
danach lebt, ist virulent in Gesprachen und Mails mit
einer Frau, mit der ich hin und wieder beruflich zu
tun habe. Diese Frau hat fiir sich schon lange ent-
schieden, dass an einen Gott zu glauben nicht ihre
Sache sei und auch keine Not sie beten lehren werde.
Dennoch sucht sie das Gesprach mit mir. Existenzielle
Themen und die Frage danach, ob es einen Gott gebe,
beschiftigen sie sehr. Es sind kontroverse Gesprache,
und ich merke, wie wichtig es fiir sie ist, dass ich im
Unterschied zu ihr glaube und ihr davon erzihle, un-
geschminkt und ehrlich. Sie verwahrt sich gegen jeden
Uberzeugungsversuch schon im Ansatz, aber unsere



