
H
or

st
 (

H
g.

) 
 · 

  K
on

dy
lis

 h
eu

te

Kondylis heute
Anthropologie im Werk von Panajotis Kondylis

Falk Horst (Hg.)

Duncker & Humblot  ·  Berlin



FALK HORST (Hrsg.)

Kondylis heute





Duncker & Humblot  ·  Berlin

Kondylis heute
Anthropologie im Werk von Panajotis Kondylis

Herausgegeben von

Falk Horst



Alle Rechte, auch die des auszugsweisen Nachdrucks, der fotomechanischen 
Wiedergabe und der Übersetzung, für sämtliche Beiträge vorbehalten

© 2022 Duncker & Humblot GmbH, Berlin
Satz: 3w+p GmbH, Rimpar

Druck: CPI buchbücher.de gmbh, Birkach
Printed in Germany

ISBN 978-3-428-18691-4 (Print)
ISBN 978-3-428-58691-2 (E-Book)

Gedruckt auf alterungsbeständigem (säurefreiem) Papier
entsprechend ISO 9706 

Internet: http://www.duncker-humblot.de

Die Herausgabe des Werkes wurde durch die Mitglieder 
des „Freundeskreises Panajotis Kondylis“ gefördert

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten

sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.



Inhaltsverzeichnis

Falk Horst
Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Dietrich Harth
Panajotis Kondylis’ Weg in die „Geistesgeschichte“ und seine resignative Sicht
auf die Ambivalenz sozialen Lebens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Hans-Christof Kraus
„Weltgesellschaft“ oder planetarische Politik? Panajotis Kondylis’ weltpoliti-
sche Analysen 1991 bis 1998 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23

Ulrich E. Zellenberg
Macht und Menschenrechte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55

Alexey Zhavoronkov
Wertfreiheit vs. Rangordnung der Werte. Kondylis’ Anthropologie im Lichte
seiner Nietzsche-Rezeption . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 87

Gisela Horst
Kondylis’ Beobachtungen zur Freudschen Anthropologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . 105

Panajotis Kondylis und Gisela Horst
Kondylis’ philosophische Anthropologie als Einspruch gegen Heideggers „Sein
und Zeit“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111

Panajotis Kondylis
„Sein und Zeit“. Eine Sammlung raffinierter und nebulöser Gemeinplätze . . . . 115

Konstantin Verykios
Die Handlungstheorie von Panajotis Kondylis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119

Michael Rumpf
Panajotis Kondylis: Die Aufklärung im Rahmen des neuzeitlichen Rationalis-
mus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145

Rainer E. Zimmermann
Nochmals zum Sinn des Lebens. Über den modernen Naturbegriff, im Ausgang
von Kondylis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 149

Michael Rumpf
Wertungsenthaltung. Watzlawicks Paradox und Kondylis’ „Macht und Ent-
scheidung“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161

Falk Horst
Moderne und Postmoderne bei Panajotis Kondylis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 171



Quellennachweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 195

Personenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 197

Über die Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 203

Inhaltsverzeichnis6



Einleitung

Falk Horst

Der Band setzt in der Mehrzahl der Beiträge zum Werk von Kondylis zwei
Schwerpunkte, den einen mit der Analyse des Politischen und einen zweiten
durch die Anthropologie, die auch das Politische bestimmt. Als den BeginnvonKon-
dylis’ wissenschaftlichem Weg in die europäische Geistesgeschichte verweist
D. Harth in einem Abriss zu Leben und Werk auf die ausführliche Einführung zu
einer griechischen Ausgabe ausgewählter TexteMachiavellis. Sie stehen als Beispiel
dafür, wie breit Kondylis von Anbeginn seine Forschung aufgestellt hat. Er berück-
sichtigt stets historische, soziologische, politische, philosophische und geistesge-
schichtliche Aspekte, um in diesem Fall einem politischen Denker gerecht werden
zu können. Diese Einführung brachte er aus Athen nach Heidelberg mit, um zeigen
zu können, wie umfassend er seine Studien für die Promotion „Entstehung der Dia-
lektik“ anzulegen gedachte. Tatsächlich griffen diese soweit auf die gesamte Epoche
der Aufklärung und deren Genese aus, dass mit dem für die Dialektik verfasstenMa-
nuskript noch beträchtliche Teile des daran anschließendenWerkes „Die Aufklärung
im Rahmen des neuzeitlichen Rationalismus“ – das M. Rumpf knapp vorstellt – vor-
bereitet waren. Auch wurden Bereiche einbezogen, die bereits Anregung und Mate-
rial zur „Metaphysikkritik der Neuzeit“ und zumWerk „Der Niedergang der bürger-
lichen Denk- und Lebensform“ lieferten. Die Epoche der Aufklärung ist mit dem
Aufstieg des Bürgertums innerhalb einer Mangelgesellschaft und dessen Welt-
und Menschenbild verbunden, von dem sich das der Massengesellschaft des 20.
und 21. Jahrhunderts als Überflussgesellschaft und damit als Gegenmodell unter-
scheidet. Für dasWeltbild des Bürgertums und das seines Gegenpols liefert Kondylis
eine Vielzahl allgemeiner Beschreibungen und Zeittypisches, doch verzichtet er auf
Einzelbeispiele, um den Leser auf dessen persönliches historischesWissen, seine Le-
benserfahrung und Bildung zu verweisen und sich als Autor nicht im Uferlosen von
Beispielen zu verlieren. Typische Beispiele für beide Epochen vor allem aus der
Dichtung wird zur Veranschaulichung von F. Horst im Vergleich von „Moderne
und Postmoderne“ vorgestellt. Aus dem Material und den Anregungen des Aufklä-
rungsbuches ist auch die Idee zu „Macht und Entscheidung“ entsprungen. Hier stellt
Kondylis seine anthropologische Grundeinsicht vor, für die er sich durch seine bis-
herigen geistesgeschichtlichen Studien bestätigt sah, dass nämlich das die Lebewe-
sen bestimmende Selbsterhaltungsstreben sich beim Menschen als Gemeinschafts-
wesen in Machtstreben wandelt, welches das Individuum nach einer seinem Selbst
entsprechenden gesellschaftlichen Position streben lässt, wofür bei Platon „Thy-
mos“, die Kraft sich auszuzeichnen, steht oder das, was z.B. Dante bei Odysseus



als brennenden Eifer sieht. Machstreben ist der Antrieb, sich von anderen zu unter-
scheiden, deshalb sei nach Kondylis Denken polemisch. R. Zimmermann konzen-
triert die Aufmerksamkeit beim Aufklärungsbuch auf die dort beschriebene, inner-
halb der Epoche erfolgte Aufwertung der Sinnlichkeit, die nicht mehr als Gegnerin
der Moral gesehen wird, weil beide zur harmonischen Entwicklung der menschli-
chen Kräfte zusammenwirken würden, womit die Transzendenz in die Immanenz
aufgenommen wird. Die Sinnlichkeit bzw. die Natur wurde so weit aufgewertet,
dass sie zum höchsten und würdigsten Gegenstand der Erkenntnis wurde. Daran
hat sich für die Naturwissenschaft bis heute nichtsWesentliches geändert. Unser mo-
derner Naturbegriff erhielt seinewesentliche Prägung in der Zeit der Aufklärung und
darin ist versteckt die Metaphysik mitenthalten. Für Kondylis ist es unzweifelhaft,
dass der Mensch nicht auf Metaphysik verzichten kann.1

In „Macht und Entscheidung“ wird das Verfahren des „deskriptiven Dezisionis-
mus“ erklärt, das als ein neutrales Beschreiben auf ideologische Sichtweisen verzich-
tet, die Sein und Sollen miteinander verknüpfen und dementsprechend werten. Für
den „deskriptiven Dezisionismus“ ist der Mensch weder gut noch böse, auch die Po-
litik ist es nicht. Einem solchen Vorgehen lasse sich entgegnen, – erläutert M. Rumpf
in seinem Beitrag zur „Wertungsenthaltung,“ – ein Nichtwerten sei nicht möglich.
Allerdings enthält sich der „deskriptiveDezisionismus“ ideologischer Denkmodelle,
wie sie H.-C. Kraus in „,Weltgesellschaft‘ oder planetarische Politik?“ bereits ein-
leitend amBeispiel der Thesen von Fukuyama feststellt, die dieser nach dem Zusam-
menbruch der Sowjetunion mit der Behauptung aufstellte, indem er behauptete, in
der Folge würden die liberalen Demokratien als einziges politisches Modell mit uni-
versalem Anspruch übrigbleiben. Mit dieser These erweise sich Fukuyama als He-
gelianer, wenn er erkläre, Konflikte würden verschwinden, wenn liberale Demokra-
tien sich weltweit durchsetzten, wobei unterstellt ist, diese besäßen Qualitäten, die
ein teleologisches Prinzip in der Geschichte bestätigen. Zwar wurde im 20. Jahrhun-
dert durch technische Entwicklungen in den fortgeschrittenen Ländern die Knapp-
heit der Güter überwunden. Daraus ließe sich folgern, damit werde die Ursache
für einen Kampf um Ressourcen entfallen. Es wurden zwar aus Mangelgesellschaf-
tenÜberfluss- bzw.Massengesellschaften, doch das hatte eine Politisierung desÖko-
nomischen zur Folge, denn der Überfluss weckt umso mehr Begehrlichkeiten. Des-
halb muss die Politik sicherstellen, dass dieWirtschaft immer neue Konsumwünsche
auch erfüllen kann. Der hoheRessourcenbedarf hat eine globaleWirtschaftsverflech-
tung zur Folge, wobei aber derWettstreit der Volkswirtschaften um knapper werden-
de Ressourcen und ein rascher und breiter technischer Fortschritt Konflikte eher för-
dert als vermindert. Menschliches Machtstreben verschwindet auch in liberalen De-
mokratien nicht.

Bei der Beobachtung von politischem Geschehen geht es für Kondylis darum, die
„Funktion von Denkgebilden in konkreten Lagen“ zu berücksichtigen, denn Ideolo-
gien haben entscheidenden Einfluss auf Denken undHandeln, nicht zuletzt zeigt sich

1 Vgl. hierzu P. Kondylis, Die neuzeitliche Metaphysikkritik.

Falk Horst8



an ihnen die enge Verflechtung von Überbau und Basis. Die Bedeutung der „Men-
schenrechte“ in den modernen Gesellschaften und der globalisierten Welt kommt
nicht ohne die Frage nach der Macht aus. U. Zellenbergs Beitrag hat dementspre-
chend den Titel „Macht und Menschenrechte“ und nimmt die Feststellung von Kon-
dylis, „es gibt keine Menschenrechte,“ zum Ausgangspunkt der Darstellung: Men-
schenrechte könne es nur geben, wenn sie imWeltmaßstab geltenwürden. Allerdings
gibt es Länder, in denen sie einen höheren Stellenwert als die Bürgerrechte zu haben
scheinen, wenn sie aufgrund einer materiellen Auslegung und damit verbundenen
Konsumerwartungen zugunsten der Bürgerrechte einen Vorrang bekommen, also
einem ethischen Universalismus gefolgt werde. Dieser kollidiert absehbar mit der
zunehmendenKnappheit der Güter bei einemwachsenden ökologischen Fußabdruck
von immer mehr Menschen auf der Erde. Menschenrechte dienen politischen Zielen
und werden, weil es umMacht geht, instrumentalisiert; sie können entsprechend der
bestimmenden „Denkgebilde“ als Propagandawaffe eingesetzt werden oder auch
einer kulturbedingten Relativität unterliegen.

Kondylis stützt sein in „Macht und Entscheidung“ dargestelltes anthropologi-
sches Modell zur Erprobung seiner These u. a. dadurch ab, dass er z.B. Beobachtun-
gen von S. Freud, aus denen dieser sein Modell entwickelte, in ihrem zeitlichen
Nacheinander untersucht und dabei entsprechend veränderte Beschreibungen des
Modells entdeckt. In einigen Folgerungen und Annahmen nähert sich Freud
einem einfacherenModell als dem an, für das er sich zuletzt entschied. Das einfache-
re hätte eine größere Erklärungskraft besessen, hätte er, was ihm zwischendurch ge-
danklich nicht fern zu liegen schien, menschliches Machstreben anstelle eines „To-
destriebs“ angenommen. Machtstreben als zentrales Bestreben ist für Kondylis
weder gut noch böse, es kann Mitmenschen nützlich sein oder ihnen auch schaden.
Dieses Doppelgesicht eines einzigen Bestrebens erkennt Freud nicht; für ihn ist der
Gegentrieb zur Libido der „Todestrieb“ als Destruktionstrieb, der für Kondylis nichts
anderes als die negative Seite desMachtstrebens ist. Dies zeigt G. Horst bei der Aus-
wertung seiner entsprechenden Notate. – Von der Einsicht her, dass der Mensch nur
als Gesellschaftswesen verstanden werden kann, ist die Heideggers Sichtweise zu-
grundeliegende Anthropologie einseitig und nur auf eine bestimmte zeitgeschichtli-
che Situation und Kultur bezogen und damit alles andere als universell, wie G. Horst
ergänzend zu einem Text von Kondylis betont. Ähnlich wie im Fall von S. Freud – so
lässt sich aus der Untersuchung von A. Zhavoronkov schließen – verfährt Kondylis
mit den Einsichten Nietzsches und dessen daraus abgeleiteten theoretischen Folge-
rungen. In manchem entdeckt er für seine eigene Anthropologie und sein Denkmo-
dell Bestätigung und offenbar wichtige Anregungen. Er zeigt aber auch die Grenzen
und logisch falsche Schlüsse von Nietzsches Ansatz auf. Stets untersucht Kondylis
die Ergebnisse anderer Forscher genau, legt ihre Grundannahmen frei und prüft sie
auf Stringenz. Er setzt sich intensivmit ihnen auseinander, wobei er sein eigenesMo-
dell durch den Vergleich auf mögliche Beobachtungs- und Denkfehler überprüft.
Dabei ist er bestrebt, dem anderen in seinen Beobachtungs- und Denkvoraussetzun-
gen gerecht zu werden.

Einleitung 9




