Kondylis heute

Anthropologie im Werk von Panajotis Kondylis

Falk Horst (Hg.)

Duncker & Humblot - Berlin



FALK HORST (Hrsg.)

Kondylis heute






Kondylis heute

Anthropologie im Werk von Panajotis Kondylis

Herausgegeben von

Falk Horst

Duncker & Humblot - Berlin



Die Herausgabe des Werkes wurde durch die Mitglieder
des ,Freundeskreises Panajotis Kondylis“ geférdert

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Alle Rechte, auch die des auszugsweisen Nachdrucks, der fotomechanischen
Wiedergabe und der Ubersetzung, fiir simtliche Beitrége vorbehalten
© 2022 Duncker & Humblot GmbH, Berlin
Satz: 3w+p GmbH, Rimpar
Druck: CPI buchbiicher.de gmbh, Birkach
Printed in Germany

ISBN 978-3-428-18691-4 (Print)
ISBN 978-3-428-58691-2 (E-Book)

Gedruckt auf alterungsbestindigem (sdurefreiem) Papier
entsprechend ISO 9706

Internet: http://www.duncker-humblot.de



Inhaltsverzeichnis

Falk Horst

Einleitung . ........ .. e 7
Dietrich Harth

Panajotis Kondylis’ Weg in die ,,Geistesgeschichte” und seine resignative Sicht

auf die Ambivalenz sozialen Lebens ............ ... .. .. ... .. .. .. ... 11

Hans-Christof Kraus
»Weltgesellschaft oder planetarische Politik? Panajotis Kondylis’ weltpoliti-
sche Analysen 1991 bis 1998 ... ... ... . . 23

Ulrich E. Zellenberg
Macht und Menschenrechte . ......... ... ... ... ... .. ... .. ... ... 55

Alexey Zhavoronkov
Wertfreiheit vs. Rangordnung der Werte. Kondylis’ Anthropologie im Lichte
seiner Nietzsche-Rezeption .. ........ ... ... i 87

Gisela Horst
Kondylis’ Beobachtungen zur Freudschen Anthropologie .................. 105

Panajotis Kondylis und Gisela Horst
Kondylis’ philosophische Anthropologie als Einspruch gegen Heideggers ,,Sein
und Zeit™ .. 111

Panajotis Kondylis
,.»Sein und Zeit“. Eine Sammlung raffinierter und nebuléser Gemeinplitze .... 115

Konstantin Verykios

Die Handlungstheorie von Panajotis Kondylis ............. ... .. .. .. .. 119
Michael Rumpf

Panajotis Kondylis: Die Aufkldrung im Rahmen des neuzeitlichen Rationalis-

IUS .« o« oottt et e e et e e e e e e 145

Rainer E. Zimmermann
Nochmals zum Sinn des Lebens. Uber den modernen Naturbegriff, im Ausgang

von Kondylis . ... ..o 149
Michael Rumpf

Wertungsenthaltung. Watzlawicks Paradox und Kondylis’ ,,Macht und Ent-

scheidung™ . ... . e 161
Falk Horst

Moderne und Postmoderne bei Panajotis Kondylis ....................... 171



Quellennachweise

Inhaltsverzeichnis

Personenverzeichnis . ......... ... ... . .. .. . . . ..

Uber die Autoren



Einleitung
Falk Horst

Der Band setzt in der Mehrzahl der Beitrige zum Werk von Kondylis zwei
Schwerpunkte, den einen mit der Analyse des Politischen und einen zweiten
durch die Anthropologie, die auch das Politische bestimmt. Als den Beginn von Kon-
dylis’ wissenschaftlichem Weg in die europdische Geistesgeschichte verweist
D. Harth in einem Abriss zu Leben und Werk auf die ausfiihrliche Einfiihrung zu
einer griechischen Ausgabe ausgewihlter Texte Machiavellis. Sie stehen als Beispiel
dafiir, wie breit Kondylis von Anbeginn seine Forschung aufgestellt hat. Er bertick-
sichtigt stets historische, soziologische, politische, philosophische und geistesge-
schichtliche Aspekte, um in diesem Fall einem politischen Denker gerecht werden
zu konnen. Diese Einfiihrung brachte er aus Athen nach Heidelberg mit, um zeigen
zu konnen, wie umfassend er seine Studien fiir die Promotion ,,Entstehung der Dia-
lektik* anzulegen gedachte. Tatséchlich griffen diese so weit auf die gesamte Epoche
der Aufklirung und deren Genese aus, dass mit dem fiir die Dialektik verfassten Ma-
nuskript noch betrichtliche Teile des daran anschlieBenden Werkes ,,Die Aufkldrung
im Rahmen des neuzeitlichen Rationalismus‘ — das M. Rumpf knapp vorstellt — vor-
bereitet waren. Auch wurden Bereiche einbezogen, die bereits Anregung und Mate-
rial zur ,,Metaphysikkritik der Neuzeit* und zum Werk ,,Der Niedergang der biirger-
lichen Denk- und Lebensform* lieferten. Die Epoche der Aufkldrung ist mit dem
Aufstieg des Biirgertums innerhalb einer Mangelgesellschaft und dessen Welt-
und Menschenbild verbunden, von dem sich das der Massengesellschaft des 20.
und 21. Jahrhunderts als Uberflussgesellschaft und damit als Gegenmodell unter-
scheidet. Fiir das Weltbild des Biirgertums und das seines Gegenpols liefert Kondylis
eine Vielzahl allgemeiner Beschreibungen und Zeittypisches, doch verzichtet er auf
Einzelbeispiele, um den Leser auf dessen personliches historisches Wissen, seine Le-
benserfahrung und Bildung zu verweisen und sich als Autor nicht im Uferlosen von
Beispielen zu verlieren. Typische Beispiele fiir beide Epochen vor allem aus der
Dichtung wird zur Veranschaulichung von F. Horst im Vergleich von ,,Moderne
und Postmoderne® vorgestellt. Aus dem Material und den Anregungen des Aufkla-
rungsbuches ist auch die Idee zu ,,Macht und Entscheidung* entsprungen. Hier stellt
Kondylis seine anthropologische Grundeinsicht vor, fiir die er sich durch seine bis-
herigen geistesgeschichtlichen Studien bestitigt sah, dass ndmlich das die Lebewe-
sen bestimmende Selbsterhaltungsstreben sich beim Menschen als Gemeinschafts-
wesen in Machtstreben wandelt, welches das Individuum nach einer seinem Selbst
entsprechenden gesellschaftlichen Position streben lédsst, wofiir bei Platon ,,Thy-
mos®, die Kraft sich auszuzeichnen, steht oder das, was z.B. Dante bei Odysseus



8 Falk Horst

als brennenden Eifer sieht. Machstreben ist der Antrieb, sich von anderen zu unter-
scheiden, deshalb sei nach Kondylis Denken polemisch. R. Zimmermann konzen-
triert die Aufmerksamkeit beim Aufklarungsbuch auf die dort beschriebene, inner-
halb der Epoche erfolgte Aufwertung der Sinnlichkeit, die nicht mehr als Gegnerin
der Moral gesehen wird, weil beide zur harmonischen Entwicklung der menschli-
chen Krifte zusammenwirken wiirden, womit die Transzendenz in die Immanenz
aufgenommen wird. Die Sinnlichkeit bzw. die Natur wurde so weit aufgewertet,
dass sie zum hochsten und wiirdigsten Gegenstand der Erkenntnis wurde. Daran
hat sich fiir die Naturwissenschaft bis heute nichts Wesentliches gedndert. Unser mo-
derner Naturbegriff erhielt seine wesentliche Priagung in der Zeit der Aufkldrung und
darin ist versteckt die Metaphysik mitenthalten. Fiir Kondylis ist es unzweifelhaft,
dass der Mensch nicht auf Metaphysik verzichten kann.'

In ,,Macht und Entscheidung® wird das Verfahren des ,,deskriptiven Dezisionis-
mus* erklért, das als ein neutrales Beschreiben auf ideologische Sichtweisen verzich-
tet, die Sein und Sollen miteinander verkniipfen und dementsprechend werten. Fiir
den ,,deskriptiven Dezisionismus* ist der Mensch weder gut noch bose, auch die Po-
litik ist es nicht. Einem solchen Vorgehen lasse sich entgegnen, — erldutert M. Rumpf
in seinem Beitrag zur ,,Wertungsenthaltung,* — ein Nichtwerten sei nicht moglich.
Allerdings enthilt sich der ,,deskriptive Dezisionismus‘ ideologischer Denkmodelle,
wie sie H.-C. Kraus in ,,,Weltgesellschaft* oder planetarische Politik 7* bereits ein-
leitend am Beispiel der Thesen von Fukuyama feststellt, die dieser nach dem Zusam-
menbruch der Sowjetunion mit der Behauptung aufstellte, indem er behauptete, in
der Folge wiirden die liberalen Demokratien als einziges politisches Modell mit uni-
versalem Anspruch tibrigbleiben. Mit dieser These erweise sich Fukuyama als He-
gelianer, wenn er erklire, Konflikte wiirden verschwinden, wenn liberale Demokra-
tien sich weltweit durchsetzten, wobei unterstellt ist, diese besidfien Qualititen, die
ein teleologisches Prinzip in der Geschichte bestétigen. Zwar wurde im 20. Jahrhun-
dert durch technische Entwicklungen in den fortgeschrittenen Lindern die Knapp-
heit der Giiter iiberwunden. Daraus liefe sich folgern, damit werde die Ursache
fiir einen Kampf um Ressourcen entfallen. Es wurden zwar aus Mangelgesellschaf-
ten Uberfluss- bzw. Massengesellschaften, doch das hatte eine Politisierung des Oko-
nomischen zur Folge, denn der Uberfluss weckt umso mehr Begehrlichkeiten. Des-
halb muss die Politik sicherstellen, dass die Wirtschaft immer neue Konsumwiinsche
auch erfiillen kann. Der hohe Ressourcenbedarf hat eine globale Wirtschaftsverflech-
tung zur Folge, wobei aber der Wettstreit der Volkswirtschaften um knapper werden-
de Ressourcen und ein rascher und breiter technischer Fortschritt Konflikte eher for-
dert als vermindert. Menschliches Machtstreben verschwindet auch in liberalen De-
mokratien nicht.

Bei der Beobachtung von politischem Geschehen geht es fiir Kondylis darum, die
,JFunktion von Denkgebilden in konkreten Lagen* zu beriicksichtigen, denn Ideolo-
gien haben entscheidenden Einfluss auf Denken und Handeln, nicht zuletzt zeigt sich

' Vgl. hierzu P. Kondylis, Die neuzeitliche Metaphysikkritik.



Einleitung 9

an ihnen die enge Verflechtung von Uberbau und Basis. Die Bedeutung der ,,Men-
schenrechte in den modernen Gesellschaften und der globalisierten Welt kommt
nicht ohne die Frage nach der Macht aus. U. Zellenbergs Beitrag hat dementspre-
chend den Titel ,,Macht und Menschenrechte und nimmt die Feststellung von Kon-
dylis, ,.es gibt keine Menschenrechte,” zum Ausgangspunkt der Darstellung: Men-
schenrechte konne es nur geben, wenn sie im WeltmaRstab gelten wiirden. Allerdings
gibt es Linder, in denen sie einen hoheren Stellenwert als die Biirgerrechte zu haben
scheinen, wenn sie aufgrund einer materiellen Auslegung und damit verbundenen
Konsumerwartungen zugunsten der Biirgerrechte einen Vorrang bekommen, also
einem ethischen Universalismus gefolgt werde. Dieser kollidiert absehbar mit der
zunehmenden Knappheit der Giiter bei einem wachsenden kologischen Fuabdruck
von immer mehr Menschen auf der Erde. Menschenrechte dienen politischen Zielen
und werden, weil es um Macht geht, instrumentalisiert; sie konnen entsprechend der
bestimmenden ,,Denkgebilde* als Propagandawaffe eingesetzt werden oder auch
einer kulturbedingten Relativitit unterliegen.

Kondylis stiitzt sein in ,,Macht und Entscheidung® dargestelltes anthropologi-
sches Modell zur Erprobung seiner These u. a. dadurch ab, dass er z. B. Beobachtun-
gen von S. Freud, aus denen dieser sein Modell entwickelte, in ihrem zeitlichen
Nacheinander untersucht und dabei entsprechend verdnderte Beschreibungen des
Modells entdeckt. In einigen Folgerungen und Annahmen nihert sich Freud
einem einfacheren Modell als dem an, fiir das er sich zuletzt entschied. Das einfache-
re hitte eine grofere Erklarungskraft besessen, hitte er, was ihm zwischendurch ge-
danklich nicht fern zu liegen schien, menschliches Machstreben anstelle eines ,,To-
destriebs angenommen. Machtstreben als zentrales Bestreben ist fiir Kondylis
weder gut noch bose, es kann Mitmenschen niitzlich sein oder ihnen auch schaden.
Dieses Doppelgesicht eines einzigen Bestrebens erkennt Freud nicht; fiir ihn ist der
Gegentrieb zur Libido der ,,Todestrieb* als Destruktionstrieb, der fiir Kondylis nichts
anderes als die negative Seite des Machtstrebens ist. Dies zeigt G. Horst bei der Aus-
wertung seiner entsprechenden Notate. — Von der Einsicht her, dass der Mensch nur
als Gesellschaftswesen verstanden werden kann, ist die Heideggers Sichtweise zu-
grundeliegende Anthropologie einseitig und nur auf eine bestimmte zeitgeschichtli-
che Situation und Kultur bezogen und damit alles andere als universell, wie G. Horst
ergiinzend zu einem Text von Kondylis betont. Ahnlich wie im Fall von S. Freud — so
lasst sich aus der Untersuchung von A. Zhavoronkov schlieen — verfihrt Kondylis
mit den Einsichten Nietzsches und dessen daraus abgeleiteten theoretischen Folge-
rungen. In manchem entdeckt er fiir seine eigene Anthropologie und sein Denkmo-
dell Bestitigung und offenbar wichtige Anregungen. Er zeigt aber auch die Grenzen
und logisch falsche Schliisse von Nietzsches Ansatz auf. Stets untersucht Kondylis
die Ergebnisse anderer Forscher genau, legt ihre Grundannahmen frei und priift sie
auf Stringenz. Er setzt sich intensiv mit ihnen auseinander, wobei er sein eigenes Mo-
dell durch den Vergleich auf mogliche Beobachtungs- und Denkfehler iiberpriift.
Dabei ist er bestrebt, dem anderen in seinen Beobachtungs- und Denkvoraussetzun-
gen gerecht zu werden.





