Eine Welt — keine Sklaverei



THEOLOGIE DER EINEN WELT

Herausgegeben in Kooperation mit
missio Aachen

Band 20

Eine Welt — keine Sklaverei



Eine Welt - keine Sklaverei
Moderne Sklaverei weltweit

Herausgegeben von Klaus Vellguth

£
HERDER )

FREIBURG - BASEL - WIEN



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

gw%cg FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022

Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-451-39320-4



Inhalt

Vorwort
Weltkirchliches Forum als Einladung zum Polylog .. ... .. .. 9

Geschichte der Sklaverei

Das Christentum, die Sklaven und die Tiere.
Eine Ideengeschichte . ............ ... ... ... ....... 27
Thomas Ruster

Sklaverei in Asien bis in die Frithe Neuzeit.
Geschichtliche Besonderheiten und genealogische Vielfalt ... 38
Reginald Cruz

Die Geschichte der Sklaverei in Lateinamerika ............ 57
Josef Estermann
Die Geschichte der Sklaverei in Afrika .. ................ 70

Samuel A. Nyanchoga

Formen der modernen Sklaverei

Motive und Formen der modernen Sklaverei in Europa.
Theologische und pastorale Aspekte . .................. 85
Ottmar Fuchs

Covid-19, Globalisierung und moderne Sklaverei — und ihre
negativen Folgen fiir Wanderarbeiter ................ ... 106
Bendanglemla Longkumer

Guatemala: Moderne Sklaverei und die Zerstorung des
Menschen ........ ... .. . . ... .. ... 119
Kajkoj Maximo Ba Tiul



6 Inhalt

Moderne Formen der Sklaverei in Afrika ... ............. 139
Georgette Thioume Ndour

Ursachen der modernen Sklaverei

Menschenhandel und sklavereidhnliche Praktiken als Folge von
Neoliberalismus und Globalisierung . ................... 153
Gabriella Bottani

Moderne Sklaverei in Asien.

Zwischen ideologischem Wachstumswahn, wirtschaftlicher Not

und weitverbreiteter Korruption . ......... ... ... ... .... 165
Polykarp Ulin Agan

»ind das keine Menschen?* oder: Casaldaliga, ein Las Casas des
20. Jahrhunderts .. ... .. . ... 186
Xavier J. M. Plassat

Die Versklavung und ihr tief verwurzelter Rassismus leben fort.
Ein Blick auf die siidafrikanische Weinregion Western Cape .. 198
Boniface Mabanza Bambu

Engagement der Kirche gegen moderne Sklaverei

Das Engagement der Kirche gegen moderne Sklaverei in
Europa ... ... . 217
Bernd Hirschberger

Die katholische Kirche im Kampf gegen moderne Sklaverei
IMASIEN . ... 229
Regamy Thillainathan

Die Geschichte eines grofien Engagements.

Die Kirche im Kampf gegen die moderne Sklaverei

in Lateinamerika . ........ .. ... ... . o L 238
Tomds Straka



Inhalt

Kirchliches Engagement gegen moderne Sklaverei in Afrika ist
notwendig —ein Aufruf . ....... ... .
Justin Nkunzi

Zukunftsvision fiir ein kirchliches und gesellschaftliches
Engagement gegen moderne Sklaverei

Die Rolle der Kommission der Bischofskonferenzen der
Europiischen Gemeinschaft (COMECE) im Kampf gegen den
Menschenhandel . ......... .. ... ... ... . ... . ... .....
José Luis Bazdn

Das Engagement von Kirche und Gesellschaft gegen moderne
Sklaverei in Asien — eine Vision .......................
Vimal Tirimanna

»Arbeit ist Sorge.“ Eine Zukunftsvision im Einklang mit der
christlichen Soziallehre . ......... .. ... .. ... .. .......
Emilce Cuda

Afrikanische Frauen und Midchen in den Fingen von
Menschenhindlern. Das Engagement gegen moderne Sklaverei
muss weitergehen . .......... ... .
Lea Ackermann

Autor*innenverzeichnis . ........... ... ... .. ... .. ....

Ubersetzer*innenverzeichnis .. .......................

258

265

279

291






Vorwort
Weltkirchliches Forum als Einladung zum Polylog

Mit dem Titel ,,Eine Welt — keine Sklaverei* liegt inzwischen schon
der 20. Band der Reihe ,, Theologie der Einen Welt“ vor. Diese wis-
senschaftliche Edition, in der seit dem Jahr 2011 regelmiflig zwei
Themenbinde jihrlich veroffentlicht werden, versteht sich als welt-
kirchliche und missionswissenschaftliche Buchreihe, die Theolog*in-
nen ein Forum bietet, sich zu wesentlichen theologischen Fragen zu
duflern. Jeder Band der Edition ist in fiinf Kapitel unterteilt, in denen
die Autor*innen aus Afrika, Asien, (Latein-)Amerika und Europa ein
Thema aus ihrer spezifischen, kontextuell gepriagten Perspektive be-
leuchten. Dadurch entsteht jeweils ein weltkirchlicher theologischer
Diskurs, der in seiner Polyphonie den Reichtum der Weltkirche zur
Sprache bringt. Nicht zuletzt die Verdffentlichung der englischspra-
chigen Ubersetzung aller erschienenen Binde in der Buchreihe
»One World Theology“ versteht sich als ein bescheidener Beitrag
zur Forderung des interkulturellen Diskurses in der Weltkirche.
Konzipiert und begonnen wurde die Buchreihe in einer Zeit, in
der ein Papst als Bischof von Rom der katholischen Kirche vorstand,
der wenige Jahre vor seiner Wahl ins Petrusamt noch vehement auf
einen auch ontologischen Primat der Universalkirche vor den Orts-
kirchen verwiesen hat.! Ins Leben gerufen wurde die Buchreihe am
Ende einer zweitausendjihrigen Epoche der Kirchengeschichte, in

' Vgl. dazu Kongregation fiir die Glaubenslehre, Schreiben an die Bischofe
der katholischen Kirche iiber einige Aspekte der Kirche als Communio, 28.
Mai 1992 (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 107), hrsg. vom Sekre-
tariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1992. An die Veréffentlichung
dieses Dokumentes schloss sich eine intensive Auseinandersetzung zwischen
den Kurienkardinilen Walter Kasper und Joseph Ratzinger an, die als ,,Cardi-
nals Dispute® in die Theologiegeschichte eingegangen ist; vgl. zur oben ge-
nannten Position Ratzingers u. a. Joseph Ratzinger, ,,The Local and The Uni-
versal Church® in: America 185 (2001) 16, S. 7-11.



10 Vorwort

der mit einer riickblickend erstaunlichen Selbstverstindlichkeit aus-
schlieSlich Europier in das Petrusamt gewihlt wurden. Und so sah
sich die Buchreihe eingangs auch mit der Frage konfrontiert, ob sie
nicht einem theologischen Subjektivismus beziehungsweise Relativis-
mus Vorschub leiste, wenn die Beitrige nicht zumindest vom He-
rausgeber abschlieflend eingeordnet und mit Blick auf ihren theo-
logischen Wahrheitsgehalt bewertet werden.

Natiirlich wire eine kritische Reflexion der Beitrige jeweils moglich
gewesen — und gerade der weltkirchliche Diskurs wird nicht ohne das
permanente Ringen um Gemeinsamkeiten sowie das Aushalten von
Unterschieden fruchtbar werden. Doch in einem eurozentrischen
Zeitalter in der Theologie, in der die europiische Perspektive aufgrund
ihrer vermeintlichen Plausibilitit fiir européische Theolog*innen von
diesen oft genug als intersubjektiv verbindlich und universal giiltig
verstanden wurde, wire der Versuch einer solchen kritischen Reflexion
oder Einordnung durch die europiischen Herausgeber allzu schnell
und unbemerkt in das Fahrwasser eines eurozentrischen Provinzialis-
mus geraten. Aus diesem Grund wurden die Beitrige zwar jeweils kurz
deskriptiv vorgestellt, nicht aber explikativ analysiert oder bewertet.
Denn das primire Anliegen der Buchreihe ,, Theologie der Einen Welt*
ist es, ein missionswissenschaftliches und weltkirchliches Forum zu
bieten, in dem die Multiperspektivitit und Kontextualitidt der Theo-
logie prisentiert und als theologischer Polylog wahrgenommen wird.
Die Rolle der Herausgeber besteht eher darin, einladende Gastgeber
eines offenen Forums zu sein, um zuzuhéren und zu lesen, wie ein
Thema aus einer anderen kulturell-kontextuell geprigten Perspektive
betrachtet und gedacht wird.

Die Buchreihe fokussiert bislang wesentliche praktisch-theologi-
sche ebenso wie systematisch-theologische Themen: Mission und
Dialog?, Kleine Christliche Gemeinschaften®, Theologie und Diako-

2

Klaus Kramer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Mission und Dialog. Ansitze fiir
ein kommunikatives Missionsverstindnis (ThEW 1), Freiburg 2012.
> Klaus Krdmer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Kleine Christliche Gemeinschaften.
Impulse fur eine zukunftsfihige Kirche (ThEW 2), Freiburg i. Br. 2012.



Vorwort 11

nie?, Weltkirchliche Spiritualitit®, Religionsfreiheit®, Weltkirche in
Deutschland’, Evangelii gaudium® Menschenwiirde’, Evangelisie-
rung'®, Familie'!, Schopfung'?, Inkulturation, Migration und
Flucht!4, Religion und Gewalt'>, Pentekostalismus'®, Christliches
Zeugnis in einer multireligiosen Welt!’, Urbanisierung'®, Frauen in

4

Klaus Kriamer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Theologie und Diakonie. Glauben
in der Tat (ThEW 3), Freiburg i. Br. 2013.
> Klaus Krimer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Weltkirchliche Spiritualitit. Den
Glauben neu erfahren (ThEW 4), Freiburg i. Br. 2013.
¢ Klaus Krimer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Religionsfreiheit. Grundlagen —
Reflexionen — Modelle (ThEW 5), Freiburg i. Br. 2014.
7 Klaus Kramer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Weltkirche in Deutschland. Mit-
einander den Glauben leben (ThEW 6), Freiburg i. Br. 2014.
8 Klaus Krimer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Evangelii gaudium. Stimmen der
Welkirche (ThEW 7), Freiburg i. Br. 2015.
Klaus Krimer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Menschenwiirde. Diskurse zur Uni-
versalitit und Unverduferlichkeit (ThEW 8), Freiburg i. Br. 2016.
10 Klaus Krimer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Evangelisierung. Die Freude des
Evangeliums miteinander teilen (ThEW 9), Freiburg i. Br. 2015.
11 Klaus Krimer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Familie. Miteinander leben in Kir-
che und Welt (ThEW 10), Freiburg i. Br. 2016.
12 Klaus Kriamer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Schopfung. Miteinander leben im
gemeinsamen Haus (ThEW 11), Freiburg i. Br. 2017.
13 Klaus Krimer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Inkulturation. Gottes Gegenwart
in den Kulturen (ThEW 12), Freiburg i. Br. 2017.
4 Klaus Kramer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Migration und Flucht. Zwischen
Heimatlosigkeit und Gastfreundschaft (ThEW 13), Freiburg i. Br. 2018.
15 Klaus Krimer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Religion und Gewalt. Konflikt-
und Friedenspotential (ThEW 14), Freiburg i. Br. 2018.
16 Klaus Krimer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Pentekostalismus. Pfingstkirchen
als Herausforderung in der Okumene (ThEW 15), Freiburg i. Br. 2019.
17 Klaus Krdmer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Christliches Zeugnis in einer mul-
tireligiosen Welt. Eine Einladung zum Dialog (ThEW 16), Freiburg i. Br.
2020.
' Klaus Vellguth (Hrsg.), Urbanisierung. Gott in der Stadt entdecken
(ThEW 17), Freiburg i. Br. 2020.



12 Vorwort

der Finen Welt!?, Pastoralinstitute weltweit?® und nun mit diesem
Band das Phinomen der Modernen Sklaverei.

Insgesamt 400 Beitrdge von Theolog*innen aller Kontinente konn-
ten so bislang in diesem Forum prisentiert werden. Dabei ist es ein
Anliegen und gehort zum Spezifikum der Reihe ,, Theologie der Einen
Welt®, dass in jedem Band und zu jedem Thema stets gleich viele Stim-
men aus Amerika, Asien, Afrika und Europa zu Wort kommen.
Manch einer mag das als ein Festhalten an einer ,,Quotenlosung® erle-
ben. Tatsdchlich sollen dadurch aber gerade Theolog*innen aus den
Regionen der Welt gleichberechtigt zu Wort kommen, deren Stimmen
allzu oft und allzu leicht tiberhort werden. Auflerdem soll erlebbar
werden, dass gerade der Polylog und die kulturelle Vielfalt den Reich-
tum einer Weltkirche in einer multioptionalen Welt ausmachen.

Alteritdt und Kontextualitat

Die Buchreihe ,,Theologie der Einen Welt“ ist eine Einladung, der Al-
teritdt angstfrei mit gréfitmoglicher Offenheit zu begegnen. Dabei
korreliert der Rezeptionsansatz der Buchreihe mit dem Verstindnis
einer weltkirchlichen Kommunikation, die nicht in Prozessen der In-
kulturation, sondern in Dynamiken der Interkulturalitit verlduft und
die anschlussfihig an Konzepte einer mystagogischen Theologie sein
will, die — um es in Anlehnung an Karl Rahner zu formulieren — in
der Niichternheit lebensweltlicher Alltagsphinomene dem tiefsten
Mysterium unserer Existenz nachgehen, das wir vorsichtig tastend
Gott nennen, und dabei einen Geist der Offenheit und Weite at-
men.?! Weniger wissenschaftlich-analytisch definiert, sondern asso-

¥ Klaus Vellguth (Hrsg.), Frauen in der Einen Welt. Feministische Perspek-
tiven (ThEW 18), Freiburg i. Br. 2021.

20 Klaus Vellguth (Hrsg.), Pastoralinstitute weltweit. Ferment einer Kirche
von morgen (ThEW 19), Freiburg i. Br. 2021.

21 Vgl. Karl Rahner, Von der Unbegreiflichkeit Gottes. Erfahrungen eines
katholischen Theologen, hrsg. von Albert Raffelt, Freiburg 2004, S. 30.



Vorwort 13

ziativ-offen und prosaisch umschrieben hat diese Haltung einer Of-
fenheit und reziproken Dynamik der ehemalige Aachener Bischof
Klaus Hemmerle in einem seiner meistzitierten Aussagen, als er
schrieb: ,Lass mich Dich lernen, Dein Denken und Sprechen, Dein
Fragen und Dasein, damit ich daran die Botschaft neu lernen kann,
die ich Dir zu iiberliefern habe.“?? Klaus Hemmerle warb — tibrigens
dhnlich wie die zuletzt theologisch so intensiv rezipierte Resonanz-
theorie von Hartmut Rosa — fiir eine grofle Offenheit einer Umwelt
gegeniiber, die als locus theologicus neu entdeckt wird, und betrach-
tete den Austausch mit Anderen, die Konfrontation mit der Alteritit
als eine Chance, in der eigenen Identitit zu wachsen und gegebenen-
falls in der Auseinandersetzung mit dem Anderen das Eigene, den
christlichen Glauben besser zu verstehen.

Zeitlich parallel zur Veréffentlichung der bisherigen Binde der
Buchreihe ,, Theologie der Einen Welt“ kam es auch in der europii-
schen Theologie zu einer immer selbstverstindlicheren Einordnung
der Alteritit als locus theologicus. Zu Recht mahnt Judith Gruber an,
dass eine Theologie, ,die den Universalanspruch der christlichen
Botschaft abstrakt und losgelost von ihren kulturellen Kontexten zu
denken versucht und die sich mit essentialistischen Kategorien auf
die Suche nach dem Wesen des Christentums macht, [...] im Para-
digma der Postmoderne suspekt“? wird. Interessant ist dabei ihre
nicht nur erkenntnistheoretische?* oder kulturwissenschaftliche, son-
dern insbesondere auch ihre theologische Begriindung: Gruber ver-

22 Klaus Hemmerle, Spielriume Gottes und der Menschen. Beitrige zu An-

satz und Feldern kirchlichen Handelns. Ausgewihlt und eingeleitet von Rein-
hard Géllner und Bernd Trocholepczy, Freiburg 1996, S. 329; vgl. ders., ,Was
fangt die Jugend mit der Kirche an? Was fingt die Kirche mit der Jugend an?‘
in: Internationale Katholische Zeitschrift 12 (1983), S. 309.

2 Judith Gruber, ,Auf der Suche nach dem Géttlichen Wort in der Begeg-
nung der Kulturen. Theologische Uberlegungen aus dem Stiden der USA®, in:
Verbum SVD 58 (2017) 1, S. 1830, hier: S. 21.

2 Vgl. die Anmerkung von Judith Gruber zur Interkulturalitit als erkennt-
nistheologischen Ressource in: dies., Theologie nach dem Cultural Turn. In-
terkulturalitit als theologische Ressource, Stuttgart 2013, S. 206.



14 Vorwort

weist auf die gedankliche Niahe eines essistentialistischen Verstind-
nisses christlicher Identitdt mit den Vorstellungen eines Doketismus,
der bereits frith von der Kirche abgelehnt wurde, weil er davon aus-
ging, dass Jesus immer Gott geblieben sei und seine physische Exis-
tenz sein Wesen nicht beriihrt habe. Diesem doketistischen Dualis-
mus mit seiner Unterscheidung von Materie und Wesen setzte die
Kirche ihren Glauben von ,ungetrennt® und ,unvermischt® ent-
gegen. Gruber folgert: ,,Analog zur Christologie miissen wir Evan-
gelium und Kultur als ungetrennt und unvermischt zu denken
beginnen — wir miissen uns auf die Suche nach dem logos, dem
Wort Gottes, in Kulturbegegnungen machen, ohne in ein metaphysi-
sches ,Zweistockwerksdenken zu verfallen.“?®> Zuletzt war es der
deutsch-franzosische Theologe Christoph Theobald, der dem Ande-
ren in seinen Uberlegungen zum Christentum als Stil ebenfalls eine
spezifische Dignitit zuweist, wenn er beispielsweise von einer ,,Besin-
nung auf den Anderen® schreibt und dabei betont, dass es dem
Christentum in seiner Geschichte gelungen ist, das Wesentliche kon-
textuell anthropologisch ins Gesprich zu bringen, und dariiber hi-
naus fordert, dass ein vom Christentum geprigter neuer Humanis-

mus ,,gerade dem Anderen Platz lassen muss“?.

Vielfalt der Theologien in der Weltkirche

Die Offenheit fir die Begegnung mit dem Anderen stellt eine zentrale
Herausforderung fiir eine Weltkirche dar, die sich von einer eurozen-
tristischen Verengung befreit und einen Blick fiir die Weite weltkirch-
licher Theologien entwickelt. Gerade auch in der Begegnung mit
nichteuropdischen Kulturen und Theologien im Zeitalter des Post-

#  Judith Gruber, Auf der Suche nach dem Géttlichen Wort in der Begeg-
nung der Kulturen. Theologische Uberlegungen aus dem Siiden der USA,
a.a. 0, S. 22.

26 Christoph Theobald, Christentum als Stil. Fiir ein zeitgemifes Glaubens-
verstindnis in Europa, Freiburg 2018, S. 11.



Vorwort 15

kolonialismus?” wird deutlich, dass es nicht ein Evangelium als
kontextunabhingiges, sich jeglicher Hermeneutik verschliefendes
Depositum fidei gibt, das unverdndert iiber alle Zeiten und Kulturen
hinweg iiberliefert wurde, sondern dass das Evangelium in der Begeg-
nung mit der Kultur beziehungsweise den Kulturen stets ,neu ver-
handelt“?® werden muss und gerade in seinen Translationen bezie-
hungsweise Relationen jeweils neu entsteht.”” Dies bedeutet nicht
im Sinn eines abwertend-kritisch geduflerten Relativismusverdachts,
dass es angesichts der das Evangelium stets unterschiedlich priagen-
den Prozesse zu unterschiedlichen Zeiten oder in unterschiedlichen
Kulturen jeweils zu einer nur teilweise gelingenden Evangelisierung
fithrt — weil im hermeneutischen Prozess der Begegnung von Kultur
und Evangelium ein Teil des Evangeliums als unvermittelbar oder gar
als unverdauliche Kost ,auf der Strecke bleibt“. Kultur wird vielmehr
zu einem theologischen Ort, der konstitutiv fiir die theologische
Wahrheitsfindung in einer den Eurozentrismus iiberwindenden
Weltkirche wird.*® Der hermeneutische Prozess der Begegnung zwi-
schen den Kulturen wird dabei nicht zur gefiihlten Erfahrung eines

27 Mit Blick auf die Postkolonialismus-Debatte im theologischen Diskurs in

Deutschland merkte Andreas Nehring kritisch an: ,,Wihrend im englisch-
sprachigen Raum und insbesondere in zahlreichen Kontexten in Asien, Afri-
ka, Ozeanien und Lateinamerika, in denen das Christentum unter ehemals
kolonialen Bedingungen durch westliche Missionen eingefiithrt worden ist,
eine intensive Debatte iiber Postkolonialitit gefithrt wird, kann von einer
breiten Rezeption postkolonialer Theorien in der deutschsprachigen Theo-
logie bislang nicht die Rede sein.“ (Andreas Nehring, ,,Postkolonialismus —
und was dann?* in: Interkulturelle Theologie 45 (2019) 2-3, S. 147-165, hier:
S. 147.)

2 Judith Gruber, Auf der Suche nach dem Géttlichen Wort in der Begeg-
nung der Kulturen. Theologische Uberlegungen aus dem Siiden der USA,
a.a.0,, S. 19.

2 Vgl. Klaus Vellguth, ,Relationale Missionswissenschaft. Wenn Mission
dazwischenkommt®, in: Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religions-
wissenschaft 101 (2017) 1-2, S. 190-195.

0 Vgl. Margit Eckholt, Poetik der Kultur. Bausteine einer interkulturellen
dogmatischen Methodenlehre, Freiburg 2002, S. 479.



16 Vorwort

Glaubensverlustes, sondern — ganz im Gegenteil — spdtestens mit
Blick auf das Offenbarungspotenzial interkultureller Prozesse zum
Ort neuer und vertiefender Glaubenserfahrung. ,,Kulturbegegnung
wird als ein Ort wahrgenommen, der Gottes Rede generiert und
Theologie hervorbringt — Interkulturalitit wird damit als ein locus
theologicus verstanden. !

Interkulturalitdt als Spezifikum von ,Theologie der Einen Welt”

In diesem Sinn realisiert sich in der Buchreihe ,, Theologie der Einen
Welt® eine theologie- und glaubensproduktive Interkulturalitit, die
von einer Anerkennung des Fremden in anderen Kulturen, dem
Respekt fiir kulturelle Unterschiede sowie der Interaktion zwischen
Kulturen geprigt ist. Eine solche Interkulturalitit kntipft an den bib-
lischen Uberlieferungen an und stellt ein grundgelegtes Charakteris-
tikum jiidisch-christlicher Tradition dar.>? Nicht nur Abraham und
Sarah lassen sich auf die fremden Kulturen ein, die ithnen im Land
Kana begegneten (was sich insbesondere in der Begegnung zwischen
Abraham und Melchizedek zeigt, vgl. Gen 14,18-20), auch die Be-
gegnung zwischen Naomi und Ruth (Ruth 1,15-18), Elischa und
der Witwe (2 Kon 4,1-7) sowie die Bekehrung von Ninive (Jona
3,1-10) konnen als Beispiele interkultureller Erfahrungen im Alten
Testament gelesen werden. Im Neuen Testament zeigen sich Spuren
interkultureller Offenheit im Verhalten von Jesus, der sich zwar pri-
mir zum Volk Israel gesandt weify (Mt 15,24), dennoch aber die Sy-
rophoenizierin (Mk 8,24-30) ebenso wie die Kanaaniterin (Mt
15,21-28) heilte oder gegen alle Konventionen mit der Samariterin
am Brunnen sprach (Joh 4,4—42). Dariiber hinaus ist das im Neuen

31 Judith Gruber, Auf der Suche nach dem Géttlichen Wort in der Begeg-
nung der Kulturen. Theologische Uberlegungen aus dem Siiden der USA,
a.a.0,,S. 19.

2 Vgl. Nguyen vanThanh, ,Bilical Foundations for Interculturality®, in:
Verbum SVD 54 (2013) 1, S. 35—47.



Vorwort 17

Testament {iiberlieferte Wirken des Apostels Paulus, insbesondere
seine Rede auf dem Aeropag (Apg 17,16-34), ein Beispiel fiir einen
kontext- beziehungsweise adressatenorientierten Ansatz in der Ver-
kiindigung, der von Flexibilitit, Kreativitit und Demut gepragt ist.*®
Als weitere Beispiele kontextsensibler Begegnungen im Neuen Testa-
ment kann auf die Begegnung zwischen Petrus und Cornelius (Apg
11,1-18)%4 das Auftreten des Petrus in Antiochien (Gal 2,11-14) so-
wie auf die in der Offenbarung tiberlieferte Botschaft an die Kirche in
Ephesus (Oftb 2,1-5) verwiesen werden.

Zu Recht wird deshalb auch insbesondere von nichteuropéischen
Theolog*innen spitestens seit den 60er Jahren des 20. Jahrhunderts
angefragt, ob eine mit einem Universalismusanspruch vertretene
Theologie tatsichlich in ihrem hellenistischen Gewand als das eigent-
lich Christliche identifiziert werden kann oder ob doch das Kontin-
gente mit der Vorsehung verwechselt wird, ,wenn wir der hellenisti-
schen Ursprungskultur, die bei der Definition der ersten Dogmen der
Kirche Pate gestanden hat, den Mantel providenzieller Normativitit
umhingen“®. Dabei betonen sie, dass der christliche Glaube den
Menschen im Prozess der Inkulturation jeweils nur kulturell vermit-
telt erreicht und dass der kulturelle Kontext, dem Christen begegnen,
mit den ihm eigenen Traditionen und gesellschaftlichen Prozessen,
zum Ausgangs- und Referenzpunkt theologischer Reflexion gemacht
werden muss. So wies beispielsweise der indische Theologe Felix Wil-
fred zu Beginn des neuen Jahrtausends darauf hin, dass dabei oft
iibersehen wird, dass dieser Blickwinkel nicht ,spezifisch christlich“
ist, sondern selbst in einem gepragten Prozess der Inkulturation des

3 Vgl. Dean Flemming, Contextualization in the New Testament. Patterns
for Theology and Mission, Downers Grove 2005, S. 92.

3 Vgl. Roger Schroeder, ,,Interculturality and Prophetic Dialogue®, in: Ver-
bum SVD 54 (2013) 1, S. 821, hier: S. 20; Nguyen vanThanh, Peter and Cor-
nelius. A Story of Conversion and Mission, Eugene 2012.

% Paulo Suess, ,Zum Transfer des Evangeliums in andere Sprachen, Sprech-
weisen und Lebenswelten®, in: Mariano Delgado/Hans Waldenfels, Evan-
gelium und Kultur. FS fir Michael Sievernich SJ, Fribourg 2010, S. 271-287,
hier: S. 274.



18 Vorwort

Christentums in den ,christianisierten* Kulturen entstanden ist und
dass er in anderen Kontexten eine andere Relevanz entfaltet. ,,Wih-
rend Inkulturation in den Weltreligionen mit langer christlicher Tra-
dition den Dialog mit der zeitgendssischen Kultur und die Bemii-
hung bedeutet, dem christlichen Glauben mit einem Gespiir fiir
moderne kulturelle und philosophische Entwicklungen einen Sinn
zu geben, bedeutet dieser Ausdruck in [...] vielen Lindern der Drit-
ten Welt weit mehr. Inkulturation bedeutet [hier] vor allem die An-
erkennung der Kulturen als etwas Positives, mit dem der christliche
Glauben in Beziehung zu bringen ist.“*

Die undifferenzierte Ubertragung dieser bereits in einen spezi-
fischen europidischen Kontext inkulturierten Form des Christentums
in andere kulturelle Kontexte betrachten sie als ein von einem (bis
heute im wirtschaftlichen und sozialen Bereich ebenso wie im Be-
reich der Theologie und Mission anzutreffenden) postkolonialen
Denken?®” geprigten Prozess und entwickeln das Inkulturationsver-
stindnis weiter, hin zu einer ,Interkulturellen Begegnung®® Sie ma-
chen darauf aufmerksam, dass das Christentum heute nicht als ein
»pra-kulturelles Evangelium“ beziehungsweise ,,unverinderte christ-
liche Botschaft an sich® auf eine Kultur trifft, sondern stets bereits
von einer anderen (in der Regel westlich gepragten) Kultur rezipiert
worden ist und erst nach diesem Rezeptionsprozess (in der Regel in
westlichem Gewand) in den Dialog mit einer anderen Kultur tritt.*

3% Felix Wilfred, An den Ufern des Ganges. Theologie im indischen Kontext,
Frankfurt a. M. 2001, S. 46.

37 Vgl. Roger Schroeder, ,Interculturality and Prophetic Dialogue®, a.a.O.,
S.9.

38 Vgl. Giancarlo Collet, ,,Akkulturation — Inkulturation — Interkulturalitit.
Neue Fragen fiir ein altes Problem oder alte Fragen fiir ein neues Problem®,
in: Theologie der Gegenwart 58 (2015) 2, S. 131-143, hier: S. 140; Felix Wil-
fred, ,Inkulturation oder interkulturelle Begegnung® in: ders., An den Ufern
des Ganges. Theologie im indischen Kontext, a. a. O., S. 45—68.

¥ Ein weiteres Argument, das Felix Wilfred vorbringt, verweist darauf,
»dass das Evangelium mehr ist als ein Biindel von Dogmen, ndmlich letztlich
ein Mysterium® (Felix Wilfred, An den Ufern des Ganges. Theologie im indi-



Vorwort 19

Dabei wiirde, so der deutsch-brasilianische Theologe Paulo Suess,
schnell iibersehen, dass das Evangelium sich nicht mit einer Kultur
identifiziert®’; er betont, dass ,keine Kultur allgemein giiltige Eigen-
tumsrechte am Evangelium hat, sondern dass die Glaubensbotschaft
stets tiber alle kulturellen Grenzen hinausgeht“!. Mit Blick auf ein
neues Verstindnis von Inkulturation betont Suess als deren wesentli-
che drei Ziele eine Entkolonialisierung als Selbstbestimmung, eine
multikulturale Sprachkompetenz sowie eine universale Verbreitung,
die in eine 6ffentliche Relevanz fiir die Armen und Anderen einge-
bettet ist, und bezeichnet diese Form einer Inkulturation als ,,Ort
der Wahrheitsfrage, des pfingstlichen Pluralismus und des interreli-
giosen und 6kumenischen Dialogs 4.

Interkulturalitat als reziproke Bereicherung

Eine interkulturelle Theologie, die Rdume fiir interkulturelle Begeg-
nungen 6ffnet, darf nicht nur die Absicht verfolgen, sich selbst in
fremde Kontexte hinein zu kommunizieren, sondern zeichnet sich
durch eine Offenheit aus, religiose Elemente und Einsichten von an-
deren Religionen aufzugreifen, im Horizont des Evangeliums zu re-
flektieren und gegebenenfalls zu iitbernehmen. Interkulturalitit geht

schen Kontext, a.a. O., S. 117). Der Ubergang von einem Inkulturationsden-
ken hin zu einem Verstindnis interkultureller Begegnung wiirde der Heraus-
forderung gerecht werden, ,,von unseren eigenen Wurzeln her die christliche
Erfahrung in ihren vielen Dimensionen und Facetten [bei den anderen] zu
entdecken und zu erfahren“ (ebenda, S. 131).

40 Vgl. Paul VL., Apostolisches Schreiben Evangelii nuntiandi tiber die Evan-
gelisierung in der Welt von heute, 8. Dezember 1975 (Verlautbarungen des
Apostolischen Stuhls Nr. 2), hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofs-
konferenz, Bonn 2012, Nr. 20.

4 Paulo Suess, ,Zum Transfer des Evangeliums in andere Sprachen, Sprech-
weisen und Lebenswelten, a. a. O., S. 275.

42 Ebenda, S. 285; vgl. auch Roger Schroeder, ,,Interculturality and Prophe-
tic Dialogue®, a.a. 0., S. 9.



20 Vorwort

von der multikulturellen Realitdt im Zeitalter der Globalisierung aus,
das von weltweiter Urbanisierung, weltweiter Kommunikation(-stech-
nologie) und weltweiten Migrationsbewegungen geprigt ist. Sie
zeichnet sich dadurch aus, dass sie multikulturell beziehungsweise
kulturverbindend ist, dass sie einen reziproken Charakter besitzt und
reziproke Beziige fordert und dass sie Dialog erméglicht.** Dabei be-
stehen wechselseitige, fluide reziproke Beziehungen zwischen den ver-
schiedenen kulturellen Riumen, die miteinander in einen so lebendi-
gen und offenen Dialog gebracht werden, dass die kulturellen Rdume
sich gegenseitig befruchten, bereichern und verindern.** Dabei diir-
fen die kulturellen Rdume des Siidens nicht auf traditionelle Kulturen
reduziert werden, die dem Kulturromantizismus der Beobachter aus
dem Norden mehr gerecht werden als den tatsichlichen Lebens-
umstinden der Menschen in sich wandelnden (und oftmals sich ur-
banisierenden) Kontexten.

Eine sich in diesem Geist realisierende interkulturelle Theologie
setzt eine Offenheit fiir den Anderen und das Andere ebenso voraus
wie die Fihigkeit, dem Anderen angstfrei zu begegnen — im Ver-
trauen darauf, dass der eine Gott auch in anderen Kontexten, Kultu-
ren und Religionen zu entdecken ist.*> Kennzeichnend fiir solch eine
interkulturelle Theologie, die als eine ,Inkulturation in actu® ver-
standen werden kann, sind das heilsgeschichtliche Verstindnis, dass
die heilsvermittelnde Funktion der christlichen Kirchen sich zu-
ndchst am Paradigma der universalen Heilvermittlung in Christus
orientieren muss. Dariiber hinaus entwickelt sie auf dem Hinter-
grund des ,cultural turn® ein neues Verstindnis von der Zeit- und

4 Vgl. Phil Gibbs, ,Interculturality and Contextual Theology®, in: Verbum
SVD 54 (2013) 1, S. 75-89, hier: S. 82.

4 Vgl. Franz Xaver Scheuren, Interculturality. A Challenge for the Mission
of the Church, Bangalore 2001, S. 232.

45 Vgl. Joachim G. Piepke, ,, Theologie und Interkulturalitit®, in: Philoso-
phisch-Theologische Hochschule SVD St. Augustin, Jahrbuch der Philoso-
phisch-Theologischen Hochschule SVD St. Augustin/Theologie im Dialog
mit der Welt, Sankt Augustin 2013, S. 9-22, hier: S. 20.



Vorwort 21

Kulturabhingigkeit der abendldndischen christlichen Tradition und
iiberwindet dabei auch das essistentialistische Weltbild, das die von
der griechischen Philosophie geprigte abendlidndische Theologie bis
in die Gegenwart hinein prégt. SchlieSlich setzt sich eine interkultu-
relle Theologie mit dem religionstheologischen Pluralismus aus-
einander und o6ffnet sich fiir eine ,Makrookumene® als einer Oku-
mene der Weltreligionen.*® Dabei ist eine interkulturelle Theologie
vom Bewusstsein geprigt, dass es sich bei einer interkulturellen
Kommunikation stets um eine analoge (und nicht univoke) Sprech-
weise handelt, die ihren Ursprung nicht in Begriffen, sondern in der
Erfahrung hat, und die eben nicht denotativ eindeutige Fakten im
Bereich der Kultur bezeichnet, sondern konnotativ auf die spirituelle
Ebene der Realitit verweist. Franz Gmainer-Pranzl fasst sein Ver-
stindnis einer solchen interkulturellen ,,Welt-Theologie“ zusammen:
»Was heifdt es also, unter ,globalen® Bedingungen Theologie zu trei-
ben? Es bedeutet, diese Welt als Ort des Handelns Gottes und als Ort
des Glaubens der Menschen anzuerkennen; es bedeutet, die Men-
schen zu lieben und sich den ,Zeichen der Zeit* zu stellen — wachsam
und kritisch, offen und solidarisch, couragiert und diskursiv. Inter-
kulturelle Theologie kann in diesem Sinn der Schrittmacher einer
Form der Glaubensverantwortung sein, die sich als ,Welt-Theologie’
versteht: als intellektuelle Rechenschaft einer Hoffnung, die tatsich-
lich allen Menschen gilt.“4

Die Buchreihe ,, Theologie der Einen Welt“ hat die Fragen von
Kontextualitdt, Inkulturation und Interkulturalitit, die auch als
»modale Aspekte“ eines Theologisierens in einer Weltkirche betrach-
tet werden konnen, in einem Band explizit zum Materialobjekt

% Vgl. Thomas Fornet-Ponse, ,Komparative Theologie und/oder interkul-
turelle Theologie? Versuch einer Verortung®, in: Zeitschrift fiir Missionswis-
senschaft und Religionswissenschaft 96 (2012) 3—4, S. 226-240.

47 Franz Gmainer-Pranzl, ,,Welt-Theologie. Verantwortung des christlichen
Glaubens in globaler Perspektive®, in: Interkulturelle Theologie. Zeitschrift fiir
Missionswissenschaft 38 (2012) 4, S. 408 —433, hier: S. 432.



22 Vorwort

gemacht und reflektiert.® Zugleich sind alle bislang erschienenen
zwanzig Binde von einem Geist der Interkulturalitit — als angemes-
sene Art des Theologisierens im Zeitalter einer sich als Weltkirche
neu realisierenden Kirche — modal geprigt.

Internationalisierung der Theologie

Die Buchreihe , Theologie der Einen Welt“ setzt einen Kontrapunkt
zu einer in Deutschland gegenwirtig noch vielfach zu beobachten-
den (modalen) Form des Theologietreibens, bei der Heiner Wilmer
eine fatale Selbstbezogenheit kritisch angemerkt hat. Wilmer be-
mingelte die fehlende Internationalisierung der Theologie in
Deutschland, den fehlenden Blick der deutschen Theologie ,iiber
den eigenen Kirchturm hinaus“ und schrieb: ,Wir laufen in der
deutschen Theologie Gefahr, autoreferenziell zu werden — und mer-
ken es oft nicht einmal. Wir halten uns bisweilen fiir den Nabel der
Welt und meinen, Rom und die Weltkirche miissten nach unserer
Fasson selig werden.“* Er bemingelte, dass in der deutschen Theo-
logie fast nur deutsche Theologie wahrgenommen und rezipiert
wird. Hier setzt die Buchreihe ,, Theologie der Einen Welt* an. Mit
ihrem interkulturellen Ansatz lisst die Buchreihe Theolog*innen
der verschiedenen Kontinente als Anwilt*innen einer asiatischen,
lateinamerikanischen, afrikanischen oder europiischen Theologie
zu Wort kommen, die dazu einladen, mit ihrer spezifischen Per-
spektive den kulturell beziehungsweise kontextuell gepragten Blick
der Leser*innen zu weiten. In vielen Fillen bringen sie auch eine
postkoloniale Perspektive in den Diskurs ein, die hilfreich ist, um
Missstinde sowie die Krise der Kirche in Deutschland (und welt-
weit) zu verstehen. Als Botschafter*innen anderer Kontinente und

4 Vgl. Klaus Krimer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Inkulturation. Gottes Gegen-
wart in den Kulturen (ThEW 12), Freiburg 2017.

4 Heiner Wilmer, ,Mehr Existentielles wagen. Die Kirche muss sich erneu-
ern, in: Herder Korrespondenz 73 (2019) 9, S. 28-31, hier: S. 28.



Vorwort 23

mitunter auch als Vertreter*innen einer Alteritdt bereichern Sie den
theologischen Diskurs in Deutschland.

Im Zeitalter der Globalisierung wire es naiv, die Krise der Kirche
nur auf Deutschland begrenzt zu betrachten. Und mit Blick auf die
Heilsamkeit einer weltkirchlichen Offnung von Theologie und Kir-
che in Deutschland — oder mit Blick auf Perspektiven eines welt-
kirchlichen Aufbruchs aus der Krise — schrieb Stefan Kiechle treffend:
»In Deutschland ging die Kirche bisher — so der Findruck — oft mit
grofler Selbstgewissheit und mit gefiihlter Uberlegenheit ihren Weg,
der in vielem doch recht anders ist als der Weg der Kirchen anderer
Lander. Die derzeitige Krise verunsichert, auf lange Sicht hoffentlich
heilsam. Spirituell konnen die deutschen Kirchen von Christen in an-
deren Liandern und Kulturen sehr viel lernen. [...] Ein vertiefter welt-
weiter und interkultureller Austausch wiirde das spirituelle Leben
enorm bereichern.“>

Von Anfang an fiihlt sich die Buchreihe ,,Theologie der Einen Welt*
der Internationalisierung des theologischen Diskurses in Deutsch-
land verpflichtet. In dem hier vorliegenden 20. Band der Buchreihe
mit dem Titel ,,Eine Welt — keine Sklaverei“ fokussieren die Autor*in-
nen das Thema ,,Moderne Sklaverei weltweit“. Dabei widmen sie sich
zunichst der Geschichte der Sklaverei, gehen anschlieflend auf For-
men der modernen Sklaverei ein, analysieren Ursachen der moder-
nen Sklaverei, beschreiben das Engagement der Kirche gegen
moderne Sklaverei und skizzieren eine Zukunftsvision fiir ein kirch-
liches und gesellschaftliches Engagement gegen moderne Sklaverei.

Der Band wire nicht zustande gekommen ohne die engagierte Mit-
arbeit der Autor*innen, die ihre Beitrige zur Verfugung gestellt ha-
ben: Lea Ackermann, José Luis Bazdn, Gabriella Bottani, Reginald
Cruz, Emilce Cuda, Josef Estermann, Ottmar Fuchs, Bernd Hirsch-
berger, Bendanglemla Longkumer, Boniface Mabanza Bambu, Geor-

%0 Stefan Kiechle, ,,Christliche Spiritualitit®, in: Stimmen der Zeit 237
(2019) 10, S. 753-760, hier: S. 760.



24 Vorwort

gette Thioume Ndour, Justin Nkunzi, Samuel A. Nyanchoga, Xavier
J. M. Plassat, Thomas Ruster, Tomds Straka, Regamy Thillainathan,
Vimal Tirimanna, Kajkoj Maximo Ba Tiul und Polykarp Ulin Agan.
Dariiber hinaus sei den Mitarbeiter*innen von missio gedankt, ohne
deren konzeptionelle Beratung dieses Buch nicht entstanden wire:
Dr. Marco Moerschbacher, Dr. Katja Voges und Marita Wagner.
Ebenfalls danke ich Martina Dittmer-Flachskampf fiir die sorgfiltige
Manuskripterstellung, ungezihlte koordinierende Arbeiten und die
fachkundige Begleitung der gesamten Buchreihe sowie Christine
Baur fiir das aufmerksame Korrektorat. Ich freue mich, wenn auch
dieser Band in der Reihe , Theologie der Einen Welt“ einen Beitrag
zur Stiarkung des weltkirchlich-theologischen Diskurses leistet.

Klaus Vellguth



