
Eine Welt – keine Sklaverei



THEOLOGIE DER EINEN WELT

Herausgegeben in Kooperation mit
missio Aachen

Band 20

Eine Welt – keine Sklaverei



Eine Welt – keine Sklaverei
Moderne Sklaverei weltweit

Herausgegeben von Klaus Vellguth



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022

Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-451-39320-4



Inhalt

Vorwort
Weltkirchliches Forum als Einladung zum Polylog . . . . . . . . . 9

Geschichte der Sklaverei

Das Christentum, die Sklaven und die Tiere.
Eine Ideengeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27
Thomas Ruster

Sklaverei in Asien bis in die Frühe Neuzeit.
Geschichtliche Besonderheiten und genealogische Vielfalt . . . 38
Reginald Cruz

Die Geschichte der Sklaverei in Lateinamerika . . . . . . . . . . . . 57
Josef Estermann

Die Geschichte der Sklaverei in Afrika . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70
Samuel A. Nyanchoga

Formen der modernen Sklaverei

Motive und Formen der modernen Sklaverei in Europa.
Theologische und pastorale Aspekte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85
Ottmar Fuchs

Covid-19, Globalisierung und moderne Sklaverei – und ihre
negativen Folgen für Wanderarbeiter . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
Bendanglemla Longkumer

Guatemala: Moderne Sklaverei und die Zerstörung des
Menschen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119
Kajkoj Maximo Ba Tiul

5



Moderne Formen der Sklaverei in Afrika . . . . . . . . . . . . . . . . 139
Georgette Thioume Ndour

Ursachen der modernen Sklaverei

Menschenhandel und sklavereiähnliche Praktiken als Folge von
Neoliberalismus und Globalisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153
Gabriella Bottani

Moderne Sklaverei in Asien.
Zwischen ideologischem Wachstumswahn, wirtschaftlicher Not
und weitverbreiteter Korruption . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 165
Polykarp Ulin Agan

„Sind das keine Menschen?“ oder: Casaldáliga, ein Las Casas des
20. Jahrhunderts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186
Xavier J. M. Plassat

Die Versklavung und ihr tief verwurzelter Rassismus leben fort.
Ein Blick auf die südafrikanische Weinregion Western Cape . . 198
Boniface Mabanza Bambu

Engagement der Kirche gegen moderne Sklaverei

Das Engagement der Kirche gegen moderne Sklaverei in
Europa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 217
Bernd Hirschberger

Die katholische Kirche im Kampf gegen moderne Sklaverei
in Asien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 229
Regamy Thillainathan

Die Geschichte eines großen Engagements.
Die Kirche im Kampf gegen die moderne Sklaverei
in Lateinamerika . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 238
Tomás Straka

6 Inhalt



Kirchliches Engagement gegen moderne Sklaverei in Afrika ist
notwendig – ein Aufruf . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 258
Justin Nkunzi

Zukunftsvision für ein kirchliches und gesellschaftliches
Engagement gegen moderne Sklaverei

Die Rolle der Kommission der Bischofskonferenzen der
Europäischen Gemeinschaft (COMECE) im Kampf gegen den
Menschenhandel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 265
José Luis Bazán

Das Engagement von Kirche und Gesellschaft gegen moderne
Sklaverei in Asien – eine Vision . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 279
Vimal Tirimanna

„Arbeit ist Sorge.“ Eine Zukunftsvision im Einklang mit der
christlichen Soziallehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 291
Emilce Cuda

Afrikanische Frauen und Mädchen in den Fängen von
Menschenhändlern. Das Engagement gegen moderne Sklaverei
muss weitergehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 303
Lea Ackermann

Autor*innenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 314

Übersetzer*innenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 319

7Inhalt





Vorwort
Weltkirchliches Forum als Einladung zum Polylog

Mit dem Titel „Eine Welt – keine Sklaverei“ liegt inzwischen schon
der 20. Band der Reihe „Theologie der Einen Welt“ vor. Diese wis-
senschaftliche Edition, in der seit dem Jahr 2011 regelmäßig zwei
Themenbände jährlich veröffentlicht werden, versteht sich als welt-
kirchliche und missionswissenschaftliche Buchreihe, die Theolog*in-
nen ein Forum bietet, sich zu wesentlichen theologischen Fragen zu
äußern. Jeder Band der Edition ist in fünf Kapitel unterteilt, in denen
die Autor*innen aus Afrika, Asien, (Latein-)Amerika und Europa ein
Thema aus ihrer spezifischen, kontextuell geprägten Perspektive be-
leuchten. Dadurch entsteht jeweils ein weltkirchlicher theologischer
Diskurs, der in seiner Polyphonie den Reichtum der Weltkirche zur
Sprache bringt. Nicht zuletzt die Veröffentlichung der englischspra-
chigen Übersetzung aller erschienenen Bände in der Buchreihe
„One World Theology“ versteht sich als ein bescheidener Beitrag
zur Förderung des interkulturellen Diskurses in der Weltkirche.

Konzipiert und begonnen wurde die Buchreihe in einer Zeit, in
der ein Papst als Bischof von Rom der katholischen Kirche vorstand,
der wenige Jahre vor seiner Wahl ins Petrusamt noch vehement auf
einen auch ontologischen Primat der Universalkirche vor den Orts-
kirchen verwiesen hat.1 Ins Leben gerufen wurde die Buchreihe am
Ende einer zweitausendjährigen Epoche der Kirchengeschichte, in

1 Vgl. dazu Kongregation für die Glaubenslehre, Schreiben an die Bischöfe
der katholischen Kirche über einige Aspekte der Kirche als Communio, 28.
Mai 1992 (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 107), hrsg. vom Sekre-
tariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1992. An die Veröffentlichung
dieses Dokumentes schloss sich eine intensive Auseinandersetzung zwischen
den Kurienkardinälen Walter Kasper und Joseph Ratzinger an, die als „Cardi-
nals Dispute“ in die Theologiegeschichte eingegangen ist; vgl. zur oben ge-
nannten Position Ratzingers u. a. Joseph Ratzinger, „The Local and The Uni-
versal Church“, in: America 185 (2001) 16, S. 7–11.

9



der mit einer rückblickend erstaunlichen Selbstverständlichkeit aus-
schließlich Europäer in das Petrusamt gewählt wurden. Und so sah
sich die Buchreihe eingangs auch mit der Frage konfrontiert, ob sie
nicht einem theologischen Subjektivismus beziehungsweise Relativis-
mus Vorschub leiste, wenn die Beiträge nicht zumindest vom He-
rausgeber abschließend eingeordnet und mit Blick auf ihren theo-
logischen Wahrheitsgehalt bewertet werden.

Natürlich wäre eine kritische Reflexion der Beiträge jeweils möglich
gewesen – und gerade der weltkirchliche Diskurs wird nicht ohne das
permanente Ringen um Gemeinsamkeiten sowie das Aushalten von
Unterschieden fruchtbar werden. Doch in einem eurozentrischen
Zeitalter in der Theologie, in der die europäische Perspektive aufgrund
ihrer vermeintlichen Plausibilität für europäische Theolog*innen von
diesen oft genug als intersubjektiv verbindlich und universal gültig
verstanden wurde, wäre der Versuch einer solchen kritischen Reflexion
oder Einordnung durch die europäischen Herausgeber allzu schnell
und unbemerkt in das Fahrwasser eines eurozentrischen Provinzialis-
mus geraten. Aus diesem Grund wurden die Beiträge zwar jeweils kurz
deskriptiv vorgestellt, nicht aber explikativ analysiert oder bewertet.
Denn das primäre Anliegen der Buchreihe „Theologie der Einen Welt“
ist es, ein missionswissenschaftliches und weltkirchliches Forum zu
bieten, in dem die Multiperspektivität und Kontextualität der Theo-
logie präsentiert und als theologischer Polylog wahrgenommen wird.
Die Rolle der Herausgeber besteht eher darin, einladende Gastgeber
eines offenen Forums zu sein, um zuzuhören und zu lesen, wie ein
Thema aus einer anderen kulturell-kontextuell geprägten Perspektive
betrachtet und gedacht wird.

Die Buchreihe fokussiert bislang wesentliche praktisch-theologi-
sche ebenso wie systematisch-theologische Themen: Mission und
Dialog2, Kleine Christliche Gemeinschaften3, Theologie und Diako-

2 Klaus Krämer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Mission und Dialog. Ansätze für
ein kommunikatives Missionsverständnis (ThEW 1), Freiburg 2012.
3 Klaus Krämer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Kleine Christliche Gemeinschaften.
Impulse für eine zukunftsfähige Kirche (ThEW 2), Freiburg i. Br. 2012.

Vorwort10



nie4, Weltkirchliche Spiritualität5, Religionsfreiheit6, Weltkirche in
Deutschland7, Evangelii gaudium8, Menschenwürde9, Evangelisie-
rung10, Familie11, Schöpfung12, Inkulturation13, Migration und
Flucht14, Religion und Gewalt15, Pentekostalismus16, Christliches
Zeugnis in einer multireligiösen Welt17, Urbanisierung18, Frauen in

4 Klaus Krämer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Theologie und Diakonie. Glauben
in der Tat (ThEW 3), Freiburg i. Br. 2013.
5 Klaus Krämer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Weltkirchliche Spiritualität. Den
Glauben neu erfahren (ThEW 4), Freiburg i. Br. 2013.
6 Klaus Krämer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Religionsfreiheit. Grundlagen –
Reflexionen – Modelle (ThEW 5), Freiburg i. Br. 2014.
7 Klaus Krämer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Weltkirche in Deutschland. Mit-
einander den Glauben leben (ThEW 6), Freiburg i. Br. 2014.
8 Klaus Krämer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Evangelii gaudium. Stimmen der
Welkirche (ThEW 7), Freiburg i. Br. 2015.
9 Klaus Krämer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Menschenwürde. Diskurse zur Uni-
versalität und Unveräußerlichkeit (ThEW 8), Freiburg i. Br. 2016.
10 Klaus Krämer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Evangelisierung. Die Freude des
Evangeliums miteinander teilen (ThEW 9), Freiburg i. Br. 2015.
11 Klaus Krämer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Familie. Miteinander leben in Kir-
che und Welt (ThEW 10), Freiburg i. Br. 2016.
12 Klaus Krämer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Schöpfung. Miteinander leben im
gemeinsamen Haus (ThEW 11), Freiburg i. Br. 2017.
13 Klaus Krämer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Inkulturation. Gottes Gegenwart
in den Kulturen (ThEW 12), Freiburg i. Br. 2017.
14 Klaus Krämer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Migration und Flucht. Zwischen
Heimatlosigkeit und Gastfreundschaft (ThEW 13), Freiburg i. Br. 2018.
15 Klaus Krämer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Religion und Gewalt. Konflikt-
und Friedenspotential (ThEW 14), Freiburg i. Br. 2018.
16 Klaus Krämer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Pentekostalismus. Pfingstkirchen
als Herausforderung in der Ökumene (ThEW 15), Freiburg i. Br. 2019.
17 Klaus Krämer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Christliches Zeugnis in einer mul-
tireligiösen Welt. Eine Einladung zum Dialog (ThEW 16), Freiburg i. Br.
2020.
18 Klaus Vellguth (Hrsg.), Urbanisierung. Gott in der Stadt entdecken
(ThEW 17), Freiburg i. Br. 2020.

Vorwort 11



der Einen Welt19, Pastoralinstitute weltweit20 und nun mit diesem
Band das Phänomen der Modernen Sklaverei.

Insgesamt 400 Beiträge von Theolog*innen aller Kontinente konn-
ten so bislang in diesem Forum präsentiert werden. Dabei ist es ein
Anliegen und gehört zum Spezifikum der Reihe „Theologie der Einen
Welt“, dass in jedem Band und zu jedem Thema stets gleich viele Stim-
men aus Amerika, Asien, Afrika und Europa zu Wort kommen.
Manch einer mag das als ein Festhalten an einer „Quotenlösung“ erle-
ben. Tatsächlich sollen dadurch aber gerade Theolog*innen aus den
Regionen der Welt gleichberechtigt zu Wort kommen, deren Stimmen
allzu oft und allzu leicht überhört werden. Außerdem soll erlebbar
werden, dass gerade der Polylog und die kulturelle Vielfalt den Reich-
tum einer Weltkirche in einer multioptionalen Welt ausmachen.

Alterität und Kontextualität

Die Buchreihe „Theologie der Einen Welt“ ist eine Einladung, der Al-
terität angstfrei mit größtmöglicher Offenheit zu begegnen. Dabei
korreliert der Rezeptionsansatz der Buchreihe mit dem Verständnis
einer weltkirchlichen Kommunikation, die nicht in Prozessen der In-
kulturation, sondern in Dynamiken der Interkulturalität verläuft und
die anschlussfähig an Konzepte einer mystagogischen Theologie sein
will, die – um es in Anlehnung an Karl Rahner zu formulieren – in
der Nüchternheit lebensweltlicher Alltagsphänomene dem tiefsten
Mysterium unserer Existenz nachgehen, das wir vorsichtig tastend
Gott nennen, und dabei einen Geist der Offenheit und Weite at-
men.21 Weniger wissenschaftlich-analytisch definiert, sondern asso-

19 Klaus Vellguth (Hrsg.), Frauen in der Einen Welt. Feministische Perspek-
tiven (ThEW 18), Freiburg i. Br. 2021.
20 Klaus Vellguth (Hrsg.), Pastoralinstitute weltweit. Ferment einer Kirche
von morgen (ThEW 19), Freiburg i. Br. 2021.
21 Vgl. Karl Rahner, Von der Unbegreiflichkeit Gottes. Erfahrungen eines
katholischen Theologen, hrsg. von Albert Raffelt, Freiburg 2004, S. 30.

Vorwort12



ziativ-offen und prosaisch umschrieben hat diese Haltung einer Of-
fenheit und reziproken Dynamik der ehemalige Aachener Bischof
Klaus Hemmerle in einem seiner meistzitierten Aussagen, als er
schrieb: „Lass mich Dich lernen, Dein Denken und Sprechen, Dein
Fragen und Dasein, damit ich daran die Botschaft neu lernen kann,
die ich Dir zu überliefern habe.“22 Klaus Hemmerle warb – übrigens
ähnlich wie die zuletzt theologisch so intensiv rezipierte Resonanz-
theorie von Hartmut Rosa – für eine große Offenheit einer Umwelt
gegenüber, die als locus theologicus neu entdeckt wird, und betrach-
tete den Austausch mit Anderen, die Konfrontation mit der Alterität
als eine Chance, in der eigenen Identität zu wachsen und gegebenen-
falls in der Auseinandersetzung mit dem Anderen das Eigene, den
christlichen Glauben besser zu verstehen.

Zeitlich parallel zur Veröffentlichung der bisherigen Bände der
Buchreihe „Theologie der Einen Welt“ kam es auch in der europäi-
schen Theologie zu einer immer selbstverständlicheren Einordnung
der Alterität als locus theologicus. Zu Recht mahnt Judith Gruber an,
dass eine Theologie, „die den Universalanspruch der christlichen
Botschaft abstrakt und losgelöst von ihren kulturellen Kontexten zu
denken versucht und die sich mit essentialistischen Kategorien auf
die Suche nach dem Wesen des Christentums macht, […] im Para-
digma der Postmoderne suspekt“23 wird. Interessant ist dabei ihre
nicht nur erkenntnistheoretische24 oder kulturwissenschaftliche, son-
dern insbesondere auch ihre theologische Begründung: Gruber ver-

22 Klaus Hemmerle, Spielräume Gottes und der Menschen. Beiträge zu An-
satz und Feldern kirchlichen Handelns. Ausgewählt und eingeleitet von Rein-
hard Göllner und Bernd Trocholepczy, Freiburg 1996, S. 329; vgl. ders., „Was
fängt die Jugend mit der Kirche an? Was fängt die Kirche mit der Jugend an?“,
in: Internationale Katholische Zeitschrift 12 (1983), S. 309.
23 Judith Gruber, „Auf der Suche nach dem Göttlichen Wort in der Begeg-
nung der Kulturen. Theologische Überlegungen aus dem Süden der USA“, in:
Verbum SVD 58 (2017) 1, S. 18 –30, hier: S. 21.
24 Vgl. die Anmerkung von Judith Gruber zur Interkulturalität als erkennt-
nistheologischen Ressource in: dies., Theologie nach dem Cultural Turn. In-
terkulturalität als theologische Ressource, Stuttgart 2013, S. 206.

Vorwort 13



weist auf die gedankliche Nähe eines essistentialistischen Verständ-
nisses christlicher Identität mit den Vorstellungen eines Doketismus,
der bereits früh von der Kirche abgelehnt wurde, weil er davon aus-
ging, dass Jesus immer Gott geblieben sei und seine physische Exis-
tenz sein Wesen nicht berührt habe. Diesem doketistischen Dualis-
mus mit seiner Unterscheidung von Materie und Wesen setzte die
Kirche ihren Glauben von „ungetrennt“ und „unvermischt“ ent-
gegen. Gruber folgert: „Analog zur Christologie müssen wir Evan-
gelium und Kultur als ungetrennt und unvermischt zu denken
beginnen – wir müssen uns auf die Suche nach dem logos, dem
Wort Gottes, in Kulturbegegnungen machen, ohne in ein metaphysi-
sches ‚Zweistockwerksdenken‘ zu verfallen.“25 Zuletzt war es der
deutsch-französische Theologe Christoph Theobald, der dem Ande-
ren in seinen Überlegungen zum Christentum als Stil ebenfalls eine
spezifische Dignität zuweist, wenn er beispielsweise von einer „Besin-
nung auf den Anderen“ schreibt und dabei betont, dass es dem
Christentum in seiner Geschichte gelungen ist, das Wesentliche kon-
textuell anthropologisch ins Gespräch zu bringen, und darüber hi-
naus fordert, dass ein vom Christentum geprägter neuer Humanis-
mus „gerade dem Anderen Platz lassen muss“26.

Vielfalt der Theologien in der Weltkirche

Die Offenheit für die Begegnung mit dem Anderen stellt eine zentrale
Herausforderung für eine Weltkirche dar, die sich von einer eurozen-
tristischen Verengung befreit und einen Blick für die Weite weltkirch-
licher Theologien entwickelt. Gerade auch in der Begegnung mit
nichteuropäischen Kulturen und Theologien im Zeitalter des Post-

25 Judith Gruber, Auf der Suche nach dem Göttlichen Wort in der Begeg-
nung der Kulturen. Theologische Überlegungen aus dem Süden der USA,
a. a. O., S. 22.
26 Christoph Theobald, Christentum als Stil. Für ein zeitgemäßes Glaubens-
verständnis in Europa, Freiburg 2018, S. 11.

Vorwort14



kolonialismus27 wird deutlich, dass es nicht ein Evangelium als
kontextunabhängiges, sich jeglicher Hermeneutik verschließendes
Depositum fidei gibt, das unverändert über alle Zeiten und Kulturen
hinweg überliefert wurde, sondern dass das Evangelium in der Begeg-
nung mit der Kultur beziehungsweise den Kulturen stets „neu ver-
handelt“28 werden muss und gerade in seinen Translationen bezie-
hungsweise Relationen jeweils neu entsteht.29 Dies bedeutet nicht
im Sinn eines abwertend-kritisch geäußerten Relativismusverdachts,
dass es angesichts der das Evangelium stets unterschiedlich prägen-
den Prozesse zu unterschiedlichen Zeiten oder in unterschiedlichen
Kulturen jeweils zu einer nur teilweise gelingenden Evangelisierung
führt – weil im hermeneutischen Prozess der Begegnung von Kultur
und Evangelium ein Teil des Evangeliums als unvermittelbar oder gar
als unverdauliche Kost „auf der Strecke bleibt“. Kultur wird vielmehr
zu einem theologischen Ort, der konstitutiv für die theologische
Wahrheitsfindung in einer den Eurozentrismus überwindenden
Weltkirche wird.30 Der hermeneutische Prozess der Begegnung zwi-
schen den Kulturen wird dabei nicht zur gefühlten Erfahrung eines

27 Mit Blick auf die Postkolonialismus-Debatte im theologischen Diskurs in
Deutschland merkte Andreas Nehring kritisch an: „Während im englisch-
sprachigen Raum und insbesondere in zahlreichen Kontexten in Asien, Afri-
ka, Ozeanien und Lateinamerika, in denen das Christentum unter ehemals
kolonialen Bedingungen durch westliche Missionen eingeführt worden ist,
eine intensive Debatte über Postkolonialität geführt wird, kann von einer
breiten Rezeption postkolonialer Theorien in der deutschsprachigen Theo-
logie bislang nicht die Rede sein.“ (Andreas Nehring, „Postkolonialismus –
und was dann?“, in: Interkulturelle Theologie 45 (2019) 2–3, S. 147–165, hier:
S. 147.)
28 Judith Gruber, Auf der Suche nach dem Göttlichen Wort in der Begeg-
nung der Kulturen. Theologische Überlegungen aus dem Süden der USA,
a. a. O., S. 19.
29 Vgl. Klaus Vellguth, „Relationale Missionswissenschaft. Wenn Mission
dazwischenkommt“, in: Zeitschrift für Missionswissenschaft und Religions-
wissenschaft 101 (2017) 1–2, S. 190 –195.
30 Vgl. Margit Eckholt, Poetik der Kultur. Bausteine einer interkulturellen
dogmatischen Methodenlehre, Freiburg 2002, S. 479.

Vorwort 15



Glaubensverlustes, sondern – ganz im Gegenteil – spätestens mit
Blick auf das Offenbarungspotenzial interkultureller Prozesse zum
Ort neuer und vertiefender Glaubenserfahrung. „Kulturbegegnung
wird als ein Ort wahrgenommen, der Gottes Rede generiert und
Theologie hervorbringt – Interkulturalität wird damit als ein locus
theologicus verstanden.“31

Interkulturalität als Spezifikum von „Theologie der Einen Welt“

In diesem Sinn realisiert sich in der Buchreihe „Theologie der Einen
Welt“ eine theologie- und glaubensproduktive Interkulturalität, die
von einer Anerkennung des Fremden in anderen Kulturen, dem
Respekt für kulturelle Unterschiede sowie der Interaktion zwischen
Kulturen geprägt ist. Eine solche Interkulturalität knüpft an den bib-
lischen Überlieferungen an und stellt ein grundgelegtes Charakteris-
tikum jüdisch-christlicher Tradition dar.32 Nicht nur Abraham und
Sarah lassen sich auf die fremden Kulturen ein, die ihnen im Land
Kana begegneten (was sich insbesondere in der Begegnung zwischen
Abraham und Melchizedek zeigt, vgl. Gen 14,18 –20), auch die Be-
gegnung zwischen Naomi und Ruth (Ruth 1,15 –18), Elischa und
der Witwe (2 Kön 4,1–7) sowie die Bekehrung von Ninive (Jona
3,1–10) können als Beispiele interkultureller Erfahrungen im Alten
Testament gelesen werden. Im Neuen Testament zeigen sich Spuren
interkultureller Offenheit im Verhalten von Jesus, der sich zwar pri-
mär zum Volk Israel gesandt weiß (Mt 15,24), dennoch aber die Sy-
rophoenizierin (Mk 8,24 –30) ebenso wie die Kanaaniterin (Mt
15,21–28) heilte oder gegen alle Konventionen mit der Samariterin
am Brunnen sprach (Joh 4,4 – 42). Darüber hinaus ist das im Neuen

31 Judith Gruber, Auf der Suche nach dem Göttlichen Wort in der Begeg-
nung der Kulturen. Theologische Überlegungen aus dem Süden der USA,
a. a. O., S. 19.
32 Vgl. Nguyen vanThanh, „Bilical Foundations for Interculturality“, in:
Verbum SVD 54 (2013) 1, S. 35 – 47.

Vorwort16



Testament überlieferte Wirken des Apostels Paulus, insbesondere
seine Rede auf dem Aeropag (Apg 17,16 –34), ein Beispiel für einen
kontext- beziehungsweise adressatenorientierten Ansatz in der Ver-
kündigung, der von Flexibilität, Kreativität und Demut geprägt ist.33

Als weitere Beispiele kontextsensibler Begegnungen im Neuen Testa-
ment kann auf die Begegnung zwischen Petrus und Cornelius (Apg
11,1–18)34, das Auftreten des Petrus in Antiochien (Gal 2,11–14) so-
wie auf die in der Offenbarung überlieferte Botschaft an die Kirche in
Ephesus (Offb 2,1–5) verwiesen werden.

Zu Recht wird deshalb auch insbesondere von nichteuropäischen
Theolog*innen spätestens seit den 60er Jahren des 20. Jahrhunderts
angefragt, ob eine mit einem Universalismusanspruch vertretene
Theologie tatsächlich in ihrem hellenistischen Gewand als das eigent-
lich Christliche identifiziert werden kann oder ob doch das Kontin-
gente mit der Vorsehung verwechselt wird, „wenn wir der hellenisti-
schen Ursprungskultur, die bei der Definition der ersten Dogmen der
Kirche Pate gestanden hat, den Mantel providenzieller Normativität
umhängen“35. Dabei betonen sie, dass der christliche Glaube den
Menschen im Prozess der Inkulturation jeweils nur kulturell vermit-
telt erreicht und dass der kulturelle Kontext, dem Christen begegnen,
mit den ihm eigenen Traditionen und gesellschaftlichen Prozessen,
zum Ausgangs- und Referenzpunkt theologischer Reflexion gemacht
werden muss. So wies beispielsweise der indische Theologe Felix Wil-
fred zu Beginn des neuen Jahrtausends darauf hin, dass dabei oft
übersehen wird, dass dieser Blickwinkel nicht „spezifisch christlich“
ist, sondern selbst in einem geprägten Prozess der Inkulturation des

33 Vgl. Dean Flemming, Contextualization in the New Testament. Patterns
for Theology and Mission, Downers Grove 2005, S. 92.
34 Vgl. Roger Schroeder, „Interculturality and Prophetic Dialogue“, in: Ver-
bum SVD 54 (2013) 1, S. 8 –21, hier: S. 20; Nguyen vanThanh, Peter and Cor-
nelius. A Story of Conversion and Mission, Eugene 2012.
35 Paulo Suess, „Zum Transfer des Evangeliums in andere Sprachen, Sprech-
weisen und Lebenswelten“, in: Mariano Delgado/Hans Waldenfels, Evan-
gelium und Kultur. FS für Michael Sievernich SJ, Fribourg 2010, S. 271–287,
hier: S. 274.

Vorwort 17



Christentums in den „christianisierten“ Kulturen entstanden ist und
dass er in anderen Kontexten eine andere Relevanz entfaltet. „Wäh-
rend Inkulturation in den Weltreligionen mit langer christlicher Tra-
dition den Dialog mit der zeitgenössischen Kultur und die Bemü-
hung bedeutet, dem christlichen Glauben mit einem Gespür für
moderne kulturelle und philosophische Entwicklungen einen Sinn
zu geben, bedeutet dieser Ausdruck in […] vielen Ländern der Drit-
ten Welt weit mehr. Inkulturation bedeutet [hier] vor allem die An-
erkennung der Kulturen als etwas Positives, mit dem der christliche
Glauben in Beziehung zu bringen ist.“36

Die undifferenzierte Übertragung dieser bereits in einen spezi-
fischen europäischen Kontext inkulturierten Form des Christentums
in andere kulturelle Kontexte betrachten sie als ein von einem (bis
heute im wirtschaftlichen und sozialen Bereich ebenso wie im Be-
reich der Theologie und Mission anzutreffenden) postkolonialen
Denken37 geprägten Prozess und entwickeln das Inkulturationsver-
ständnis weiter, hin zu einer „Interkulturellen Begegnung“.38 Sie ma-
chen darauf aufmerksam, dass das Christentum heute nicht als ein
„prä-kulturelles Evangelium“ beziehungsweise „unveränderte christ-
liche Botschaft an sich“ auf eine Kultur trifft, sondern stets bereits
von einer anderen (in der Regel westlich geprägten) Kultur rezipiert
worden ist und erst nach diesem Rezeptionsprozess (in der Regel in
westlichem Gewand) in den Dialog mit einer anderen Kultur tritt.39

36 Felix Wilfred, An den Ufern des Ganges. Theologie im indischen Kontext,
Frankfurt a. M. 2001, S. 46.
37 Vgl. Roger Schroeder, „Interculturality and Prophetic Dialogue“, a. a. O.,
S. 9.
38 Vgl. Giancarlo Collet, „Akkulturation – Inkulturation – Interkulturalität.
Neue Fragen für ein altes Problem oder alte Fragen für ein neues Problem“,
in: Theologie der Gegenwart 58 (2015) 2, S. 131–143, hier: S. 140; Felix Wil-
fred, „Inkulturation oder interkulturelle Begegnung“, in: ders., An den Ufern
des Ganges. Theologie im indischen Kontext, a. a. O., S. 45 – 68.
39 Ein weiteres Argument, das Felix Wilfred vorbringt, verweist darauf,
„dass das Evangelium mehr ist als ein Bündel von Dogmen, nämlich letztlich
ein Mysterium“ (Felix Wilfred, An den Ufern des Ganges. Theologie im indi-

Vorwort18



Dabei würde, so der deutsch-brasilianische Theologe Paulo Suess,
schnell übersehen, dass das Evangelium sich nicht mit einer Kultur
identifiziert40; er betont, dass „keine Kultur allgemein gültige Eigen-
tumsrechte am Evangelium hat, sondern dass die Glaubensbotschaft
stets über alle kulturellen Grenzen hinausgeht“41. Mit Blick auf ein
neues Verständnis von Inkulturation betont Suess als deren wesentli-
che drei Ziele eine Entkolonialisierung als Selbstbestimmung, eine
multikulturale Sprachkompetenz sowie eine universale Verbreitung,
die in eine öffentliche Relevanz für die Armen und Anderen einge-
bettet ist, und bezeichnet diese Form einer Inkulturation als „Ort
der Wahrheitsfrage, des pfingstlichen Pluralismus und des interreli-
giösen und ökumenischen Dialogs“42.

Interkulturalität als reziproke Bereicherung

Eine interkulturelle Theologie, die Räume für interkulturelle Begeg-
nungen öffnet, darf nicht nur die Absicht verfolgen, sich selbst in
fremde Kontexte hinein zu kommunizieren, sondern zeichnet sich
durch eine Offenheit aus, religiöse Elemente und Einsichten von an-
deren Religionen aufzugreifen, im Horizont des Evangeliums zu re-
flektieren und gegebenenfalls zu übernehmen. Interkulturalität geht

schen Kontext, a. a. O., S. 117). Der Übergang von einem Inkulturationsden-
ken hin zu einem Verständnis interkultureller Begegnung würde der Heraus-
forderung gerecht werden, „von unseren eigenen Wurzeln her die christliche
Erfahrung in ihren vielen Dimensionen und Facetten [bei den anderen] zu
entdecken und zu erfahren“ (ebenda, S. 131).
40 Vgl. Paul VI., Apostolisches Schreiben Evangelii nuntiandi über die Evan-
gelisierung in der Welt von heute, 8. Dezember 1975 (Verlautbarungen des
Apostolischen Stuhls Nr. 2), hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofs-
konferenz, Bonn 2012, Nr. 20.
41 Paulo Suess, „Zum Transfer des Evangeliums in andere Sprachen, Sprech-
weisen und Lebenswelten“, a. a. O., S. 275.
42 Ebenda, S. 285; vgl. auch Roger Schroeder, „Interculturality and Prophe-
tic Dialogue“, a. a. O., S. 9.

Vorwort 19



von der multikulturellen Realität im Zeitalter der Globalisierung aus,
das von weltweiter Urbanisierung, weltweiter Kommunikation(-stech-
nologie) und weltweiten Migrationsbewegungen geprägt ist. Sie
zeichnet sich dadurch aus, dass sie multikulturell beziehungsweise
kulturverbindend ist, dass sie einen reziproken Charakter besitzt und
reziproke Bezüge fördert und dass sie Dialog ermöglicht.43 Dabei be-
stehen wechselseitige, fluide reziproke Beziehungen zwischen den ver-
schiedenen kulturellen Räumen, die miteinander in einen so lebendi-
gen und offenen Dialog gebracht werden, dass die kulturellen Räume
sich gegenseitig befruchten, bereichern und verändern.44 Dabei dür-
fen die kulturellen Räume des Südens nicht auf traditionelle Kulturen
reduziert werden, die dem Kulturromantizismus der Beobachter aus
dem Norden mehr gerecht werden als den tatsächlichen Lebens-
umständen der Menschen in sich wandelnden (und oftmals sich ur-
banisierenden) Kontexten.

Eine sich in diesem Geist realisierende interkulturelle Theologie
setzt eine Offenheit für den Anderen und das Andere ebenso voraus
wie die Fähigkeit, dem Anderen angstfrei zu begegnen – im Ver-
trauen darauf, dass der eine Gott auch in anderen Kontexten, Kultu-
ren und Religionen zu entdecken ist.45 Kennzeichnend für solch eine
interkulturelle Theologie, die als eine „Inkulturation in actu“ ver-
standen werden kann, sind das heilsgeschichtliche Verständnis, dass
die heilsvermittelnde Funktion der christlichen Kirchen sich zu-
nächst am Paradigma der universalen Heilvermittlung in Christus
orientieren muss. Darüber hinaus entwickelt sie auf dem Hinter-
grund des „cultural turn“ ein neues Verständnis von der Zeit- und

43 Vgl. Phil Gibbs, „Interculturality and Contextual Theology“, in: Verbum
SVD 54 (2013) 1, S. 75 – 89, hier: S. 82.
44 Vgl. Franz Xaver Scheuren, Interculturality. A Challenge for the Mission
of the Church, Bangalore 2001, S. 232.
45 Vgl. Joachim G. Piepke, „Theologie und Interkulturalität“, in: Philoso-
phisch-Theologische Hochschule SVD St. Augustin, Jahrbuch der Philoso-
phisch-Theologischen Hochschule SVD St. Augustin/Theologie im Dialog
mit der Welt, Sankt Augustin 2013, S. 9 –22, hier: S. 20.

Vorwort20



Kulturabhängigkeit der abendländischen christlichen Tradition und
überwindet dabei auch das essistentialistische Weltbild, das die von
der griechischen Philosophie geprägte abendländische Theologie bis
in die Gegenwart hinein prägt. Schließlich setzt sich eine interkultu-
relle Theologie mit dem religionstheologischen Pluralismus aus-
einander und öffnet sich für eine „Makroökumene“ als einer Öku-
mene der Weltreligionen.46 Dabei ist eine interkulturelle Theologie
vom Bewusstsein geprägt, dass es sich bei einer interkulturellen
Kommunikation stets um eine analoge (und nicht univoke) Sprech-
weise handelt, die ihren Ursprung nicht in Begriffen, sondern in der
Erfahrung hat, und die eben nicht denotativ eindeutige Fakten im
Bereich der Kultur bezeichnet, sondern konnotativ auf die spirituelle
Ebene der Realität verweist. Franz Gmainer-Pranzl fasst sein Ver-
ständnis einer solchen interkulturellen „Welt-Theologie“ zusammen:
„Was heißt es also, unter ‚globalen‘ Bedingungen Theologie zu trei-
ben? Es bedeutet, diese Welt als Ort des Handelns Gottes und als Ort
des Glaubens der Menschen anzuerkennen; es bedeutet, die Men-
schen zu lieben und sich den ‚Zeichen der Zeit‘ zu stellen – wachsam
und kritisch, offen und solidarisch, couragiert und diskursiv. Inter-
kulturelle Theologie kann in diesem Sinn der Schrittmacher einer
Form der Glaubensverantwortung sein, die sich als ‚Welt-Theologie‘
versteht: als intellektuelle Rechenschaft einer Hoffnung, die tatsäch-
lich allen Menschen gilt.“47

Die Buchreihe „Theologie der Einen Welt“ hat die Fragen von
Kontextualität, Inkulturation und Interkulturalität, die auch als
„modale Aspekte“ eines Theologisierens in einer Weltkirche betrach-
tet werden können, in einem Band explizit zum Materialobjekt

46 Vgl. Thomas Fornet-Ponse, „Komparative Theologie und/oder interkul-
turelle Theologie? Versuch einer Verortung“, in: Zeitschrift für Missionswis-
senschaft und Religionswissenschaft 96 (2012) 3 – 4, S. 226 –240.
47 Franz Gmainer-Pranzl, „Welt-Theologie. Verantwortung des christlichen
Glaubens in globaler Perspektive“, in: Interkulturelle Theologie. Zeitschrift für
Missionswissenschaft 38 (2012) 4, S. 408–433, hier: S. 432.

Vorwort 21



gemacht und reflektiert.48 Zugleich sind alle bislang erschienenen
zwanzig Bände von einem Geist der Interkulturalität – als angemes-
sene Art des Theologisierens im Zeitalter einer sich als Weltkirche
neu realisierenden Kirche – modal geprägt.

Internationalisierung der Theologie

Die Buchreihe „Theologie der Einen Welt“ setzt einen Kontrapunkt
zu einer in Deutschland gegenwärtig noch vielfach zu beobachten-
den (modalen) Form des Theologietreibens, bei der Heiner Wilmer
eine fatale Selbstbezogenheit kritisch angemerkt hat. Wilmer be-
mängelte die fehlende Internationalisierung der Theologie in
Deutschland, den fehlenden Blick der deutschen Theologie „über
den eigenen Kirchturm hinaus“ und schrieb: „Wir laufen in der
deutschen Theologie Gefahr, autoreferenziell zu werden – und mer-
ken es oft nicht einmal. Wir halten uns bisweilen für den Nabel der
Welt und meinen, Rom und die Weltkirche müssten nach unserer
Fasson selig werden.“49 Er bemängelte, dass in der deutschen Theo-
logie fast nur deutsche Theologie wahrgenommen und rezipiert
wird. Hier setzt die Buchreihe „Theologie der Einen Welt“ an. Mit
ihrem interkulturellen Ansatz lässt die Buchreihe Theolog*innen
der verschiedenen Kontinente als Anwält*innen einer asiatischen,
lateinamerikanischen, afrikanischen oder europäischen Theologie
zu Wort kommen, die dazu einladen, mit ihrer spezifischen Per-
spektive den kulturell beziehungsweise kontextuell geprägten Blick
der Leser*innen zu weiten. In vielen Fällen bringen sie auch eine
postkoloniale Perspektive in den Diskurs ein, die hilfreich ist, um
Missstände sowie die Krise der Kirche in Deutschland (und welt-
weit) zu verstehen. Als Botschafter*innen anderer Kontinente und

48 Vgl. Klaus Krämer/Klaus Vellguth (Hrsg.), Inkulturation. Gottes Gegen-
wart in den Kulturen (ThEW 12), Freiburg 2017.
49 Heiner Wilmer, „Mehr Existentielles wagen. Die Kirche muss sich erneu-
ern“, in: Herder Korrespondenz 73 (2019) 9, S. 28 –31, hier: S. 28.

Vorwort22



mitunter auch als Vertreter*innen einer Alterität bereichern Sie den
theologischen Diskurs in Deutschland.

Im Zeitalter der Globalisierung wäre es naiv, die Krise der Kirche
nur auf Deutschland begrenzt zu betrachten. Und mit Blick auf die
Heilsamkeit einer weltkirchlichen Öffnung von Theologie und Kir-
che in Deutschland – oder mit Blick auf Perspektiven eines welt-
kirchlichen Aufbruchs aus der Krise – schrieb Stefan Kiechle treffend:
„In Deutschland ging die Kirche bisher – so der Eindruck – oft mit
großer Selbstgewissheit und mit gefühlter Überlegenheit ihren Weg,
der in vielem doch recht anders ist als der Weg der Kirchen anderer
Länder. Die derzeitige Krise verunsichert, auf lange Sicht hoffentlich
heilsam. Spirituell können die deutschen Kirchen von Christen in an-
deren Ländern und Kulturen sehr viel lernen. […] Ein vertiefter welt-
weiter und interkultureller Austausch würde das spirituelle Leben
enorm bereichern.“50

Von Anfang an fühlt sich die Buchreihe „Theologie der Einen Welt“
der Internationalisierung des theologischen Diskurses in Deutsch-
land verpflichtet. In dem hier vorliegenden 20. Band der Buchreihe
mit dem Titel „Eine Welt – keine Sklaverei“ fokussieren die Autor*in-
nen das Thema „Moderne Sklaverei weltweit“. Dabei widmen sie sich
zunächst der Geschichte der Sklaverei, gehen anschließend auf For-
men der modernen Sklaverei ein, analysieren Ursachen der moder-
nen Sklaverei, beschreiben das Engagement der Kirche gegen
moderne Sklaverei und skizzieren eine Zukunftsvision für ein kirch-
liches und gesellschaftliches Engagement gegen moderne Sklaverei.

Der Band wäre nicht zustande gekommen ohne die engagierte Mit-
arbeit der Autor*innen, die ihre Beiträge zur Verfügung gestellt ha-
ben: Lea Ackermann, José Luis Bazán, Gabriella Bottani, Reginald
Cruz, Emilce Cuda, Josef Estermann, Ottmar Fuchs, Bernd Hirsch-
berger, Bendanglemla Longkumer, Boniface Mabanza Bambu, Geor-

50 Stefan Kiechle, „Christliche Spiritualität“, in: Stimmen der Zeit 237
(2019) 10, S. 753 –760, hier: S. 760.

Vorwort 23



gette Thioume Ndour, Justin Nkunzi, Samuel A. Nyanchoga, Xavier
J. M. Plassat, Thomas Ruster, Tomás Straka, Regamy Thillainathan,
Vimal Tirimanna, Kajkoj Maximo Ba Tiul und Polykarp Ulin Agan.
Darüber hinaus sei den Mitarbeiter*innen von missio gedankt, ohne
deren konzeptionelle Beratung dieses Buch nicht entstanden wäre:
Dr. Marco Moerschbacher, Dr. Katja Voges und Marita Wagner.
Ebenfalls danke ich Martina Dittmer-Flachskampf für die sorgfältige
Manuskripterstellung, ungezählte koordinierende Arbeiten und die
fachkundige Begleitung der gesamten Buchreihe sowie Christine
Baur für das aufmerksame Korrektorat. Ich freue mich, wenn auch
dieser Band in der Reihe „Theologie der Einen Welt“ einen Beitrag
zur Stärkung des weltkirchlich-theologischen Diskurses leistet.

Klaus Vellguth

Vorwort24


