Medeia, sanfte Mutter des Todes.
Eine filmanalytische Studie zu Pier Paolo Pasolinis »Medeac

~






Ursula Bessen

Medeia, sanfte Mutter des Todes

Eine filmanalytische Studie
zu Pier Paolo Pasolinis »Medea«

Wehrhahn Verlag



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im
Internet {iber https://portal.dnb.de abrufbar.

1. Auflage 2022
Wehrhahn Verlag
www.wehrhahn-verlag.de
Layout: Wehrhahn Verlag
Umschlaggestaltung:

Druck und Bindung: Sowa, Piaseczno

Alle Rechte vorbehalten
Printed in Europe
© by Wehrhahn Verlag, Hannover
ISBN 978-3-86525-920-2



Inhalt

Vorbemerkung

0: Prolog und Ubersicht des Films

1.
2.

Cheiron oder: Der Prolog als Ende

Die filmische Konstruktion:

Symmetrien — Spiegelungen — Topographien.
Ein schematischer Uberblick

I. Teil: Medeias Ort

1.
2.
3.

II. Teil:
1.
2.
3.

Geheiligte Lebenswelten

Medeia, die Priesterin oder: Heiliger Ort und ersehnte Ferne
»Alles ist Dionysos« oder:

Die Zerstiickelung — der Kreis und das Kreuz

»Ich beschiitze das Sakrale« oder:

Pasolinis byzantinische Evokation

Flucht — Unterwegssein

Trauer statt Verfolgung oder: Medeias Ablosung
Das Wasser und das Flof} — eine Uberfahrt
Verzweiflung oder:

»Sprich zu mir, Erde! Sprich zu mir, Sonnel«

Das Kleid und der Korper oder:

Vom Sakral- zum Passionskleid

Medeias Haar oder: Stationen einer Verwandlung

ITI. Teil: Jasons Ort — Medeias Bleibe

1.
2.
3.

Die Erniedrigte und der erlésende Traum
Letzte Liebesbegegnung

Der Blick und der Korper

oder: Zwei sich spiegelnde Kamerafahrten
Medeia und Glauke — Gegenspielerinnen
oder Doppelgingerinnen?

Todeslinien, Todeskreise, Todesbilder
oder: Glauke, die Kinder und das Sterben
Die Mythologeme Kessel, Widder,
Zerstiickelung, Pferdewagen oder:
Dekonstruktion — Dissoziierung — Kontamination

17

35

43

73

84

107

117

126

144

149

165

172

179

186

194

217

239



7. Die Totung der Kinder oder:
Medeia, sanfte Mutter des Todes

8. Ein Ausblick als Riickblick oder:

»Edipo Re« und »Medea«
Literaturverzeichnis

Abbildungsverzeichnis

245

314

325

330



»Die Seele ist nicht von heute.
Ihr Alter zihlt viele Millionen Jahre.«
C. G. Jung

»Ich moéchte unheilbar zuriick.«
Pier Paolo Pasolini



In Erinnerung an Peter



Vorbemerkung

Dass Medea eine mythologische Figur ist, die uns auch heute noch herausfordert und
provoziert, zeigt gegenwirtig unter anderem ein Artikel von Simon Strauf§ in der »Frank-
furter Allgemeinen Zeitunge, der auf drei aktuelle und annihernd gleichzeitige Inszenie-
rungen der Tragodie von Euripides in Deutschland und Osterreich aufmerksam macht:
»Schaut auf dieses Mythosweib. Die Wege des Wahnsinns sind unergriindlich«. Treffend
beginnt sein Artikel mit der Aufzihlung einer Vielzahl an Attributen und Aspekten, die
diesem »unergriindlich(en) Mythosweib« bisher zugeschrieben wurden und wohl uner-
schopflich-ritselhaft bleiben werden: »Medea ist immer noch mehr. Sie ist verzweifelter,
hoffnungsloser, gedemiitigter, ist grausamer, hasserfiillter und rasender als jede andere
Mythosfrau. Sie ist Schutzflehende und Racheengel, Ausgestoffene und Heimsuchende.
Und sie ist Mutter. Mordende Mutter. So viele Facetten schimmern durchs Dimmerlicht
der Rezeption, dass man bei ihr nie genau weif3, wen man eigentlich vor sich hat.«

Dass zwei Theaterregisseurinnen und ein Regisseur sich dieser komplexen Frauenfigur
erneut nihern, spiegelt eine vertraute Konstellation der letzten Jahrzehnte. Vor allem seit
den spiten 1960er Jahren steht die mythologische Figur Medea im Zentrum des weibli-
chen, insbesondere feministischen Blicks, sowohl in der wissenschaftlichen wie auch in
der kiinstlerischen Betrachtung. Sowohl in der bildenden Kunst wie auch in der Literatur
— vor allem in Prosa und Lyrik — war und ist eine dsthetische Auseinandersetzung mit die-
ser starken und ambivalenten mythologischen Frauenfigur zu verfolgen. Einen reichen,
wenn auch vorliufigen Uberblick iiber die verschiedenen isthetischen Ausdrucksformen,
sei es in der bildenden Kunst, der Musik oder auch in literarischer Prosa, in Lyrik und
Dramatik sowie tiber deren Rezeption besonders in der Frauenkulturwissenschaft, bietet
der umfangreiche Band von Inge Stephan »Medea. Multimediale Karriere einer mytho-
logischen Figur.«!

Die zahlreichen Medea-Bearbeitungen, die Stephan kommentiert und analysiert, wer-
den nicht getrennt — nach schriftlichen und visuellen Zeugnissen — prisentiert, sondern
spiegeln einander. Die Prigung des Medea-Bildes durch Euripides’ Tragodie und auch
durch die vor-euripideischen Versionen des Mythos werden von der Autorin grundlegend
erdrtert und den folgenden vielfiltigen Bearbeitungen des Medea-Stoffes vorangestellt.

1 Inge Stephan: Medea. Multimediale Karriere einer mythologischen Figur, K8ln, Weimar, Wien 2006.
Detaillierte Besprechungen bieten die Rezensionen von Barbara Feichtinger: Faszination einer
Kindsmérderin. Medea im 20. Jahrhundert. In: Querelles-Net Nr. 21/Mirz 2007, S. 1-4 (http//www.
querelles-net.de/2007-21/text21feichtinger/30.04.2007).

Und siehe auch Stephanie Catani: Arbeit am Mythos: Medea. Rezension zu Inge Stephan. Multimediale
Karriere einer mythologischen Figur. In: IASL online (Internationales Archiv fiir Sozialgeschichte der
Literatur) 2008, S. 1-5, http://www.iaslonline.de/ Zugriff 10.07.17.



10 Vorbemerkung

Allerdings macht diese vielseitige und vielschichtige Forschungsarbeit auch deutlich
sichtbar, dass die filmische (und in der Konsequenz auch die filmwissenschaftliche) Aus-
einandersetzung mit dieser mythologischen Figur eine Seltenheit war und ist. Aus der
geringen Anzahl der Filme, die Medea zum Gegenstand haben, ragt Pasolinis filmische
Mythographie als einzigartige 4sthetische Umsetzung des Stoffes heraus, bis heute enig-
matisch und faszinierend zugleich.? DDennoch kam es zu einer vergleichsweise geringen
wissenschaftlichen Resonanz auf Pasolinis Film (1969) — nach einer durchaus regen,
aber von Anfang an gespaltenen Reaktion von Seiten der aktuellen internationalen Film-
kritik.

Mich selbst hatten die erwihnten enigmatischen und zugleich faszinierenden Eindrii-
cke von Pasolinis Film — seit ich ihn vor langer Zeit zum ersten Mal sah — tief beeindruckt
und zu einer intensiveren Beschiftigung motiviert, ja gezwungen: dazu gehérten die un-
gewohnlichen Zeitspriinge, die unglaublich erhabene Prisenz der Bilder, oft erschlagend,
erschreckend — und zugleich poetisch entriickt. Hinzu kamen die exotischen Drehorte,
weit entfernt von jeder »klassizistischen« Stilisierung oder griechisch-antiken Konnotati-
on. Vor allem aber war ich betroffen davon, dass die berithmte, ungewohnliche, ritsel-
hafte Stimme der Callas hier, wo sie doch die Hauptrolle spielte — fast — vollig verstcummt
war. Erwartungsbriiche tiberall.

Am verstorendsten empfand ich jedoch, dass die sonst rasende, richende Medeia hier
als sanfte »Mutter des Todes« auftrat. Eine erneute Provokation, ein Tabu-Bruch? Zu-
mindest ein Widerspruch. Mich dieser Frage anzunihern war der schwerste Zugang im
Verlauf meiner Arbeit. Aber dieses Thema gehérte unverzichtbar zum Schluss des Films
und ich hoffte darauf, dass die Wahrnehmung, Betrachtung und Analyse der Filmbilder,
einzeln und im Kontext, einen Ariadnefaden spinnen wiirden, der mich zum Kern, zum
Innersten dieses Films, seines Wesens fithren kénnte.

Was wiirde mich erwarten? Was labyrinthisch anmutete, waren im Grunde die fil-
misch-isthetischen Verkniipfungen, Wiederholungen, die Variationen, Spiegelungen, die
einen mythologischen Synkretismus freilegten, konfrontiert mit dem kritischen Blick auf
die Moderne. Mehrfache Verkniipfungen also, kein Faden im Sinne cines einsinnigen

2 Vgl. die Seiten 212-220 im Kapitel iiber die »Medea-Filme von Pasolini, Trier, Dassin und Stckl« (S.
212-239), auf denen Stephan im Wesentlichen die Rezensionen der — deutschsprachigen — Filmkritik
zu »Medea« in Einklang bringt, auf eine wichtige Inspirationsquelle Pasolinis, den Religions- und
Mythenforscher Mircea Eliade eingeht, um gegen Ende den »homoerotischen Subtext« des Filmes offen
zu legen, mit Maria Callas als einer »Ikone der homosexuellen Subkultur« (S. 219). In einem gesonderten
Kapitel widmet sie sich erneut Maria Callas, fithrt das Thema »Schwulendiva« bzw. »Callas-Boys« fort,
verweist im Riickgriff auf »den gender trouble« (Judith Butler), auf »Medea als Figur und die Callas als
Darstellering, die »beide [...] Figuren der Uberschreitung (sind)« (S. 191). Den grofiten Raum nimmt
jedoch der Hinweis auf die essayistische Hommage Ingeborg Bachmanns an Maria Callas ein, »grof§ in
jeder Geste, in jedem Schrei« (Bachmann); schlieflich widmet sie sich der Darstellerin/Singerin auf der
Biithne und stellt ihre Leistung in einen historischen Kontext der Theater- und Opernbiihne.



Vorbemerkung "

Verlaufs, eher ein Netz, wie Karl Kerényi sagt: das Attribut von Kirke, der Schwester des
Vaters oder — in mythologischer Varietit — vielleicht sogar die eigene Schwester? Auf jeden
Fall ein Bild, das in der Familie bleibt.

Immer wieder ergeben sich — filmtechnisch vor allem durch den Schnitt — neue ima-
ginire Vernetzungen; dhnlich wie im Verfahren der »Assoziation« oder »Amplifikation«.
Die versteckten Hinweise Pasolinis auf den Tiefenpsychologen C. G. Jung, fiir dessen
Denken dieser letztgenannte Begriff zentral ist, und die direkten Verweise von Giusep-
pe Zigaina, dem Maler, Dichter, Freund Pasolinis und intimen Kenner seines Werkes,
klirten das Labyrinth des Traums, halfen mir, diese Bilder zu verstehen — auch wenn
ihre Ritsel in Resten uneingeldst bleiben mussten, wie Medeia selbst sagt: »Ich bin der
Ariadne — nicht gleich«.? Ja, Medeia bleibt »unerschopflich«.

Obwohl die narrative — oder besser die »anti-narrative« — Konstruktion, die isthe-
tische Gestaltung und die Stilebene des Films, vor allem aber Pasolinis Verstindnis und
Bearbeitung des Mythos, exemplifiziert an der Medeia-Mythe, den Mittelpunkt meines
Interesses und meiner folgenden Ausfithrungen bilden, bleibt die Durchfithrung weitge-
hend an die von Pasolini vorgegebene »Chronologie« des Films gebunden.

An einzelnen Bildern wie an ausgewihlten Sequenzen werden die verschiedenen
Aspekte der Asthetik Pasolinis sichtbar gemacht, die den duflerst verdichteten Subtext
des Films offenlegen. Ihre Auswahl verweist zugleich auf Pasolinis Akzentsetzungen und
Uberschreibungen des iiberlieferten Mythos: so etwa, wenn er Medeias Leben vor ihrer
Begegnung mit Jason duflerst stark gewichtet, die Lebenswelt der Hohen Priesterin Me-
deia an den Beginn des mythischen Geschehens platziert und ihr eine aufierordentlich
lange filmische Zeit widmet.

Andere Sequenzen hingegen zeigen Pasolinis enge Verbundenheit mit der Malerei,
tiberhaupt der Kunstgeschichte, wieder andere akzentuieren die Motivstruktur oder ver-
weisen auf besondere auffillige Merkmale.

Es erscheint zunichst naheliegend, den Film in zwei Teile zu gliedern, die jeweils
Medeias bzw. Jasons Welt umfassen und beide gegeneinandersetzen. Denn von dem Mo-
ment an, als Medeia ihren Ort (das heifSt auch: ihre Herkunft, ihr Volk, ihren Rang und
ihre Rolle) verlisst und Jason bedingungslos folgt, beginnt fiir sie etwas absolut Neues,
eine andere Welt. Da die inszenierte Topographie jedoch eine sprechende ist, die stets
die — geistige und seelische — Verfassung der Figuren spiegelt, habe ich mich entschieden,
in meiner Betrachtung und Analyse drei Teile herauszustellen. Erstens »Medeias Ort«:
Bei Pasolini erscheint fiir das mythische Kolchis die kappadokische Hohlenlandschatft,
zweitens das »Unterwegsseing, die Flucht: das heifSt die Wiiste, ein Zelt, ein Flof und eine
Flusslandschaft, drittens und letztendlich »Jasons Ort«, der aus einer filmischen Konst-

3 Apollonius Rhodios (auch Appollonios von Rhodos): Das Argonautenepos, zitiert nach Karl Kerényi:
Tochter der Sonne. Betrachtungen iiber griechische Gottheiten. Ziirich 1944, S. 105.



12 Vorbemerkung

ruktion verschiedener realer Orte und Architekturen besteht und an dem sich die bald
verstoflene Medeia nun einrichten muss.

Rein formal betrachtet, besteht der Film mit dem langen Prolog aus vier Téilen, doch
dessen Reflexionsebene betont zusitzlich seine gesonderte Stellung, der ich einleitend
eine Analyse widme.

Meine Vorgehensweise war nicht primir dadurch bestimmt, anhand vorgegebener
Kategorien ihre konkrete Realisierung aufzusuchen; vielmehr habe ich mich in relativ
»offener« Weise, mit Neugier und Faszination, den Filmbildern angenihert, zunichst im
Sinne eines »Sehen(s) ohne Denken«*, um in zunehmender »Zwiesprache« und Intensitit
— nach der Maxime »revoir le film, revoir I'image« — nach und nach durch Entsprechun-
gen und Assoziationen in die Bereiche der Mythologie, der Ethnologie, Religionswissen-
schaft und Kunstgeschichte zu gelangen. In filmanalytischer und -theoretischer Hinsicht
sind meine Uberlegungen — ohne dass ich dies im Einzelnen hier nachweise — inspiriert
durch die Wahrnehmung und das Denken von Rudolf Arnheim, Siegfried Kracauer, An-
dré Bazin, aber vor allem von Béla Baldzs. Dessen frithe, nahezu poetisch formulierten
Gedanken zum Film waren fir mich immer richtungsweisend wie auch die Aufsitze und
Kritiken von Frieda Grafe und die spiten Schriften von Roland Barthes. Nicht zu verges-
sen sind Pasolinis theoretische Schriften zum Film und zur Literatur sowie seine Filme,
in erster Linie diejenigen, die sich dem Mythos zuwenden wie »Il vangelo«, »Teoremac
und »Edipo Re«.

Insgesamt bilden diese Lektiire-Erfahrungen neben anderen Auseinandersetzungen
mit dem Filmbild eine Art Amalgam. Diesen Sachverhalt beschreibt Ingmar Bergman
treffend mit den Worten: »Es ist vollstindig unmdéglich, das jetzt aufzugliedern oder aus-
einanderzulegen, weil es Teil meines Erfahrungsinhalts ist. [...] es ist einfach integriert.«’

Pasolinis Selbstaussagen und den Hinweisen in der insgesamt sparsamen Sekundirli-
teratur, die auf mythologische Hintergriinde verwiesen, wollte ich konkreter, vertiefender
nachgehen. Vor allem der an vielen Stellen immer wieder auftauchenden Bemerkung,
dass Pasolini ein begeisterter (und sogar »besessener«) Leser Jungs gewesen sein sollte und
wie sich das in seinem Werk, speziell in »Medea«, niedergeschlagen haben konnte, wollte
ich auf den Grund gehen. Wihrend Pasolini im Hinblick auf die, wie er es bezeichnet,
»theoretische Grundlage« fiir »Medea« explizit auf die Schriften von »M. Eliade, Fra-
zer, Lévy-Bruhl« verweist®, fillt der Name C. G. Jungs in diesem Zusammenhang nicht.

4 Eine Formulierung von Peter Zumthor im Gesprich mit Juri Steiner. In: Sternstunde Philosophie,
02.07.2017, 3SAT (09:15-10:15).

5  Stig Bjorkmann, Torsten Manns und Jonas Sima: Bergman iiber Bergman. Interviews iiber das
Filmemachen. Von die »Hérige« bis »Szenen einer Ehe«. Frankfurt a. M. 1987, S. 30.

6 Jean Duflot: Interviews. In: Jansen, P. W.; Schiitte, W. (Hrsg.): Pier Paolo Pasolini, Miinchen 1977, S.
90. S. auch Reinhold Zwick: Passion und Transformation. Biblische Resonanzen in Pier Paolo Pasolinis
»mythischem Quartett«. Schriftenreihe der Internationalen Forschungsgruppe »Film und Theologie« und

der Katholischen Akademie Schwerte. Bd. 26. Marburg 2014, S. 263 ff.



Vorbemerkung 13

Doch fand ich in den Gedichten, die er wihrend der Arbeit an »Medea« zwischen Mirz
und September 1969 geschrieben hatte’, ein Zitat von Jung vorangestellt®. Und in dem
Gedicht »Callas« wird »Jung« — neben »Lévy-Bruhl« — gar Teil des poetischen Textes.”
Laut Zigaina'® habe Pasolini insbesondere die Schriften Jungs zur Alchemie geschitzt und
war selbst ganz im Sinne der Alchemisten ein Hermetiker, d. h. sparsam bzw. verschliisselt
in seinen Hinweisen auf Jung.

Doch nach und nach hat sich wihrend der Erarbeitung die Analytische Psychologie,
vertreten durch C. G. Jung und Erich Neumann, letzterer zu Unrecht ein zu wenig be-
achteter, ja fast vergessener Theoretiker der Jung'schen Schule, als wichtiger theoretischer
Referenzrahmen herausgestellt, insbesondere in Bezug auf die lange Schlusssequenz der
Tétung der Kinder. Vorangegangen war die inspirierende Lektiire der Schrift von Karl
Kerényi: »Tochter der Sonne. Betrachtungen iiber griechische Gottheiten«''; eine zu-
gleich erginzende Lektiire, da Kerényi im Austausch mit Jung stand, mit ihm gemeinsam
publizierte, u. a. die »Einfithrung in das Wesen der Mythologie« verfasst hatte.'? Vieles,
was zuvor auf mythologischer und filmisthetischer Ebene entfaltet wurde, erhielt nun
eine tiefenpsychologische Kohirenz.

Doch ist es mir wichtig zu betonen, dass diese — meiner Auffassung nach — starke
Kohirenz zwischen Pasolinis Bildern und Jungschen »Vor-Bildern« auf keinen Fall als
Engfiihrung im Sinne einer Ubernahme, Adaption oder Nachinszenierung zu verstehen
ist, sondern als grofSes Reservoir und wichtige Quelle der Inspiration. Lisst auch Pasolinis
Bildsprache meiner Meinung nach wenig Zweifel an dieser Orientierung, so bleiben doch
alle dsthetischen Kontaminationen und Metamorphosen Ausdruck (s)einer filmistheti-
schen Neu-Schopfung,.

Ein anderer Schwerpunkt der Betrachtung, dem angemessener Raum gegeben wer-
den musste, ist die enge Bezichung Pasolinis und eben auch des Medea-Films zur bilden-
den Kunst, insbesondere zur Malerei und ihrem Ursprung im Mythos und im Kultus.
Auf die Referenzen, insbesondere in den bildhaften Anspielungen, etwa auf prominente
Gemilde von Géricault, Caravaggio und anderen wie auch auf die Totenbilder aus Fayum
bin ich exemplarisch eingegangen, auch wenn vieles Desiderat bleiben musste. Ebenso
galt in diesem Zusammenhang mein Augenmerk dem ausgewihlten Drehort als Teil eines
asthetischen Entwurfs.

7 Pier Paolo Pasolini: Il Vangelo secondo Matteo, Edipo Re, Medea. 2. Aufl. Mailand 1998a, S. 561.

8 Ebda, S. 562.

9  Ebda., S.585.

10 Auf diesen Aspeke gehe ich in der Arbeit vertiefend ein.

11 Kerényi (1944).

12 Kerényi wurde ab 1948 Forschungsleiter am C. G. Jung-Institut in Ziirich. S. Kurzbiographie, seiner
zweibindigen Publikation vom Verlag vorangestellt. Karl Kerényi: Die Mythologie der Griechen. Bd. 1:
Die Gétter- und Menschheitsgeschichten. Miinchen 1984.



14 Vorbemerkung

Da die Abfolge der Filmbilder oft tiberdeterminiert ist, sich bestimmte Motivzusam-
menhinge iiber den gesamten Film legen und sich »unendlich« viele Amplifikationen
ergeben, kommt es konsequenterweise vor, dass bestimmte Bilder oder Sequenzen in
meiner Darstellung erneut auftauchen.” Sie sind nicht entfernt Ausdruck einer Wie-
derholung, sondern — gegenteilig — Ausdruck neuer Vernetzungen, Spiegelungen: sind
Potential.

Ich beginne mit der Darstellung des Monologs, der die erste Thematisierung des
Mythos durch Pasolini enthilt. Es folgt eine visuell kommentierte Synopse des Films,
die seine zentralen Strukturmerkmale herausstellt, zu denen insbesondere die den Film
gliedernde Topographie gehort.

Die Kapitel 1, 2, 3 und 4 in Teil I zeigen, in welch starkem Mafle Pasolini Medeias
Existenz als Hohe Priesterin und Enkelin des Helios herausstellt. Eine Existenz, von der
er sagt, dass sie »ihre vollkommene Integration erreicht« habe. Die Kapitel 3 und 4verwei-
sen zugleich auf Pasolinis Denken, tief verankert im Mythos. Und auf seine Auffassung
von der engen Verbindung von Mythos und Kunst.

Der II. Teil zeigt den Beginn eines Prozesses der Individuation Medeias — im Sinne der
Moderne —, der zerstorerisch wirke. Sein Ausléser und Reprisentant ist Jason. Die Kapitel
1-3 zeigen die Ablosung Medeias von ihrer Welt in aller Ambivalenz, evozieren immer
wieder den mythologischen Untertext als eine spannungsreiche Verunsicherung Medeias.

Kapitel 2 stellt zusitzlich Pasolinis Riickgriff auf Strukturen der Kunstgeschichte he-
raus, die seine filmische Bildgebung malerisch mitbestimmen. Dies wird zunichst am
Beispiel von Théodore Géricault und dessen Hauptwerk »Das Flof§ der Medusa« sichtbar.
Asthetische Auffassungen des Malers und des Regisseurs scheinen eng verbunden. Die
Kapitel 4 und 5 verdeutlichen an der Inszenierung des Kleides und der Haare der Haupt-
figur Pasolinis »visuelle Narration«. Zugleich bildet das Kapitel 4 im Sinne des erreichten
Individuationsschrittes Medeias einen Héhepunkt durch die »conjunctio«, den »Hieros
gamos«: Hier jedoch wird im modernen Sinne die Fallhéhe und das — sich andeutende —
Ende intoniert.

Teil III zeigt Medeias Existenz, entwurzelt, entthront, entfremdet an »Jasons Ort«.
Kapitel 1 zeigt die leidende, enttiuschte Frau und erste Formen der Riickfindung im
Traum. Die Ebene des Unbewussten ist entscheidend in Pasolinis Inszenierung. Sie be-
gann schon an Medeias Ort. Und es erfolgt eine Uberschreibung des Mythos; die Insze-
nierung der Doppelstruktur in Kapitel 3 zeigt exemplarisch Pasolinis stilistische Kohi-
renz der Bildsprache und den absoluten Endpunkt der Liebe, ist zugleich dramatischer
Umschlagpunkt, sodass in Kapitel 4 nun die Konsequenzen aus dem Vorangegangenen
eintreten. Uberschreibungen des euripideischen Mythos werden sichtbar im Hinblick auf

13 Die hier abgebildeten Filmbilder entsprechen durchweg der vorgegebenen filmischen Kadrierung. Die
Ausnahmen (von mir hervorgehobene Details) sind jeweils vermerkt.



Vorbemerkung 15

die Konfiguration Medeia-Glauke; in Kapitel 5 verdichtet sich das Bild des Kreises sowohl
mythologisch als auch existentiell zum Bild des Todes, gespiegelt in der Kunst, insbeson-
dere in der Malerei Caravaggios und den Totenbildnissen aus Fayum.

Der Riickgriff auf zentrale Mythologeme im 6. Kapitel erleichtert das Verstindnis der
langen Todessequenz am Ende des Films. In ihr kulminieren die ihn zunehmend bestim-
menden Formen und Inhalte des Archaischen, des Unbewussten, d. h. die tiefenpsycho-
logische Dimension im ontogenetischen und phylogenetischen Sinne: kulminierend im
Archetyp der »Groflen Mutter-Gétting, dem »Groflen Runden«, im nunmehr inneren,
psychischen Bild des Mythos. Ein Kristallisationspunkt: Die Polyvalenz der den gesamten
Film (das gilt auch fiir Pasolinis »Edipo Re« von 1967) durchziehenden Kreisstruktur
wird sichtbar. Ganz am Ende versuche ich deshalb, im Riickblick auf diesen Film, Paso-
linis Autorstandpunkt, verbunden mit seinem Konzept eines »Kinos der Poesie«, zumin-
dest ansatzweise zu verdeutlichen.

Ist der mythologische Stoff, den Pasolini vorfindet und bearbeitet, an sich schon Aus-
druck eines Synkretismus und damit ein »variiertes Konzentrat« zeitlich und regional
unterschiedener Narrationen, so unterliegt dieser komplexe Stoff in der Bearbeitung des
Regisseurs Pasolini, in dessen Kunst sich verschiedene Genres ausdriicken, austauschen
und durchdringen, nochmals einer extremen Verdichtung,.

Es ist bekannt, dass Pasolini ein bildgewaltiger Lyriker wie auch Erzihler sowie selbst
auch Maler war, stark geprigt durch die Geschichte der Kunst, insbesondere unter dem
starken Einfluss seines Lehrers, des international renommierten Kunsthistorikers Roberto
Longhi. Dass er selbst fiir seine dsthetische Vorgehensweise immer wieder die Begriffe
»Pastiche« und »Kontamination« verwendet, verweist sowohl auf bewusste Riickbeziige
als auch auf seine verbindende Gestaltung und deren verschiedene Verfahren. Der von
Pier Paolo Pasolini so eigenwillig tiberschriebene Mythos Medea scheint mir in seiner
Antinarration eher einem filmischen Gedicht, einem langen Canto zu gleichen als der
visuellen Umsetzung eines Epos oder gar eines Dramas, das von der Ereignishaftigkeit,
vom Vorantreiben des — sprachlich gefassten — Konflikts lebt.

Meine eigene Arbeit verstehe ich deshalb als eine filmanalytisch gestiitzte Lektiire die-
ses visuellen Gedichts, als eine Anniherung an Pasolinis filmisthetische Mythographie,
als einen ersten Versuch, die vielfiltigen Ebenen und Schichten dieses Gesamtkunstwer-
kes freizulegen. (Dabei verwende ich zur Bezeichnung einer filmischen Einstellung wie z.
B. Grof3- oder Nahaufnahme teilweise die Verkiirzungen Gross, Nan usw.)

Warum Medeia statt Medea? Die Umschrift des Namens aus dem Griechischem er-
schien mir angemessen, da sie enger als die lateinische Schreibweise dem hier dargestell-
ten Mythos verbunden ist. Und unbewusst entstand sie wohl spontan nach meiner ersten
Lektiire des Buches von Karl Kerényi iiber die »dunkle Heliade Medeiac, seiner weibli-
chen Spurensuche in den Tiefenstrukturen des Mythos, die er mit C. G. Jung und Erich
Neumann teilt.






17

0: Prolog und Ubersicht des Films
1. Cheiron oder: Der Prolog als Ende

Wenn die Setar-Klinge des Vorspanns plétzlich verstummen, betont véllige Stille das erste
Bild." Es gilt einem kleinen dunkellockigen Jungen, der nack, riickwirtig auf seine Hinde
gestiitzt, auf einem Steinboden sitzt, haargenau vor der unteren Kante eines Lichtquadrats,
das hinter ihm am Boden aufscheint, ohne dass die Lichtquelle sichtbar wiirde. Auch der
Ort bleibt noch unbestimmbar. Erst wenn die groffen Augen des Kindes vom Betrachter aus
nach rechts gerichtet lichelnd hochblicken, gibt der folgende Schnitt in der HaLBTOTALE
ein Wesen, halb Mann, halb Pferd frei, dessen ebenfalls nackter Oberkérper aus der Dun-
kelheit eines Hohlenraums oder vielleicht eines Stalls aufscheint.

Der Kentaur teilt dem fiinf Jahre alt gewordenen Jungen mit, dass nicht er sein Vater
sei; iiberhaupt, dass der Knabe »die Wahrheit tiber sich erfahren« solle.

Das erste Bild von Jason,
an der Grenze von
Schatten und Licht

Cheiron, der Kentaur,
spricht zu Jason aus dem
Dunkel

Verschiedene Mythographen berichten, dass Jason vom weisen Kentaur Cheiron erzogen
worden sei. Von ihm hort der kleine Jason nun eine lange Geschichte, die »mit dem Fell
eines Widders angefangen« hat: wie es nach Aia, zum Konig Aietes gelangte; und er-

14 Dass das angehaltene Bild des Vorspanns ebenfalls als erstes Filmbild bezeichnet werden kénnte, darauf
gehe ich an anderer Stelle ein.



18 Prolog und Ubersicht des Films

fihrt von der komplexen Genealogie seiner Vorfahren, deren Handeln von Intrigen und
Machtkimpfen bestimmt wurde, letztendlich ausgelost durch »Eifersuchte.

Zum Fazit »dieser komplizierten Geschichte« gehért, dass Jason, als »ein Nachkom-
me des Acolos«, Teil der Kette dieser Vorfahren ist, die bislang vergeblich »versuchten,
das goldene Vlies zuriick zu erobern«. Vor allem stehe ihm, dem Enkel des Atamos, »die
Herrschaft« zu, die sein Onkel Pelias an sich gerissen habe. Es gelte, seinen Vater zu ri-
chen.

Wihrend Cheiron nahezu unentwegt spricht, bleibt Jason stumm. Diese Konstella-

tion bestimmt die gesamte Sequenz, in der sich Jason zeitraffend vom fiinfjihrigen Kind
zum jungen Mann entwickelt.

Jason als Kleinkind,
noch eng verbunden
mit Cheiron, ...

... entwickelt sich zum Jlingling

Auch an Cheiron zeigt sich eine auffillige Verinderung, eine Entwicklung zum Anth-
ropomorphen. Er verliert seine Tiergestalt und gleichermaflen wandelt sich seine Rede.
Bestand sie zu Beginn im Wesentlichen aus Nacherzihlung und Aufzihlung, so erweitert
sie sich — je dlter Jason wird — zum philosophischen Diskurs, unterbrochen von empha-
tischer Freude Cheirons an einer als heilig empfundenen Natur. Sein Sprechen wird zu
einem Erzihlstrom, in dem neben komplexer mythischer Genealogie die Ablésung eines
kultisch-sakralen Weltbildes durch das der sikularen Moderne Ausdruck findet. Durch
Cheirons Wandlung vom Hybrid- zum Menschenwesen und die damit verbundenen,
sich verdndernden Ebenen des Diskurses wird er zur augenscheinlichen Inkarnation eines
Prozesses menschlich-geistiger Evolution.



Cheiron oder: Der Prolog als Ende 19

Cheirons Entwicklung
vom Hybrid- zum Menschenwesen

Der Kentaur in seiner Einheit aus Tier und Mensch verweist auf fritheste urspriingliche
Gestalten des Mythos. Mensch und Natur erscheinen noch nicht dissoziiert. Der unaus-
weichliche Prozess der zunehmenden Herauslésung des Menschen aus der Natur findet
einen komplexen Ausdruck im langen Diskurs Cheirons, in dem die Sprache und die
ungewdohnliche Bild-Folge einer Metamorphose eins werden.

Vorgeschichtliches, Gegenwirtiges und Zukiinftiges scheinen in Cheiron vereint. Im
Grunde ist er ein auktorialer« Erzihler der archaischen Welt vom Standort der Moderne
aus, der den Verlust des Heiligen in der profanen Gegenwart aufzeigt. Eine Perspektive
Pasolinis?! Direkt an Jason gerichtet, der sich mittlerweile zum jungen Mann entwickelt
hat, sagt Cheiron: »Alles, was der Mensch im Getreide gesehen hat, als er die Landwirt-
schaft entdeckte, [...] alles, was er am Beispiel der Samen verstanden hat, die in der Erde
ihre Form verlieren, um wieder neu zu entstehen, all das stellt die letzten Dinge dar: die
Wiederauferstehung, mein Lieber. Aber diese letzte Weisheit, sie niitzt zu nichts mebr.
Alles, was du im Getreide sichst, was du unter der Wiedergeburt der Samen verstehst,
ist fiir dich ohne jede Bedeutung, ist nur noch eine Erinnerung, an der du nicht teilhast .. .«
(kursiv: U. B.)

Und er schlieft seine Rede ab mit hirterer, die Endgiiltigkeit des Gesagten unterstrei-
chender Stimme: »Denn es gibt tatsichlich keinen Gott!« Hiermit endet die Sequenz. Die
folgende zeigt zu Beginn Ziegen und Hirten inmitten einer karstigen Landschaft: Bilder
frithester Lebenszusammenhinge und iltester Tatigkeiten der Menschheit.

Ziegen und Hirten
in karstiger Landschaft:




20 Prolog und Ubersicht des Films

Bilder friihester Lebens-
zusammenhdnge

Manner, erhaben in
Gewindern, erinnernd an
traditionale Hirtenkleidung

Zugleich sind es die ersten Bilder von dem »Land, jenseits des Meeres«, in das, wie von
Cheiron vorausgesagt, Jason gelangen wird, einer Welt, »die unserem Denken sehr fern
ist«. »Dorte, so sagt Cheiron, »wirst du sehen, wie realistisch ihr Leben ist. Denn nur im
Mythos liegt die Wirklichkeit und nur in der Wirklichkeit liegt der Mythos«.

Eine anazyklische Aussage, Ausdruck einer vélligen Ubereinstimmung, einer Unge-
schiedenheit. Pasolinis poetische Uberzeugung ist in dieser enigmatisch klingenden For-
mulierung aufgehoben. Cheiron fiihrt seine Gedanken weiter aus:

»[...] fir den Menschen der Antike sind die Mythen und Rituale konkrete Erfahrun-
gen, die ihn in seiner téglichen physischen Konsequenz erfassen. Fiir ihn ist die Wirklichkeit
eine so perfekte Einheit, dass sie die Erschiitterung, die er beispielsweise in volliger Stille
oder angesichts eines Sommerhimmels erfihrt, dass sie der Erfahrung, der personlichsten
seelischen Erfahrung eines Menschen der Moderne entspricht.« Erneut ldsst Pasolini in
Cheirons Gedankenkette den Aspekt der geistigen Evolution des Menschen aufscheinen.

Die Jasons »Denken sehr fern[e]« Welt lisst Pasolini in der Hohlenlandschaft Kappa-
dokiens entstehen. Eine Landschaft, deren Erscheinungsbild Weibliches konnotiert, eine

15 Der Bezug zum Denken C. G. Jungs wird hier deutlich. An dieser Stelle méchte ich hinweisen auf
Erich Neumann, Mitarbeiter Jungs der »zweiten Generation« und dessen »Ursprungsgeschichte des
Bewusstseins« (2004/1949), in der C. G. Jung im Vorwort die Fortfithrung und Erginzung seines Denkens
und Arbeitens wiirdigt. Neumanns Anliegen ist es, »archetypische Stadien der Bewusstseinsentwicklung
nachzuweisen« in »Anwendung der Analytischen Psychologie C. G. Jungs, denn in der ontogenetischen
Entwicklung habe das Ichbewusstsein des Einzelnen die gleichen archetypischen Stadien zu
durchschreiten, welche innerhalb der Menschheit die Entwicklung des Bewusstseins bestimmt habenc.
So Neumann (2004/1949), S. 5.



	Bessen Medea 00 Titelei
	Bessen Medea 01 Text
	Bessen Medea 06 Literatur Abb



