
Medeia, sanfte Mutter des Todes.
Eine filmanalytische Studie zu Pier Paolo Pasolinis »Medea«





Wehrhahn Verlag

Ursula Bessen

Medeia, sanfte Mutter des Todes

Eine filmanalytische Studie
zu Pier Paolo Pasolinis »Medea«



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im 
Internet über https://portal.dnb.de abrufbar.

1. Auflage 2022
Wehrhahn Verlag

www.wehrhahn-verlag.de
Layout: Wehrhahn Verlag

Umschlaggestaltung:
Druck und Bindung: Sowa, Piaseczno

Alle Rechte vorbehalten
Printed in Europe

© by Wehrhahn Verlag, Hannover
ISBN 978–3–86525–920–2



Inhalt

Vorbemerkung					     9

0: Prolog und Übersicht des Films
1.	 Cheiron oder: Der Prolog als Ende	    17
2.	 Die filmische Konstruktion: 

Symmetrien – Spiegelungen – Topographien. 
Ein schematischer Überblick				     35

I. Teil: Medeias Ort
1.	 Geheiligte Lebenswelten					      43
2.	 Medeia, die Priesterin oder: Heiliger Ort und ersehnte Ferne	     73
3.	 »Alles ist Dionysos« oder: 

Die Zerstückelung – der Kreis und das Kreuz 		   84
4.	 »Ich beschütze das Sakrale« oder: 

Pasolinis byzantinische Evokation			  107

II. Teil: Flucht – Unterwegssein
1.	 Trauer statt Verfolgung oder: Medeias Ablösung	 117
2.	 Das Wasser und das Floß – eine Überfahrt		 126
3.	 Verzweiflung oder: 

»Sprich zu mir, Erde! Sprich zu mir, Sonne!«		  144
4.	 Das Kleid und der Körper oder:

Vom Sakral- zum Passionskleid				    149
5.	 Medeias Haar oder: Stationen einer Verwandlung	 165

III. Teil: Jasons Ort – Medeias Bleibe
1.	 Die Erniedrigte und der erlösende Traum		  172
2.	 Letzte Liebesbegegnung					     179
3.	 Der Blick und der Körper

oder: Zwei sich spiegelnde Kamerafahrten		 186
4.	 Medeia und Glauke – Gegenspielerinnen 

oder Doppelgängerinnen?					     194
5.	 Todeslinien, Todeskreise, Todesbilder

oder: Glauke, die Kinder und das Sterben		  217
6.	 Die Mythologeme Kessel, Widder, 

Zerstückelung, Pferdewagen oder:
Dekonstruktion – Dissoziierung – Kontamination	 239



7.	 Die Tötung der Kinder oder: 
Medeia, sanfte Mutter des Todes				    245

8.	 Ein Ausblick als Rückblick oder:
»Edipo Re« und »Medea«					    314

Literaturverzeichnis						      325

Abbildungsverzeichnis						      330



»Die Seele ist nicht von heute. 
Ihr Alter zählt viele Millionen Jahre.«

C. G. Jung

»Ich möchte unheilbar zurück.«
Pier Paolo Pasolini



In Erinnerung an Peter



9

Vorbemerkung

Dass Medea eine mythologische Figur ist, die uns auch heute noch herausfordert und 
provoziert, zeigt gegenwärtig unter anderem ein Artikel von Simon Strauß in der »Frank-
furter Allgemeinen Zeitung«, der auf drei aktuelle und annähernd gleichzeitige Inszenie-
rungen der Tragödie von Euripides in Deutschland und Österreich aufmerksam macht: 
»Schaut auf dieses Mythosweib. Die Wege des Wahnsinns sind unergründlich«. Treffend 
beginnt sein Artikel mit der Aufzählung einer Vielzahl an Attributen und Aspekten, die 
diesem »unergründlich(en) Mythosweib« bisher zugeschrieben wurden und wohl uner-
schöpflich-rätselhaft bleiben werden: »Medea ist immer noch mehr. Sie ist verzweifelter, 
hoffnungsloser, gedemütigter, ist grausamer, hasserfüllter und rasender als jede andere 
Mythosfrau. Sie ist Schutzflehende und Racheengel, Ausgestoßene und Heimsuchende. 
Und sie ist Mutter. Mordende Mutter. So viele Facetten schimmern durchs Dämmerlicht 
der Rezeption, dass man bei ihr nie genau weiß, wen man eigentlich vor sich hat.«

Dass zwei Theaterregisseurinnen und ein Regisseur sich dieser komplexen Frauenfigur 
erneut nähern, spiegelt eine vertraute Konstellation der letzten Jahrzehnte. Vor allem seit 
den späten 1960er Jahren steht die mythologische Figur Medea im Zentrum des weibli-
chen, insbesondere feministischen Blicks, sowohl in der wissenschaftlichen wie auch in 
der künstlerischen Betrachtung. Sowohl in der bildenden Kunst wie auch in der Literatur 
– vor allem in Prosa und Lyrik – war und ist eine ästhetische Auseinandersetzung mit die-
ser starken und ambivalenten mythologischen Frauenfigur zu verfolgen. Einen  reichen, 
wenn auch vorläufigen Überblick über die verschiedenen ästhetischen Ausdrucksformen, 
sei es in der bildenden Kunst, der Musik oder auch in literarischer Prosa, in Lyrik und 
Dramatik sowie über deren Rezeption besonders in der Frauenkulturwissenschaft, bietet 
der umfangreiche Band von Inge Stephan »Medea. Multimediale Karriere einer mytho-
logischen Figur.«1

Die zahlreichen Medea-Bearbeitungen, die Stephan kommentiert und analysiert, wer-
den nicht getrennt – nach schriftlichen und visuellen Zeugnissen – präsentiert, sondern 
spiegeln einander. Die Prägung des Medea-Bildes durch Euripides’ Tragödie und auch 
durch die vor-euripideischen Versionen des Mythos werden von der Autorin grundlegend 
erörtert und den folgenden vielfältigen Bearbeitungen des Medea-Stoffes vorangestellt.

1	 Inge Stephan: Medea. Multimediale Karriere einer mythologischen Figur, Köln, Weimar, Wien 2006.
	 Detaillierte Besprechungen bieten die Rezensionen von Barbara Feichtinger: Faszination einer 

Kindsmörderin. Medea im 20. Jahrhundert. In: Querelles-Net Nr. 21/März 2007, S. 1–4 (http//www.
querelles-net.de/2007-21/text21feichtinger/30.04.2007).

	 Und siehe auch Stephanie Catani: Arbeit am Mythos: Medea. Rezension zu Inge Stephan. Multimediale 
Karriere einer mythologischen Figur. In: IASL online (Internationales Archiv für Sozialgeschichte der 
Literatur) 2008, S. 1–5, http://www.iaslonline.de/ Zugriff 10.07.17.



10

Allerdings macht diese vielseitige und vielschichtige Forschungsarbeit auch deutlich 
sichtbar, dass die filmische (und in der Konsequenz auch die filmwissenschaftliche) Aus-
einandersetzung mit dieser mythologischen Figur eine Seltenheit war und ist. Aus der 
geringen Anzahl der Filme, die Medea zum Gegenstand haben, ragt Pasolinis filmische 
Mythographie als einzigartige ästhetische Umsetzung des Stoffes heraus, bis heute enig-
matisch und faszinierend zugleich.2 DDennoch kam es zu einer vergleichsweise geringen 
wissenschaftlichen Resonanz auf Pasolinis Film (1969) – nach einer durchaus regen, 
aber von Anfang an gespaltenen Reaktion von Seiten der aktuellen internationalen Film-
kritik.

Mich selbst hatten die erwähnten enigmatischen und zugleich faszinierenden Eindrü-
cke von Pasolinis Film – seit ich ihn vor langer Zeit zum ersten Mal sah – tief beeindruckt 
und zu einer intensiveren Beschäftigung motiviert, ja gezwungen: dazu gehörten die un-
gewöhnlichen Zeitsprünge, die unglaublich erhabene Präsenz der Bilder, oft erschlagend, 
erschreckend – und zugleich poetisch entrückt. Hinzu kamen die exotischen Drehorte, 
weit entfernt von jeder »klassizistischen« Stilisierung oder griechisch-antiken Konnotati-
on. Vor allem aber war ich betroffen davon, dass die berühmte, ungewöhnliche, rätsel-
hafte Stimme der Callas hier, wo sie doch die Hauptrolle spielte – fast – völlig verstummt 
war. Erwartungsbrüche überall.

Am verstörendsten empfand ich jedoch, dass die sonst rasende, rächende Medeia hier 
als sanfte »Mutter des Todes« auftrat. Eine erneute Provokation, ein Tabu-Bruch? Zu-
mindest ein Widerspruch. Mich dieser Frage anzunähern war der schwerste Zugang im 
Verlauf meiner Arbeit. Aber dieses Thema gehörte unverzichtbar zum Schluss des Films 
und ich hoffte darauf, dass die Wahrnehmung, Betrachtung und Analyse der Filmbilder, 
einzeln und im Kontext, einen Ariadnefaden spinnen würden, der mich zum Kern, zum 
Innersten dieses Films, seines Wesens führen könnte.

Was würde mich erwarten? Was labyrinthisch anmutete, waren im Grunde die fil-
misch-ästhetischen Verknüpfungen, Wiederholungen, die Variationen, Spiegelungen, die 
einen mythologischen Synkretismus freilegten, konfrontiert mit dem kritischen Blick auf 
die Moderne. Mehrfache Verknüpfungen also, kein Faden im Sinne eines einsinnigen 

2	 Vgl. die Seiten 212–220 im Kapitel über die »Medea-Filme von Pasolini, Trier, Dassin und Stöckl« (S. 
212–239), auf denen Stephan im Wesentlichen die Rezensionen der – deutschsprachigen – Filmkritik 
zu »Medea« in Einklang bringt, auf eine wichtige Inspirationsquelle Pasolinis, den Religions- und 
Mythenforscher Mircea Eliade eingeht, um gegen Ende den »homoerotischen Subtext« des Filmes offen 
zu legen, mit Maria Callas als einer »Ikone der homosexuellen Subkultur« (S. 219). In einem gesonderten 
Kapitel widmet sie sich erneut Maria Callas, führt das Thema »Schwulendiva« bzw. »Callas-Boys« fort, 
verweist im Rückgriff auf »den gender trouble« (Judith Butler), auf »Medea als Figur und die Callas als 
Darstellerin«, die »beide [...] Figuren der Überschreitung (sind)« (S. 191). Den größten Raum nimmt 
jedoch der Hinweis auf die essayistische Hommage Ingeborg Bachmanns an Maria Callas ein, »groß in 
jeder Geste, in jedem Schrei« (Bachmann); schließlich widmet sie sich der Darstellerin/Sängerin auf der 
Bühne und stellt ihre Leistung in einen historischen Kontext der Theater- und Opernbühne. 

Vorbemerkung



11

Verlaufs, eher ein Netz, wie Karl Kerényi sagt: das Attribut von Kirke, der Schwester des 
Vaters oder – in mythologischer Varietät – vielleicht sogar die eigene Schwester? Auf jeden 
Fall ein Bild, das in der Familie bleibt.

Immer wieder ergeben sich – filmtechnisch vor allem durch den Schnitt – neue ima-
ginäre Vernetzungen; ähnlich wie im Verfahren der »Assoziation« oder »Amplifikation«. 
Die versteckten Hinweise Pasolinis auf den Tiefenpsychologen C. G. Jung, für dessen 
Denken dieser letztgenannte Begriff zentral ist, und die direkten Verweise von Giusep-
pe Zigaina, dem Maler, Dichter, Freund Pasolinis und intimen Kenner seines Werkes, 
klärten das Labyrinth des Traums, halfen mir, diese Bilder zu verstehen – auch wenn 
ihre Rätsel in Resten uneingelöst bleiben mussten, wie Medeia selbst sagt: »Ich bin der 
Ariadne – nicht gleich«.3 Ja, Medeia bleibt »unerschöpflich«.

Obwohl die narrative – oder besser die »anti-narrative« – Konstruktion, die ästhe-
tische Gestaltung und die Stilebene des Films, vor allem aber Pasolinis Verständnis und 
Bearbeitung des Mythos, exemplifiziert an der Medeia-Mythe, den Mittelpunkt meines 
Interesses und meiner folgenden Ausführungen bilden, bleibt die Durchführung weitge-
hend an die von Pasolini vorgegebene »Chronologie« des Films gebunden.

An einzelnen Bildern wie an ausgewählten Sequenzen werden die verschiedenen 
Aspekte der Ästhetik Pasolinis sichtbar gemacht, die den äußerst verdichteten Subtext 
des Films offenlegen. Ihre Auswahl verweist zugleich auf Pasolinis Akzentsetzungen und 
Überschreibungen des überlieferten Mythos: so etwa, wenn er Medeias Leben vor ihrer 
Begegnung mit Jason äußerst stark gewichtet, die Lebenswelt der Hohen Priesterin Me-
deia an den Beginn des mythischen Geschehens platziert und ihr eine außerordentlich 
lange filmische Zeit widmet. 

Andere Sequenzen hingegen zeigen Pasolinis enge Verbundenheit mit der Malerei, 
überhaupt der Kunstgeschichte, wieder andere akzentuieren die Motivstruktur oder ver-
weisen auf besondere auffällige Merkmale. 

Es erscheint zunächst naheliegend, den Film in zwei Teile zu gliedern, die jeweils 
Medeias bzw. Jasons Welt umfassen und beide gegeneinandersetzen. Denn von dem Mo-
ment an, als Medeia ihren Ort (das heißt auch: ihre Herkunft, ihr Volk, ihren Rang und 
ihre Rolle) verlässt und Jason bedingungslos folgt, beginnt für sie etwas absolut Neues, 
eine andere Welt. Da die inszenierte Topographie jedoch eine sprechende ist, die stets 
die – geistige und seelische – Verfassung der Figuren spiegelt, habe ich mich entschieden, 
in meiner Betrachtung und Analyse drei Teile herauszustellen. Erstens »Medeias Ort«: 
Bei Pasolini erscheint für das mythische Kolchis die kappadokische Höhlenlandschaft, 
zweitens das »Unterwegssein«, die Flucht: das heißt die Wüste, ein Zelt, ein Floß und eine 
Flusslandschaft, drittens und letztendlich »Jasons Ort«, der aus einer filmischen Konst-

3	 Apollonius Rhodios (auch Appollonios von Rhodos): Das Argonautenepos, zitiert nach Karl Kerényi: 
Töchter der Sonne. Betrachtungen über griechische Gottheiten. Zürich 1944, S. 105.

Vorbemerkung



12

ruktion verschiedener realer Orte und Architekturen besteht und an dem sich die bald 
verstoßene Medeia nun einrichten muss. 

Rein formal betrachtet, besteht der Film mit dem langen Prolog aus vier Teilen, doch 
dessen Reflexionsebene betont zusätzlich seine gesonderte Stellung, der ich einleitend 
eine Analyse widme. 

Meine Vorgehensweise war nicht primär dadurch bestimmt, anhand vorgegebener 
Kategorien ihre konkrete Realisierung aufzusuchen; vielmehr habe ich mich in relativ 
»offener« Weise, mit Neugier und Faszination, den Filmbildern angenähert, zunächst im 
Sinne eines »Sehen(s) ohne Denken«4, um in zunehmender »Zwiesprache« und Intensität 
– nach der Maxime »revoir le film, revoir l’image« – nach und nach durch Entsprechun-
gen und Assoziationen in die Bereiche der Mythologie, der Ethnologie, Religionswissen-
schaft und Kunstgeschichte zu gelangen. In filmanalytischer und -theoretischer Hinsicht 
sind meine Überlegungen – ohne dass ich dies im Einzelnen hier nachweise – inspiriert 
durch die Wahrnehmung und das Denken von Rudolf Arnheim, Siegfried Kracauer, An-
dré Bazin, aber vor allem von Béla Balázs. Dessen frühe, nahezu poetisch formulierten 
Gedanken zum Film waren für mich immer richtungsweisend wie auch die Aufsätze und 
Kritiken von Frieda Grafe und die späten Schriften von Roland Barthes. Nicht zu verges-
sen sind Pasolinis theoretische Schriften zum Film und zur Literatur sowie seine Filme, 
in erster Linie diejenigen, die sich dem Mythos zuwenden wie »Il vangelo«, »Teorema« 
und »Edipo Re«. 

Insgesamt bilden diese Lektüre-Erfahrungen neben anderen Auseinandersetzungen 
mit dem Filmbild eine Art Amalgam. Diesen Sachverhalt beschreibt Ingmar Bergman 
treffend mit den Worten: »Es ist vollständig unmöglich, das jetzt aufzugliedern oder aus-
einanderzulegen, weil es Teil meines Erfahrungsinhalts ist. […] es ist einfach integriert.«5

Pasolinis Selbstaussagen und den Hinweisen in der insgesamt sparsamen Sekundärli-
teratur, die auf mythologische Hintergründe verwiesen, wollte ich konkreter, vertiefender 
nachgehen. Vor allem der an vielen Stellen immer wieder auftauchenden Bemerkung, 
dass Pasolini ein begeisterter (und sogar »besessener«) Leser Jungs gewesen sein sollte und 
wie sich das in seinem Werk, speziell in »Medea«, niedergeschlagen haben könnte, wollte 
ich auf den Grund gehen. Während Pasolini im Hinblick auf die, wie er es bezeichnet, 
»theoretische Grundlage« für »Medea« explizit auf die Schriften von »M. Eliade, Fra-
zer, Lévy-Bruhl« verweist6, fällt der Name C. G. Jungs in diesem Zusammenhang nicht. 

4	 Eine Formulierung von Peter Zumthor im Gespräch mit Juri Steiner. In: Sternstunde Philosophie, 
02.07.2017, 3SAT (09:15–10:15).

5	 Stig Björkmann, Torsten Manns und Jonas Sima: Bergman über Bergman. Interviews über das 
Filmemachen. Von die »Hörige« bis »Szenen einer Ehe«. Frankfurt a. M. 1987, S. 30.

6	 Jean Duflot: Interviews. In: Jansen, P. W.; Schütte, W. (Hrsg.): Pier Paolo Pasolini, München 1977, S. 
90. S. auch Reinhold Zwick: Passion und Transformation. Biblische Resonanzen in Pier Paolo Pasolinis 
»mythischem Quartett«. Schriftenreihe der Internationalen Forschungsgruppe »Film und Theologie« und 
der Katholischen Akademie Schwerte. Bd. 26. Marburg 2014, S. 263 ff.

Vorbemerkung



13

Doch fand ich in den Gedichten, die er während der Arbeit an »Medea« zwischen März 
und September 1969 geschrieben hatte7, ein Zitat von Jung vorangestellt8. Und in dem 
Gedicht »Callas« wird »Jung« – neben »Lévy-Bruhl« – gar Teil des poetischen Textes.9 
Laut Zigaina10 habe Pasolini insbesondere die Schriften Jungs zur Alchemie geschätzt und 
war selbst ganz im Sinne der Alchemisten ein Hermetiker, d. h. sparsam bzw. verschlüsselt 
in seinen Hinweisen auf Jung. 

Doch nach und nach hat sich während der Erarbeitung die Analytische Psychologie, 
vertreten durch C. G. Jung und Erich Neumann, letzterer zu Unrecht ein zu wenig be-
achteter, ja fast vergessener Theoretiker der Jung’schen Schule, als wichtiger theoretischer 
Referenzrahmen herausgestellt, insbesondere in Bezug auf die lange Schlusssequenz der 
Tötung der Kinder. Vorangegangen war die inspirierende Lektüre der Schrift von Karl 
Kerényi: »Töchter der Sonne. Betrachtungen über griechische Gottheiten«11; eine zu-
gleich ergänzende Lektüre, da Kerényi im Austausch mit Jung stand, mit ihm gemeinsam 
publizierte, u. a. die »Einführung in das Wesen der Mythologie« verfasst hatte.12 Vieles, 
was zuvor auf mythologischer und filmästhetischer Ebene entfaltet wurde, erhielt nun 
eine tiefenpsychologische Kohärenz. 

Doch ist es mir wichtig zu betonen, dass diese – meiner Auffassung nach – starke 
Kohärenz zwischen Pasolinis Bildern und Jung’schen »Vor-Bildern« auf keinen Fall als 
Engführung im Sinne einer Übernahme, Adaption oder Nachinszenierung zu verstehen 
ist, sondern als großes Reservoir und wichtige Quelle der Inspiration. Lässt auch Pasolinis 
Bildsprache meiner Meinung nach wenig Zweifel an dieser Orientierung, so bleiben doch 
alle ästhetischen Kontaminationen und Metamorphosen Ausdruck (s)einer filmästheti-
schen Neu-Schöpfung. 

Ein anderer Schwerpunkt der Betrachtung, dem angemessener Raum gegeben wer-
den musste, ist die enge Beziehung Pasolinis und eben auch des Medea-Films zur bilden-
den Kunst, insbesondere zur Malerei und ihrem Ursprung im Mythos und im Kultus. 
Auf die Referenzen, insbesondere in den bildhaften Anspielungen, etwa auf prominente 
Gemälde von Géricault, Caravaggio und anderen wie auch auf die Totenbilder aus Fayum 
bin ich exemplarisch eingegangen, auch wenn vieles Desiderat bleiben musste. Ebenso 
galt in diesem Zusammenhang mein Augenmerk dem ausgewählten Drehort als Teil eines 
ästhetischen Entwurfs.

7	 Pier Paolo Pasolini: Il Vangelo secondo Matteo, Edipo Re, Medea. 2. Aufl. Mailand 1998a, S. 561.
8	 Ebda., S. 562.
9	 Ebda., S. 585.
10	 Auf diesen Aspekt gehe ich in der Arbeit vertiefend ein.
11	 Kerényi (1944).
12	 Kerényi wurde ab 1948 Forschungsleiter am C. G. Jung-Institut in Zürich. S. Kurzbiographie, seiner 

zweibändigen Publikation vom Verlag vorangestellt. Karl Kerényi: Die Mythologie der Griechen. Bd. 1: 
Die Götter- und Menschheitsgeschichten. München 1984.

Vorbemerkung



14

Da die Abfolge der Filmbilder oft überdeterminiert ist, sich bestimmte Motivzusam-
menhänge über den gesamten Film legen und sich »unendlich« viele Amplifikationen 
ergeben, kommt es konsequenterweise vor, dass bestimmte Bilder oder Sequenzen in 
meiner Darstellung erneut auftauchen.13 Sie sind nicht entfernt Ausdruck einer Wie-
derholung, sondern – gegenteilig – Ausdruck neuer Vernetzungen, Spiegelungen: sind 
Potential. 

Ich beginne mit der Darstellung des Monologs, der die erste Thematisierung des 
Mythos durch Pasolini enthält. Es folgt eine visuell kommentierte Synopse des Films, 
die seine zentralen Strukturmerkmale herausstellt, zu denen insbesondere die den Film 
gliedernde Topographie gehört.

Die Kapitel 1, 2, 3 und 4 in Teil I zeigen, in welch starkem Maße Pasolini Medeias 
Existenz als Hohe Priesterin und Enkelin des Helios herausstellt. Eine Existenz, von der 
er sagt, dass sie »ihre vollkommene Integration erreicht« habe. Die Kapitel 3 und 4verwei-
sen zugleich auf Pasolinis Denken, tief verankert im Mythos. Und auf seine Auffassung 
von der engen Verbindung von Mythos und Kunst. 

Der II. Teil zeigt den Beginn eines Prozesses der Individuation Medeias – im Sinne der 
Moderne –, der zerstörerisch wirkt. Sein Auslöser und Repräsentant ist Jason. Die Kapitel 
1–3 zeigen die Ablösung Medeias von ihrer Welt in aller Ambivalenz, evozieren immer 
wieder den mythologischen Untertext als eine spannungsreiche Verunsicherung Medeias. 

Kapitel 2 stellt zusätzlich Pasolinis Rückgriff auf Strukturen der Kunstgeschichte he-
raus, die seine filmische Bildgebung malerisch mitbestimmen. Dies wird zunächst am 
Beispiel von Théodore Géricault und dessen Hauptwerk »Das Floß der Medusa« sichtbar. 
Ästhetische Auffassungen des Malers und des Regisseurs scheinen eng verbunden. Die 
Kapitel 4 und 5 verdeutlichen an der Inszenierung des Kleides und der Haare der Haupt-
figur Pasolinis »visuelle Narration«. Zugleich bildet das Kapitel 4 im Sinne des erreichten 
Individuationsschrittes Medeias einen Höhepunkt durch die »conjunctio«, den »Hieros 
gamos«: Hier jedoch wird im modernen Sinne die Fallhöhe und das – sich andeutende – 
Ende intoniert. 

Teil III zeigt Medeias Existenz, entwurzelt, entthront, entfremdet an »Jasons Ort«. 
Kapitel 1 zeigt die leidende, enttäuschte Frau und erste Formen der Rückfindung im 
Traum. Die Ebene des Unbewussten ist entscheidend in Pasolinis Inszenierung. Sie be-
gann schon an Medeias Ort. Und es erfolgt eine Überschreibung des Mythos; die Insze-
nierung der Doppelstruktur in Kapitel 3 zeigt exemplarisch Pasolinis stilistische Kohä-
renz der Bildsprache und den absoluten Endpunkt der Liebe, ist zugleich dramatischer 
Umschlagpunkt, sodass in Kapitel 4 nun die Konsequenzen aus dem Vorangegangenen 
eintreten. Überschreibungen des euripideischen Mythos werden sichtbar im Hinblick auf 

13	 Die hier abgebildeten Filmbilder entsprechen durchweg der vorgegebenen filmischen Kadrierung. Die 
Ausnahmen (von mir hervorgehobene Details) sind jeweils vermerkt.

Vorbemerkung



15

die Konfiguration Medeia-Glauke; in Kapitel 5 verdichtet sich das Bild des Kreises sowohl 
mythologisch als auch existentiell zum Bild des Todes, gespiegelt in der Kunst, insbeson-
dere in der Malerei Caravaggios und den Totenbildnissen aus Fayum. 

Der Rückgriff auf zentrale Mythologeme im 6. Kapitel erleichtert das Verständnis der 
langen Todessequenz am Ende des Films. In ihr kulminieren die ihn zunehmend bestim-
menden Formen und Inhalte des Archaischen, des Unbewussten, d. h. die tiefenpsycho-
logische Dimension im ontogenetischen und phylogenetischen Sinne: kulminierend im 
Archetyp der »Großen Mutter-Göttin«, dem »Großen Runden«, im nunmehr inneren, 
psychischen Bild des Mythos. Ein Kristallisationspunkt: Die Polyvalenz der den gesamten 
Film (das gilt auch für Pasolinis »Edipo Re« von 1967) durchziehenden Kreisstruktur 
wird sichtbar. Ganz am Ende versuche ich deshalb, im Rückblick auf diesen Film, Paso-
linis Autorstandpunkt, verbunden mit seinem Konzept eines »Kinos der Poesie«, zumin-
dest ansatzweise zu verdeutlichen.

Ist der mythologische Stoff, den Pasolini vorfindet und bearbeitet, an sich schon Aus-
druck eines Synkretismus und damit ein »variiertes Konzentrat« zeitlich und regional 
unterschiedener Narrationen, so unterliegt dieser komplexe Stoff in der Bearbeitung des 
Regisseurs Pasolini, in dessen Kunst sich verschiedene Genres ausdrücken, austauschen 
und durchdringen, nochmals einer extremen Verdichtung.

Es ist bekannt, dass Pasolini ein bildgewaltiger Lyriker wie auch Erzähler sowie selbst 
auch Maler war, stark geprägt durch die Geschichte der Kunst, insbesondere unter dem 
starken Einfluss seines Lehrers, des international renommierten Kunsthistorikers Roberto 
Longhi. Dass er selbst für seine ästhetische Vorgehensweise immer wieder die Begriffe 
»Pastiche« und »Kontamination« verwendet, verweist sowohl auf bewusste Rückbezüge 
als auch auf seine verbindende Gestaltung und deren verschiedene Verfahren. Der von 
Pier Paolo Pasolini so eigenwillig überschriebene Mythos Medea scheint mir in seiner 
Antinarration eher einem filmischen Gedicht, einem langen Canto zu gleichen als der 
visuellen Umsetzung eines Epos oder gar eines Dramas, das von der Ereignishaftigkeit, 
vom Vorantreiben des – sprachlich gefassten – Konflikts lebt. 

Meine eigene Arbeit verstehe ich deshalb als eine filmanalytisch gestützte Lektüre die-
ses visuellen Gedichts, als eine Annäherung an Pasolinis filmästhetische Mythographie, 
als einen ersten Versuch, die vielfältigen Ebenen und Schichten dieses Gesamtkunstwer-
kes freizulegen. (Dabei verwende ich zur Bezeichnung einer filmischen Einstellung wie z. 
B. Groß- oder Nahaufnahme teilweise die Verkürzungen Gross, Nah usw.)  

Warum Medeia statt Medea? Die Umschrift des Namens aus dem Griechischem er-
schien mir angemessen, da sie enger als die lateinische Schreibweise dem hier dargestell-
ten Mythos verbunden ist. Und unbewusst entstand sie wohl spontan nach meiner ersten 
Lektüre des Buches von Karl Kerényi über die »dunkle Heliade Medeia«, seiner weibli-
chen Spurensuche in den Tiefenstrukturen des Mythos, die er mit C. G. Jung und Erich 
Neumann teilt. 

Vorbemerkung



16



17

0: Prolog und Übersicht des Films

1. Cheiron oder: Der Prolog als Ende

Wenn die Setar-Klänge des Vorspanns plötzlich verstummen, betont völlige Stille das erste 
Bild.14 Es gilt einem kleinen dunkellockigen Jungen, der nackt, rückwärtig auf seine Hände 
gestützt, auf einem Steinboden sitzt, haargenau vor der unteren Kante eines Lichtquadrats, 
das hinter ihm am Boden aufscheint, ohne dass die Lichtquelle sichtbar würde. Auch der 
Ort bleibt noch unbestimmbar. Erst wenn die großen Augen des Kindes vom Betrachter aus 
nach rechts gerichtet lächelnd hochblicken, gibt der folgende Schnitt in der Halbtotale 
ein Wesen, halb Mann, halb Pferd frei, dessen ebenfalls nackter Oberkörper aus der Dun-
kelheit eines Höhlenraums  oder vielleicht eines Stalls aufscheint.

Der Kentaur teilt dem fünf Jahre alt gewordenen Jungen mit, dass nicht er sein Vater 
sei; überhaupt, dass der Knabe »die Wahrheit über sich erfahren« solle.

 

Verschiedene Mythographen berichten, dass Jason vom weisen Kentaur Cheiron erzogen 
worden sei. Von ihm hört der kleine Jason nun eine lange Geschichte, die »mit dem Fell 
eines Widders angefangen« hat: wie es nach Aia, zum König Aietes gelangte; und er-

Das erste Bild von Jason,
an der Grenze von 
Schatten und Licht

14	 Dass das angehaltene Bild des Vorspanns ebenfalls als erstes Filmbild bezeichnet werden könnte, darauf 
gehe ich an anderer Stelle ein.

Cheiron, der Kentaur,
spricht zu Jason aus dem 
Dunkel



18

fährt von der komplexen Genealogie seiner Vorfahren, deren Handeln von Intrigen und 
Machtkämpfen bestimmt wurde, letztendlich ausgelöst durch »Eifersucht«. 

Zum Fazit »dieser komplizierten Geschichte« gehört, dass Jason, als »ein Nachkom-
me des Aeolos«, Teil der Kette dieser Vorfahren ist, die bislang vergeblich »versuchten, 
das goldene Vlies zurück zu erobern«. Vor allem stehe ihm, dem Enkel des Atamos, »die 
Herrschaft« zu, die sein Onkel Pelias an sich gerissen habe. Es gelte, seinen Vater zu rä-
chen.

Während Cheiron nahezu unentwegt spricht, bleibt Jason stumm. Diese Konstella-
tion bestimmt die gesamte Sequenz, in der sich Jason zeitraffend vom fünfjährigen Kind 
zum jungen Mann entwickelt. 

Auch an Cheiron zeigt sich eine auffällige Veränderung, eine Entwicklung zum Anth-
ropomorphen. Er verliert seine Tiergestalt und gleichermaßen wandelt sich seine Rede. 
Bestand sie zu Beginn im Wesentlichen aus Nacherzählung und Aufzählung, so erweitert 
sie sich – je älter Jason wird – zum philosophischen Diskurs, unterbrochen von empha-
tischer Freude Cheirons an einer als heilig empfundenen Natur. Sein Sprechen wird zu 
einem Erzählstrom, in dem neben komplexer mythischer Genealogie die Ablösung eines 
kultisch-sakralen Weltbildes durch das der säkularen Moderne Ausdruck findet. Durch 
Cheirons Wandlung vom Hybrid- zum Menschenwesen und die damit verbundenen, 
sich verändernden Ebenen des Diskurses wird er zur augenscheinlichen Inkarnation eines 
Prozesses menschlich-geistiger Evolution.

Jason als Kleinkind,
noch eng verbunden
mit Cheiron, …

… entwickelt sich zum Jüngling

Cheirons Entwicklung
vom Hybrid- zum Menschenwesen

Prolog und Übersicht des Films



19

fährt von der komplexen Genealogie seiner Vorfahren, deren Handeln von Intrigen und 
Machtkämpfen bestimmt wurde, letztendlich ausgelöst durch »Eifersucht«. 

Zum Fazit »dieser komplizierten Geschichte« gehört, dass Jason, als »ein Nachkom-
me des Aeolos«, Teil der Kette dieser Vorfahren ist, die bislang vergeblich »versuchten, 
das goldene Vlies zurück zu erobern«. Vor allem stehe ihm, dem Enkel des Atamos, »die 
Herrschaft« zu, die sein Onkel Pelias an sich gerissen habe. Es gelte, seinen Vater zu rä-
chen.

Während Cheiron nahezu unentwegt spricht, bleibt Jason stumm. Diese Konstella-
tion bestimmt die gesamte Sequenz, in der sich Jason zeitraffend vom fünfjährigen Kind 
zum jungen Mann entwickelt. 

Auch an Cheiron zeigt sich eine auffällige Veränderung, eine Entwicklung zum Anth-
ropomorphen. Er verliert seine Tiergestalt und gleichermaßen wandelt sich seine Rede. 
Bestand sie zu Beginn im Wesentlichen aus Nacherzählung und Aufzählung, so erweitert 
sie sich – je älter Jason wird – zum philosophischen Diskurs, unterbrochen von empha-
tischer Freude Cheirons an einer als heilig empfundenen Natur. Sein Sprechen wird zu 
einem Erzählstrom, in dem neben komplexer mythischer Genealogie die Ablösung eines 
kultisch-sakralen Weltbildes durch das der säkularen Moderne Ausdruck findet. Durch 
Cheirons Wandlung vom Hybrid- zum Menschenwesen und die damit verbundenen, 
sich verändernden Ebenen des Diskurses wird er zur augenscheinlichen Inkarnation eines 
Prozesses menschlich-geistiger Evolution.

Jason als Kleinkind,
noch eng verbunden
mit Cheiron, …

… entwickelt sich zum Jüngling

Cheirons Entwicklung
vom Hybrid- zum Menschenwesen

Der Kentaur in seiner Einheit aus Tier und Mensch verweist auf früheste ursprüngliche 
Gestalten des Mythos. Mensch und Natur erscheinen noch nicht dissoziiert. Der unaus-
weichliche Prozess der zunehmenden Herauslösung des Menschen aus der Natur findet 
einen komplexen Ausdruck im langen Diskurs Cheirons, in dem die Sprache und die 
ungewöhnliche Bild-Folge einer Metamorphose eins werden. 

Vorgeschichtliches, Gegenwärtiges und Zukünftiges scheinen in Cheiron vereint. Im 
Grunde ist er ein ›auktorialer‹ Erzähler der archaischen Welt vom Standort der Moderne 
aus, der den Verlust des Heiligen in der profanen Gegenwart aufzeigt. Eine Perspektive 
Pasolinis?! Direkt an Jason gerichtet, der sich mittlerweile zum jungen Mann entwickelt 
hat, sagt Cheiron: »Alles, was der Mensch im Getreide gesehen hat, als er die Landwirt-
schaft entdeckte, […] alles, was er am Beispiel der Samen verstanden hat, die in der Erde 
ihre Form verlieren, um wieder neu zu entstehen, all das stellt die letzten Dinge dar: die 
Wiederauferstehung, mein Lieber. Aber diese letzte Weisheit, sie nützt zu nichts mehr. 
Alles, was du im Getreide siehst, was du unter der Wiedergeburt der Samen verstehst, 
ist für dich ohne jede Bedeutung, ist nur noch eine Erinnerung, an der du nicht teilhast …« 
(kursiv: U. B.)

Und er schließt seine Rede ab mit härterer, die Endgültigkeit des Gesagten unterstrei-
chender Stimme: »Denn es gibt tatsächlich keinen Gott!« Hiermit endet die Sequenz. Die 
folgende zeigt zu Beginn Ziegen und Hirten inmitten einer karstigen Landschaft: Bilder 
frühester Lebenszusammenhänge und ältester Tätigkeiten der Menschheit.

Ziegen und Hirten
in karstiger Landschaft:

Cheiron oder: Der Prolog als Ende



20

Zugleich sind es die ersten Bilder von dem »Land, jenseits des Meeres«, in das, wie von 
Cheiron vorausgesagt, Jason gelangen wird, einer Welt, »die unserem Denken sehr fern 
ist«. »Dort«, so sagt Cheiron, »wirst du sehen, wie realistisch ihr Leben ist. Denn nur im 
Mythos liegt die Wirklichkeit und nur in der Wirklichkeit liegt der Mythos«.

Eine anazyklische Aussage, Ausdruck einer völligen Übereinstimmung, einer Unge-
schiedenheit. Pasolinis poetische Überzeugung ist in dieser enigmatisch klingenden For-
mulierung aufgehoben. Cheiron führt seine Gedanken weiter aus: 

»[…] für den Menschen der Antike sind die Mythen und Rituale konkrete Erfahrun-
gen, die ihn in seiner täglichen physischen Konsequenz erfassen. Für ihn ist die Wirklichkeit 
eine so perfekte Einheit, dass sie die Erschütterung, die er beispielsweise in völliger Stille 
oder angesichts eines Sommerhimmels erfährt, dass sie der Erfahrung, der persönlichsten 
seelischen Erfahrung eines Menschen der Moderne entspricht.« Erneut lässt Pasolini in 
Cheirons Gedankenkette den Aspekt der geistigen Evolution des Menschen aufscheinen.15

Die Jasons »Denken sehr fern[e]« Welt lässt Pasolini in der Höhlenlandschaft Kappa-
dokiens entstehen. Eine Landschaft, deren Erscheinungsbild Weibliches konnotiert, eine 

15	 Der Bezug zum Denken C. G. Jungs wird hier deutlich. An dieser Stelle möchte ich hinweisen auf 
Erich Neumann, Mitarbeiter Jungs der »zweiten Generation« und dessen »Ursprungsgeschichte des 
Bewusstseins« (2004/1949), in der C. G. Jung im Vorwort die Fortführung und Ergänzung seines Denkens 
und Arbeitens würdigt. Neumanns Anliegen ist es, »archetypische Stadien der Bewusstseinsentwicklung 
nachzuweisen« in »Anwendung der Analytischen Psychologie C. G. Jungs, denn in der ontogenetischen 
Entwicklung habe das Ichbewusstsein des Einzelnen die gleichen archetypischen Stadien zu 
durchschreiten, welche innerhalb der Menschheit die Entwicklung des Bewusstseins bestimmt haben«. 
So Neumann (2004/1949), S. 5. 

Bilder frühester Lebens-
zusammenhänge

Männer, erhaben in 
Gewändern, erinnernd an 
traditionale Hirtenkleidung

Prolog und Übersicht des Films


	Bessen Medea 00 Titelei
	Bessen Medea 01 Text
	Bessen Medea 06 Literatur Abb



