
HV 38686 / p. 3 / 24.5.2022

Hans-Joachim Höhn

In Gottes Ohr
Von der Kunst

poetischer Gottesrede



HV 38686 / p. 4 / 24.5.2022

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: Annegret Wöstmann,
Sandrelief, 1997, Ohne Titel, 40�50 cm
Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
ISBN Print 978-3-451-39403-4

ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-82832-4



HV 38686 / p. 5 / 24.5.2022

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

I. Hörsturz:
Wenn zu viel über/von/zu Gott geredet wird . . 11

Geräuschkulissen und Echokammern (14) · Offenbarungs-
eide religiöser Eloquenz (18) · Risiken und Neben-
wirkungen theologischen Leichtsinns (22) · Gottesrede im
Zwiespalt (26) · Barrieren und Aporien religiöser
Sprache (32) · Import/Export: Übersetzungen (38) ·
Sprachverlust und Spracherwerb (43)

II. Wortschatzgräber:
Theopoetik und Theologie . . . . . . . . . . . . 51

Sprachbegabung und Stilbildung: Kompetenzgewinn (54) ·
Denken und Dichten: Zweierlei Kunst (56) · Die Pflicht zur
Konzentration: Fasse Dich kurz! (60) · Wenn Dogmatik auf
Lyrik trifft: Beispiele und Übungen (65) · Text und Texter:
Vom Lesen zum Schreiben (80)

III. Kurz und gut:
Merksätze über Gott und die Welt . . . . . . . . 85

Definitionen: Umstandsbestimmungen (92) · Tippfehler:
SinnHergebend (94) · Biblische Gestalten: Moment-
aufnahmen (96) · Komparative Theologie (98) ·
Komparativ I: Gott und Götter (98) · Komparativ II:

5



HV 38686 / p. 6 / 24.5.2022

Glaube und Gläubiger (104) · Komparativ III: Sprachspiel
und Sprachspieler (108) · Moral: Tun und Lassen (114) ·
Dr. K. Lauers Anfragen beim Nationalen Ethikrat (116) ·
Kirche: kreuz und quer (125) · Theologie: aufklaren/
aufheitern (133)

IV. Letzte Worte:
Einen Schlußstrich ziehen . . . . . . . . . . . . . 139

Aufhören, weil es keinen Spaß mehr macht (141) ·
Aufhören, sobald die Lust zur Last wird (143) · Aufhören,
damit es besser weitergehen kann (144) · Aufhören, wenn
Verbesserungen nichts Gutes verheißen (145) · Aufhören,
sofern nichts mehr zu machen ist (147) · Aufhören um
abzudanken (149)

Auswahlbibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . 153

Inhalt

6



HV 38686 / p. 7 / 24.5.2022

Vorwort

„Dein Wort in Gottes Ohr!“ – Zustimmung und Skepsis
drückt dieser Wunsch aus. Er nimmt zustimmend auf, was
ein Mensch gerade geäußert hat, und adressiert diese Aus-
sage zugleich an Gott. Mit diesem Wunsch verbindet sich
jedoch ein Zweifel. Man ist skeptisch, ob ein Wort des Men-
schen das Ohr Gottes tatsächlich erreicht. Findet er über-
haupt Gehör, wird er auch erhört?
Nicht geringer ist die Skepsis, wenn von oder über Gott

geredet wird. Geht solches Reden heute noch ins Ohr des
Menschen? Falls nicht, woran liegt es? An einer Verstopfung
seiner Gehörgänge, an zunehmender Taubheit – oder ist die
Rede von Gott zum bloßen Gerede verkommen? Ist der re-
ligiöse Wortreichtum nicht längst inflationär entwertet und
darum nichtssagend geworden? Vermutlich liegt es tatsäch-
lich daran, dass zu viele Worte gemacht werden. Müsste ein
Mensch, der meint, etwas zu sagen zu haben, nicht auch in
der Lage sein, dies möglichst knapp und prägnant mitzu-
teilen? Und müsste dafür nicht auch eine literarische Form
gesucht werden, die ein möglichst kleines Format ver-
wendet?
Der Theologie fällt es schwer, sich auf ein publizisti-

sches Kleinformat einzulassen. Große Theologen werden
an einem „opus magnum“ erkannt. Und wer in dieser Zunft
zu besonderer Größe aufsteigen will, darf sich mit einer Mo-
nographie nicht begnügen, sondern muss zumindest eine
Trilogie vorlegen. Gelingt dies einem akademischen Lehrer
nicht zu Lebzeiten, muss die Generation seiner Schüler/in-
nen nachhelfen. Mehrbändige „Gesammelte Werke“ oder
die Edition verstreuter Beiträge in der Reihe „Sämtliche

7



HV 38686 / p. 8 / 24.5.2022

Schriften“ sorgen dann für einen entsprechenden Bedeut-
samkeitsnachweis ihres Lehrmeisters.
Die folgenden Überlegungen füllen zwar auch etliche

Seiten, aber im Zentrum stehen Formen theologischer
Kurzprosa und Lyrik, in denen wortkarg verdichtet und
aphoristisch zugespitzt die Sprache auf Gott kommt. Dass
große Themen des christlichen Glaubens (Gott, Offen-
barung, Erlösung) auf ein literarisches Kleinformat ge-
bracht werden können, wird vermutlich nicht auf Anhieb
einleuchten. Häufig ist in der Theologie die Überzeugung
antreffbar, dass man über große Themen viele Worte ma-
chen muss, wenn man ihnen gerecht werden will. Aber es
geht auch anders. Auch von der Theologie darf man erwar-
ten, dass sie ohne Umschweife zur Sache kommt und Ein-
sichten über Gott und die Welt präsentiert, für die in Ab-
wandlung einer Notiz von Ludwig Wittgenstein gilt: Alles,
was gesagt werden kann, muss kurz und knapp gesagt wer-
den können.
Wie man prägnant und pointiert, gehaltvoll und stilsi-

cher die Sprache auf Gott bringen kann, ist die Leitfrage
dieses Buches. Die einzelnen Kapitel beschreiben den Weg
von einer akademisch umständlichen zu einer poetisch aus-
drucksstarken Textproduktion. Am Anfang steht eine Ana-
lyse von Defiziten und Desideraten theologischer Rede von
und über Gott. Danach geht es um literarische Formen,
poetische Stilmittel und Tonlagen, mit denen Gott heute
zur Sprache gebracht werden kann. Mit dem anschließen-
den Versuch, das Feld der theologischen Aphoristik neu zu
bestellen, soll anhand zahlreicher Beispiele erprobt werden,
wie Dicht- und Denkkunst in einer besonders konzentrier-
ten Form miteinander verknüpft werden können.
Der in diesen Etappen vollzogene Wechsel vom theo-

logischen Traktat zum theopoetischen Stenogramm folgt
der Devise: Was nicht in kurze Texte passt, ist kaum der

Vorwort

8



HV 38686 / p. 9 / 24.5.2022

Rede wert. Man mag in dieser Formel eine Nötigung er-
kennen. Aber sie dient der Verhinderung von Geschwafel
und Geschwätz. In vielen beruflichen Zusammenhängen
müssen Theologinnen und Theologen ohnehin ihre An-
liegen kurz und bündig präsentieren. Wer seinen Zeitschrif-
tenartikeln ein Abstract voranstellen muss, wer in Lehr-
büchern für den Religionsunterricht abgedruckt werden
will, wer via Twitter theologische Kurznachrichten verbrei-
ten möchte, kommt nicht daran vorbei, alles Wichtige kurz
und gut zu formulieren. Das Einsatzspektrum theologischer
Kurz- und Kleinanzeigen ist beträchtlich. Wer Predigten
vorbereitet, Pfarrbriefe redigiert, nach Impulsen für Exer-
zitien im Alltag sucht, ist gut beraten, sich auch einen Fun-
dus von eingängigen „Merksätzen“ anzulegen. Form und
Inhalt sollten derart durchgestylt sein, dass man sich beides
leicht merken kann. Ich würde mich freuen, wenn das
Kapitel über theologische Aphorismen für diese Zwecke
ausgebeutet wird.
Kürze und Würze verlangen nicht nur Begrüßungen

und Vorworte. Unter dieser Erwartung steht auch eine Ab-
schiedsvorlesung, die nach einem langen theologischen Ar-
beitsleben zu halten ist. Ein entsprechender Vorschlag fin-
det sich im Schlusskapitel dieses Buches. Dieser Vorschlag
bewirbt sich ebenfalls um das Prädikat „kurz und gut“,
braucht dafür aber mehr Platz als ein Aphorismus. Er be-
richtet von der Suche nach passenden Worten, wenn ein
Autor unter seine bisherige Textproduktion einen Schluss-
strich ziehen möchte. Was diesem Schlusswort nicht fehlen
sollte, ist neben theologischem Esprit auch eine Prise
Poesie.

Köln im Sommer 2022 Hans-Joachim Höhn

Vorwort

9



HV 38686 / p. 10 / 24.5.2022



HV 38686 / p. 11 / 24.5.2022

I. Hörsturz:
Wenn zu viel über/von/zu Gott geredet wird

Die Theologie denkt nach über Gott und redet von Gott.
Was in theologischen Büchern zu lesen ist, handelt jedoch
vielfach nicht von Gott. Oft wird in der Theologie lediglich
über das Wort „Gott“ nachgedacht und mitgeteilt, was bei
diesem Nachdenken noch der Rede wert ist. Dabei tritt in
den Hintergrund, dass es in der Theologie vor allem um die
Frage geht, inwieweit menschliches Sprechen tatsächlich
Gott erreicht und ob Gott selbst beim Menschen zu Wort
kommen kann. Wie lässt sich zeigen, dass Gott dem Men-
schen etwas zu sagen hat? Wie steht es um die Möglichkeit,
nicht nur von ihm zu reden, sondern auch zu ihm zu
sprechen? Trifft man hinter der Adresse „Gott“ tatsächlich
Gott an?
Ähnliche Fragen tauchen auf, wenn man der Theologie

die Aufgabe zuweist, die Bibel als Wort Gottes auszulegen.
Sie gilt als Ur-Kunde eines Dialoges zwischen Gott und
Mensch, als ursprüngliches und maßgebliches Zeugnis sei-
ner Offenbarung und der Rede von, zu und über Gott. Aber
wie überzeugend ist dieses Zeugnis noch? Ist von der Offen-
barung Gottes in der Geschichte nur noch eine Abwesen-
heitsnotiz übrig geblieben, die Gott in „heiligen“ Schriften
hinterlegt hat? Lange Zeit hat er offenkundig nichts mehr
von sich hören lassen. Wird er sich jemals noch einmal zu
Wort melden? Sollen wir noch zu jemandem beten, der sich
in Schweigen hüllt? Sollen wir an ihn noch unsere Hoffnun-
gen und Sehnsüchte richten? Oder wäre es besser, darüber
kein Wort mehr zu verlieren? Was gilt noch das Wort, das
Gott einst für den Menschen übrig hatte?

11



HV 38686 / p. 12 / 24.5.2022

Den Hoffenden führst du
unter den offenen Himmel

den Sehenden stellst du
vor dieWeite der See,

und dem, der verloren war,
gibst du deinWort.

(Uwe Kolbe)1

An Gott werden viele Worte gerichtet. Von ihm ist wenig zu
vernehmen. Von ihm gibt es nur das Wort „Gott“. Ist er
selbst so einsilbig wie das Wort „Gott“? Ist dieses Wort alles,
was noch von ihm zu vermelden ist? Für viele Christen be-
steht eine bedrückende Diskrepanz zwischen dem Schwei-
gen Gottes und einer redseligen Glaubensverkündigung.
Diese Diskrepanz betrifft alle Versuche, einen Gotteskon-
takt herzustellen – sei es das Reden zu und mit Gott im
Gebet oder sei es das Reden von und über Gott im theologi-
schen Diskurs.2 Gott scheint sich an diesem Reden nicht zu
beteiligen.3
Nicht geringer und nicht seltener ist die Diskrepanz zwi-

schen wortreichen Predigten, ausgefeilten Katechesen,
wohldurchdachten Vorlesungen und der Resonanz ihres Pu-
blikums. Oft regen sich weder Zustimmung noch Wider-
spruch. Kein Einspruch wird erhoben, kein Vorbehalt wird
geltend gemacht. Das Gesagte wird von der Hörerschaft
schlicht überhört. Vielleicht hängt man lieber seinen eige-
nen frommen Gedanken nach, flüchtet sich bei langweiligen
Gottesdiensten in eine individuelle Meditationstrance oder
hält eine intellektuelle Glaubensreflexion sowieso für eine
überflüssige Ablenkung vom Rezitieren unbezweifelbarer
Glaubenswahrheiten.

I. Hörsturz

12



HV 38686 / p. 13 / 24.5.2022

Daran hat sich nicht viel geändert, seitdem liturgische
Andachten gestreamt und Kanzelreden in Podcasts verpackt
werden.4 Wenn Theologen5 zu Bloggern werden und sich
im Internet ein akademisches Feuilleton anlegen, ist dies
durchaus zu begrüßen. Endlich erkennt die Theologie die
Zeichen der Zeit und nimmt teil am Wettbewerb um media-
le Aufmerksamkeit. Die Resonanz ihrer Wortmeldungen auf
den digitalen Kanälen und Frequenzen ist jedoch kaum grö-
ßer als zu jenen Zeiten, in denen sie mit Druckerzeugnissen
Eindruck machen wollte. Was ihre Vertreter auf der Jagd
nach Klicks und Likes erbeuten, ist meistens freundlicher
Applaus von Gleichgesinnten. Gelegentlich können kriti-
sche Reaktionen aber auch in aggressiver Verunglimpfung
eskalieren. Wer in den Social Media allerdings nach inno-
vativem „content“ sucht, entdeckt in neuen Schläuchen
keineswegs neuen Wein.6 Bekenntnistreue Traditionalisten,
erweckungsverzückte Charismatiker und unverdrossene
Kirchenreformer bedienen ihre Klientel mit Texten und
Traktaten, deren Anliegen hinlänglich bekannt sind. Auf
konservativen Plattformen werden in Stil und Inhalt un-
gebrochen Traditionsrhetorik und Kirchenapologetik ver-
breitet. Klatsch und Tratsch aus der römischen Kurie
mischt sich mit biederen Einladungen zu Wallfahrten inklu-
sive Marienerscheinungsgarantie. Auf erzkatholischen You-
tubekanälen kann man ein Kurzfilmfestival von Katechis-
muswahrheiten besuchen. Das liberale Lager wartet frustra-
tionsresistent mit modernitätsgetränkter Traditionskritik
und unerfüllten Innovationsagenden auf.
So verschieden diese Aktivitäten nach Motiv- und Inter-

essenslage auch sein mögen, so ähneln sie sich doch in einer
wesentlichen Hinsicht. Es handelt sich um mediale Blasen-
bildungen. Man sucht die größtmögliche Öffentlichkeit und
wählt deshalb die Internetpräsenz. Aber man spricht stets
dieselbe Klientel an. Vokabular, Diktion und Stil signa-

I. Hörsturz

13



HV 38686 / p. 14 / 24.5.2022

lisieren eine Gesinnung, mit der sich Gleichgestimmte
leicht identifizieren können. Vermeintlich wird dieses Vor-
gehen von Marketingexperten gestützt, die zu zielgruppen-
spezifischer Kommunikation auffordern. Allerdings verhin-
dert diese Orientierung sowohl die Kritik an Vokabular,
Diktion und Stil religiöser Kommunikation als auch deren
Innovation.7
Wer angesichts dieser misslichen Situation um Abhilfe

und Auswege gefragt wird, muss zunächst die Krisendiag-
nose überprüfen. Wie steht es um die Verlegenheit, in einer
religiös schwerhörigen Zeit von und zu Gott zu sprechen?
Inwieweit ist die Theologie beteiligt an der Verschärfung
dieses Problems? Errichtet sie zusätzliche Sprachbarrieren?
Ist sie sich ihrer sprachschöpferischen Aufgabe und stil-
bildenden Funktion auf dem Feld der religiösen Kommuni-
kation hinreichend bewusst? Kommen in der theologischen
Aus- und Weiterbildung in ausreichendem Maße Sprach-
und Stilbildung vor? Werden solche Angebote auch nach-
gefragt? Ist für die Verbesserung von Angebot und Nach-
frage nur die Praktische Theologie zuständig?8 Oder sind
auch Fundamentaltheologie und Dogmatik zu beteiligen,
wenn man verhindern will, dass nur noch über „Gott“, aber
nicht mehr von Gott gesprochen wird?

Geräuschkulissen und Echokammern

Anliegen und Auftrag der Theologie – das sagt bereits ihr
Name – ist die Gottesrede. Sie hat zu bedenken, was ihr
ermöglichend vorausgeht. Dies ist die Beziehung zwischen
Gott und Sprache: „Gott sprach – und es geschah“
(Gen 1) – „Im Anfang war das Wort und das Wort war bei
Gott und das Wort war Gott. Dieses war im Anfang bei

I. Hörsturz

14



HV 38686 / p. 15 / 24.5.2022

Gott. Alles ist durch das Wort geworden und ohne es wurde
nichts, was geworden ist“ ( Joh 1,1–3). Von der Theologie
wird aber auch erwartet, dass sie Auskunft geben kann auf
Fragen, welche diese Beziehung in Zweifel ziehen: Wie lässt
sich in dieser Welt und zu dieser Zeit Gott zur Sprache brin-
gen? Gibt es in dieser Welt und zu dieser Zeit etwas, das für
Gottes Sein und Wirken spricht? Ist Gott nur zugänglich in
dem Wort, das er selbst von sich gibt?9
In diesen Fragen wird unterstrichen, welche Bedeutung

der Sprache zukommt – für Gott, für den Menschen, für
den Glauben. Aber nicht nur der Glaube, auch die Theo-
logie stünde ohne die Sprache mittellos da. Ihr Gegen-
stand – Gott und sein Wort – begegnet nur im Medium der
Sprache und ist selbst ein sprachliches Geschehen. In der
Sprache wird präsent, was der Glaube bekennt und was die
Theologie bedenkt.
Allerdings werden die Sprache des Glaubens und der

Theologie ihrem Inhalt und Gegenstand nicht immer ge-
recht. Die Theologie und die Verwender eines religiösen
Vokabulars können viele Worte machen und dennoch ihre
Sache verfehlen oder an ihr (und ihren Adressaten) vorbei-
reden. Ihr Sprachfluss mäandert, verbraucht Raum und
Zeit, lässt keine klare Richtung erkennen. Sie produzieren
Litaneien und Endlosschleifen der Devotion. Sie hocken in
den Echokammern der Rechtgläubigkeit und hören nur
noch sich selbst reden.
Eine Spirale des Unverständnisses kommt in Gang. Je

weniger sich das Reden zu oder über Gott von selbst ver-
steht, umso mehr Worte werden gemacht. Wem viele Worte
zur Verfügung stehen, der erweckt den Eindruck, viel zu
wissen und viel zu sagen zu haben, gut Bescheid zu wissen
und kluge Bescheide erteilen zu können. In Wahrheit und in
Wirklichkeit steht hinter solcher Beredsamkeit nur zu oft
eine unselige Redseligkeit. Gedankenlose und inhaltsleere

Geräuschkulissen und Echokammern

15



HV 38686 / p. 16 / 24.5.2022

Geschwätzigkeit macht sich breit.10 Das Wort „Gott“ wird
zur Phrase und das „Wort Gottes“ wird totgeredet. Zu-
nächst versieht man beide Begriffe noch mit Anführungs-
zeichen; am Ende werden mit ihnen nur noch Sätze mit
einem Fragezeichen gebildet. Dieses Fragezeichen signali-
siert, dass „Gott“ nicht mehr für etwas Unstrittiges, Selbst-
verständliches oder Unbezweifelbares steht, von dem her
man die Fragen nach dem Grund des Daseins, nach der
Verbindlichkeit der Moral und nach dem Sinn der Ge-
schichte beantworten kann.
Viele Kirchenchristen begreifen nicht, was an der über-

kommenen Gottesrede unverständlich sein soll. In Gottes
Namen setzen sie ihr Reden von Gott fort. Sie wiederholen
das oft Gesagte, beschwören seine Bedeutung und ver-
stehen nicht, warum sie nicht verstanden werden.11 Dieser
Mangel an Verstehen resultiert oft aus einer Unkenntnis der
Gründe, warum das Reden von Gott auf Unverständnis
trifft, Missverstehen auslöst, Gleichgültigkeit erzeugt. Häu-
fig ist dieser Mangel aber auch Folge einer frommen Über-
heblichkeit: „Ich glaube, darum rede ich!“ (2 Kor 4,13).
Recht so! Aber ist damit zugleich das Recht auf missiona-
rische Monologe verliehen?

Unikum

Im Zug redet
Einer von Gott

Die Leute schauen Löcher
in den Mann

Dann lächeln sie
verständnisvoll
und frösteln

(Beat Brechbühl)12

I. Hörsturz

16



HV 38686 / p. 17 / 24.5.2022

Nicht jeder Christ, der von seinem Glauben an Gott redet,
wird von seinen Zuhörer/inne/n auch verstanden. Und nicht
immer liegt es am Unverstand der Angeredeten, dass diese
verständnislos reagieren. Ist hinreichend klar, worüber ge-
sprochen wird? Wurde eine angemessene Sprache gewählt?
Werden Selbstgespräche vermieden? Ist die Gefahr des An-
einander-vorbei-redens gebannt? Hat sich jemand im Wort
vergriffen?
„Ich glaube, darum rede ich!“ (2 Kor 4,13) – wenn die-

ser Satz stimmt, darf es den Glaubenden sicher nicht die
Sprache verschlagen. Sie sollten sich auch von niemandem
den Mund verbieten lassen. Aber sie müssen auch etwas zu
sagen haben, das verstanden und vertreten werden kann.
Sie müssen Widerspruch aushalten können und sich dort
behaupten, wo man heftige Gegenreden führt. In jedem Fall
gilt: heraus mit der Sprache!
Wie der Glaube so ist auch das Dasein des Menschen

überhaupt durch Sprachlichkeit charakterisiert. DerMensch
ist definierbar als das Wesen, das in dieser Welt das Sagen
hat, d.h. er hat Rede und Antwort zu stehen gegenüber je-
nen, die auch das Sagen haben. Wie das Leben so verweist
auch der Glaube darauf, dass der Mensch verantwortlich ist
für das, was er sagt und tut. Wer an Gott glaubt, hat sein
Reden nicht allein vor Gott und anderen Glaubenden, son-
dern auch vor jenen zu verantworten, die er auf ihre „Gott-
losigkeit“ anspricht. Und auf deren Rückfragen hat er auf
ebenso verständnisvolle wie verantwortbare Weise einzu-
gehen (vgl. 1 Petr 3,14).13
Die passendenWorte für das Rede-und-Antwort-Stehen

gegenüber ihren Zeitgenossen finden Glaubende nur in der
Sprache ihrer Zeit. Es gehört zu den Paradoxien theologi-
scher Studiengänge, dass ihr Gegenstand ein Glaube ist,
der lebendig macht, aber zum Studium der Quellen dieses
Glaubens das Erlernen toter Fremdsprachen (Hebräisch,

Geräuschkulissen und Echokammern

17



HV 38686 / p. 18 / 24.5.2022

Griechisch, Latein) verlangt wird. Dabei vernachlässigt man
jenes Idiom, das die Verkünder und Hörer des Evangeliums
bereits kennen: ihre Umgangssprache.
Oft klafft auseinander, was zusammengehört: etwas

kennen, etwas können und etwas gekonnt können. Gekonnt
sollte man sich vor allem in jener Sprache ausdrücken kön-
nen, mit der Sprecher und Hörer aufgewachsen sind.
Darum lautet ein dringender Ratschlag an Lehrende und
Lernende der Theologie: „Du sollst die Sprache lernen, die
du schon kannst: die eigene.“14

Offenbarungseide religiöser Eloquenz

Im Erlernen einer Sprache lernt sich der Mensch selbst ken-
nen. Es ist eine theologische Grundüberzeugung, dass im
Hören der Botschaft Jesu der Mensch sich selbst von ihr
her besser verstehen lernt. Im Gewinn eines neuen Selbst-
verständnisses soll er zugleich gewahr werden, dass sich ihm
dabei Gott verständlich und verstehbar macht.15 Die Spra-
che ist daher Medium und Sphäre sowohl menschlicher
Selbstverständigung16 als auch der Selbsterschließung Got-
tes. Sie birgt die Erinnerung, dass Existenz und Glaube
ihren Grund im Hören-Sagen haben.

am anfang
das wort
aber noch kein
ohr

da schufst du dir
schall

I. Hörsturz

18



HV 38686 / p. 19 / 24.5.2022

raum
und gehör

die welt war
ausgesprochen
gut

(ThomasWeiß)17

Nicht minder ist die Weitergabe des Evangeliums auf das
Hören-Sagen angewiesen, wie auch bereits dessen Anfang
ein Sprachereignis war (Röm 10,17: „So gründet der Glau-
be in der Botschaft, die Botschaft aber im Wort Christi.“).
Wird der Zugang zumMedium Sprache und zur Sphäre des
Hören-Sagens verstellt, geht die Verkündigung des Evan-
geliums ins Leere. Es ist darauf angewiesen, dass es sich
herumspricht. Will man wissen, wie es sich verbreitet, muss
man sich umhören. Ebenso muss man nachhören, wie das
Gesagte aufgenommen wird. Es ist nicht damit getan, einem
Auditorium lediglich etwas auszurichten. Ebenso wichtig ist
es, eine Beziehung anzubahnen, in der realisiert wird, wo-
von die Rede ist.
Religiöse Kommunikation strebt eine „communio“ an,

die in mehrfacher Hinsicht eine Zwiesprache ermöglicht:
zwischen Gott und Mensch, zwischen Sprecher und Hörer.
Wo dies nicht gelingt, hören sich die Verkündiger nur noch
selbst zu. Ihre sorgsam gepflegte Eloquenz ist dann nur
noch das Schmieröl für die Dreschmaschine religiöser
Worthülsen. Abgedroschene Phrasen erkennt man nicht
nur an ihrer Inhaltsleere. Sie haben auch Sang und Klang
verloren.

Offenbarungseide religiöser Eloquenz

19



HV 38686 / p. 20 / 24.5.2022

Der Dichter

Sein Erbteil
ist durch Inflation entwertet
Sang- und klanglos
lernt er
jedesWort im Munde
umzudrehn
Sprache
leistet den Offenbarungseid
und gibt nach bestemWissen
und Gewissen preis
was ihr
nach dem Bankrott
noch zur Verfügung steht

(Eva Zeller)18

Sang und Klang, Reim und Rhythmus, Metrum und Melo-
die sind für geraume Zeit in der modernen lyrischen Dich-
tung nur wenig geschätzt worden. Sie erleben aber einen
neuen Aufschwung „in der oral poetry der performativen
poetry slams.“19 Dort hat sich die Erkenntnis durchgesetzt,
dass formale Gestaltungselemente keineswegs verzichtbar
oder entbehrlich sind. Wortklang und syntaktische Struktur
sind zwei Aspekte der Form eines Textes, die seine Bedeu-
tung mitkonstituiert. Lyrische Texte können ihre Wirkung
erst dann entfalten, wenn sie vor einem Publikum in einer
performance vorgetragen werden, bei der die Stimmführung
auch auf Tempo und Takt achtet. Der Reichtum der Spra-
che verringert sich in dem Maße, in dem die Vielfalt ihrer
äußeren Form und jener kompositorischen Gestaltungs-
elemente verkannt wird, die darauf angelegt sind, dass sie
hörbar werden.

I. Hörsturz

20


