
Platon | Phaidros





Platon
Phaidros
Übersetzt und mit Anmerkungen  
und einem Nachwort versehen  
von Gernot Krapinger

Reclam



Reclams Universal-Bibliothek Nr. 14243
2022 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH, 
Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen
Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman
Druck und Bindung: Eberl & Koesel GmbH & Co. KG,  
Am Buchweg 1, 87452 Altusried-Krugzell
Printed in Germany 2022
Reclam, Universal-Bibliothek und  
Reclams Universal-Bibliothek sind eingetragene Marken  
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-014243-1

Auch als E-Book erhältlich

www.reclam.de



� 227a – c  5

Sokrates. Phaidros.

Sokrates. [227a] Mein lieber Phaidros, woher des Weges 
und wohin?

Phaidros. Von Lysias, Sokrates, dem Sohn des Kepha-
los, doch jetzt will ich einen Spaziergang vor der Stadt ma-
chen, denn ich habe seit dem frühen Morgen die ganze Zeit 
dort gesessen. Auf den Rat unseres gemeinsamen Freundes 
Akumenos mache ich meine Spaziergänge auf freien We-
gen, sagt er doch, das sei weniger ermüdend als in den 
[b] Wandelhallen.

Sokrates. Ja, mein Freund, da hat er recht. Offenbar 
war Lysias also in der Stadt.

Phaidros. Ja, bei Epikrates, dort im Hause des Mory-
chos, nahe beim Olympieion.1

Sokrates. Was habt ihr denn da gemacht? Gewiss hat 
Lysias euch mit seinen Reden bewirtet?2

Phaidros. Du wirst es erfahren, wenn du Zeit hast, 
mitzugehen und zuzuhören.

Sokrates. Wie nun? Du bezweifelst doch nicht, dass 
ich, deine Unterredung mit Lysias zu hören, um mit Pindar 
zu reden,3 für wichtiger erachte als (jede andere) Beschäfti-
gung?4

Phaidros. [c] Komm also.
Sokrates. Und du erzähle.
Phaidros. Und in der Tat, was du hören wirst, geht ge-

rade dich etwas an. Denn das Thema, über das wir uns un-
terhielten, betraf irgendwie den Eros.5 Lysias hat nämlich 
eine Schrift verfasst, in der ein schöner Knabe in Versu-
chung geführt wird, aber nicht von einem Verliebten6; viel-
mehr behauptet er – und gerade das ist ja der Clou dabei –, 



6  227c – 228b

man solle eher einem Nichtverliebten zu Gefallen sein7 als 
einem Verliebten.

Sokrates. Wie edel! Hätte er doch geschrieben: einem 
Armen eher als einem Reichen und einem Älteren eher als 
einem Jüngeren und was sonst noch [d] auf mich8 und die 
meisten von uns zutrifft. Dann wären seine Worte manier-
lich und von allgemeinem Nutzen. Ich wenigstens bin jetzt 
ganz Ohr, so dass ich nicht von deiner Seite weichen will, 
auch wenn du bis nach Megara9 spazieren und erst, wie He-
rodikos empfiehlt, an der Mauer wieder umkehren wolltest.

Phaidros. Wo denkst du hin, bester Sokrates? Glaubst 
du, ich könnte als Laie das, was [228a] Lysias, der gegenwär-
tig größte Schriftsteller, in langer Zeit und in aller Muße 
verfasst hat, nur so aus dem Gedächtnis in angemessener 
Weise wiederholen?10 Dazu fehlt mir viel, wiewohl mir das 
lieber wäre als großer Reichtum.

Sokrates. Mein lieber Phaidros, wenn ich den Phaidros 
nicht kenne, so kenne ich mich selbst nicht mehr. Aber kei-
nes von beiden ist der Fall. Ich weiß genau, wenn Phaidros 
eine Rede von Lysias hörte, dann hörte er sie nicht nur ein-
mal; vielmehr hat er immer wieder verlangt, er möge sie 
ihm wiederholen, was dieser auch [b] gerne tat. Aber auch 
damit begnügte er sich nicht, sondern zu guter Letzt nahm 
er noch die Schriftrolle zur Hand und sah sich die Stellen 
an, um die es ihm besonders ging; damit beschäftigt, saß er 
seit dem frühen Morgen da, und als er müde wurde, brach 
er zu dem Spaziergang auf; und wie ich beim Hund11 glau-
be, kann er jetzt die Rede schon auswendig, sofern sie nicht 
allzu lang war. Dann wandelte er draußen vor der Stadt, um 
sie einzuüben. Als er aber auf den Mann traf, der geradezu 
krankhaft darauf aus ist, Reden zu hören, da freute er sich, 



� 228b – e  7

als er denn auch tatsächlich sah,12 dass er da einen Genossen 
seiner Begeisterung13 gefunden hatte, [c]  und forderte ihn 
auf, mitzukommen. Als ihn aber der Liebhaber der Reden 
zu sprechen14 bat, da zierte er sich, als ob er nicht ganz be-
gierig darauf aus wäre. Letztendlich jedoch würde er, auch 
wenn ihm niemand freiwillig zuhören wollte, den Vortrag 
sogar erzwungen haben. Also, Phaidros, bitte du ihn, jetzt 
gleich zu tun, was er ohnedies bald tun wird.

Phaidros. Es ist für mich wahrlich weitaus am besten, 
wenn ich so rede, wie ich es eben kann; denn wie mir 
scheint, wirst du mir auf keinen Fall Ruhe geben, ehe ich 
nicht irgendwie15 geredet habe.

Sokrates. Der Eindruck, den du von mir hast, ist ganz 
richtig.

Phaidros. [d]  Ich will es also so machen. Denn in der 
Tat, Sokrates, den Wortlaut habe ich keineswegs auswen-
dig gelernt.16 Den ungefähren Sinn von allem, worin sich 
seiner Meinung nach die Situation des Liebenden von der 
des Nichtliebenden unterscheidet, den will ich in den 
Hauptpunkten der Reihe nach darlegen und mit dem ers-
ten beginnen.

Sokrates. Zuerst aber zeige mir, mein Freund, was du 
da in deiner Linken unter dem Mantel hast. Vermutlich hast 
du da die Rede selbst. Wenn dem so ist, dann mach dir, was 
mich betrifft, Folgendes klar: [e] Ich habe dich wirklich lieb; 
wenn aber auch Lysias zugegen ist, dann bin ich durchaus 
nicht gewillt, mich dir für Übungszwecke zur Verfügung zu 
stellen. Komm also, zeig her!

Phaidros. Genug, Sokrates! Meine Hoffnung, mich an 
dir üben zu können, hast du vereitelt. Wo willst du also, 
dass wir uns hinsetzen und lesen?



8  229a – c

Sokrates. [229a] Biegen wir hier ab und gehen wir den 
Ilissos17 entlang; dort können wir uns dann an einem ruhi-
gen Platz, wo es uns gefällt, niederlassen.

Phaidros. Da trifft es sich offenbar ganz gut, dass ich 
gerade barfuß18 bin; du bist es ja immer. Am einfachsten ist 
es für uns, das Flüsschen entlangzuwaten, was ja besonders 
in dieser Stunde und zu dieser Jahreszeit recht angenehm 
ist.

Sokrates. Geh also voran und schau dich zugleich um, 
wo wir uns niederlassen können.

Phaidros. Siehst du dort die mächtige Platane?
Sokrates. Gewiss.
Phaidros. [b]  Dort ist Schatten, eine sanfte Brise und 

Gras zum Sitzen oder, wenn wir wollen, zum Liegen.
Sokrates. Geh also voran!
Phaidros. Sag, Sokrates, soll nicht irgendwo hier am 

Ilissos Boreas die Oreithyia geraubt haben?19

Sokrates. Ja, so heißt es.
Phaidros. Just hier etwa? Jedenfalls scheint das Bäch-

lein hier lieblich, sauber und klar, so richtig geeignet als 
Spielplatz für Mädchen.

Sokrates. [c] Nein, nicht hier, sondern etwa zwei oder 
drei Stadien weiter unten, wo der Weg zum Heiligtum von 
Agra20 über den Bach führt; irgendwo dort befindet sich 
auch ein Altar des Boreas.

Phaidros. Das ist mir gar nicht bewusst. Aber, beim 
Zeus, sage mir, Sokrates, glaubst du, dass diese Geschichte 
wahr ist?

Sokrates. Nun, wenn ich wie die Sophisten21 daran 
zweifelte, so wäre das nicht Besonderes; ich würde dann 
schlau daherreden, ein Windstoß aus dem Norden habe sie 



� 229c – 230a  9

vom nahen Felsen herabgestoßen, als sie mit Pharmakeia22 
spielte, und nachdem sie so den Tod gefunden hätte, habe 
man erzählt, sie sei von Boreas [d] entführt worden – oder 
vom Areshügel23; denn auch diese Version erzählt man, 
dass sie von dort und nicht von hier geraubt wurde. Was 
mich betrifft, Phaidros, so finde ich derartige Erklärungen 
ganz nett, nur bedarf es dazu eines geschickten Mannes, 
der keine Mühe scheut und nicht gerade zu beneiden ist, 
vor allem deshalb, weil er danach auch noch die Gestalt der 
Hippokentauren24 richtig stellen muss und desgleichen 
auch die der Chimaira25; und dann kommt auf ihn noch  
ein ganzer Strom von verwandten Wesen zu, wie die Gor-
gonen26 und Pegasus27, sowie [e]  eine Unmenge anderer 
unmöglicher Gestalten und irgendwelche rätselhafte und 
monströse Naturen. Wer an ihnen zweifelt und alles auf 
etwas Wahrscheinliches zurückführen will, wird dafür  
viel freie Zeit brauchen, zumal wenn er sich dabei eines 
grobschlächtigen Verstandes bedient. Ich aber habe für sol-
che Dinge überhaupt keine Zeit.28 Der Grund dafür, mein 
Lieber, ist folgender: Ich bin ja noch nicht einmal imstande, 
mich selbst zu erkennen, wie es die delphische Inschrift29 
verlangt. Da kommt es mir doch lächerlich vor, [230a] mich, 
solange ich dieses Wissen nicht habe, um Dinge zu küm-
mern, die mich nicht betreffen. Deshalb lasse ich diese 
Dinge auf sich beruhen, und indem ich mich der herkömm-
lichen Meinung darüber anschließe,30 kümmere ich mich, 
wie gesagt, nicht darum, sondern um mich selbst, ob ich 
etwa ein Ungeheuer bin, verschlagener noch und aufge
blasener als Typhon31, oder aber ein sanfteres und einfache-
res Wesen, dem von Natur aus irgendwie ein göttliches Le-
benslos ohne Aufgeblasenheit bestimmt ist. Aber, mein 



10  230a – d

Freund, während wir so reden, war das nicht der Baum, zu 
dem du uns führen wolltest?

Phaidros. [b] Ja, der ist es.
Sokrates. Wahrhaftig, bei Hera, ein schöner Ruhe-

platz. Ist doch die Platane hier weit ausladend und hoch, 
wunderbar auch der hohe Wuchs des schattenspendenden 
Keuschbaumes, und weil er in voller Blüte steht, mag er 
wohl den ganzen Platz mit angenehmstem Duft erfüllen. 
Und dann noch die überaus liebliche Quelle, die unter der 
Platane hervorsprudelt mit ihrem ganz kühlen Wasser, wie 
man sich mit den Füßen überzeugen kann. Nach den Sta-
tuen und Weihegaben ist der Ort offenbar ein Heiligtum 
der Nymphen und des Acheloos32. [c]  Oder auch die gute 
Luft an diesem Ort, wie lieblich und gar angenehm! Som-
merlich und hell erschallt sie vom Chor der Zikaden. Das 
Allerfeinste aber ist der Rasen, der sanft ansteigend dem 
Kopf, wenn man sich niederlegt, eine angenehme Unter
lage bietet. So hast du dich als Fremdenführer bestens be-
währt, mein lieber Phaidros.33

Phaidros. Du aber, du Wunderlicher, erweist dich als 
ganz merkwürdiger Mensch. Denn du selbst bezeichnest 
dich offensichtlich geradewegs als Fremdling, der sich füh-
ren lässt, und nicht als [d] Einheimischen. So wenig kommst 
du über die Grenzen des Stadtgebietes hinaus; ja du 
scheinst mir die Stadtmauern überhaupt nicht zu ver
lassen.34

Sokrates. Nimm’s mir nicht übel, mein Bester. Ich bin 
eben einmal lernbegierig. Felder und Bäume wollen mich 
nichts lehren, wohl aber die Menschen in der Stadt. Du 
hast, glaube ich, wirklich das Mittel gefunden, mich ins 
Freie zu bringen. Denn wie man das hungrige Vieh weiter-



� 230d – 231c  11

treibt, indem man ihm frisches Grün oder eine Frucht vor 
die Nase hält, so kannst du mich offenbar in ganz [e] Attika 
und wohin du sonst noch willst herumführen, indem du 
mir die Schriftrollen mit Reden vorhältst. Nachdem ich 
nun bis hierher gekommen bin, will ich mich jetzt fürs Ers-
te hinlegen; du aber wähle die Haltung, in der du, wie du 
meinst, am bequemsten lesen kannst, und lies vor.

Phaidros. So höre also:35

»Wie es um mich steht, weißt du, und du hast gehört, 
dass ich es für uns als vorteilhaft ansehe, wenn es dazu 
kommt. Ich möchte aber, [231a] dass meine Bitten nicht des-
halb erfolglos bleiben, weil ich nicht in dich verliebt bin. 
Denn die Verliebten bereuen ihre Wohltaten, sobald ihre 
Leidenschaft erlischt. Die anderen aber müssen ihre Gesin-
nung nie ändern. Denn nicht unter Zwang, sondern aus 
freien Stücken erweisen sie ihre Wohltaten,36 so gut sie nur 
können, nach reiflicher Überlegung, wie es für ihre eigenen 
Angelegenheiten am besten ist. Außerdem erwägen die 
Verliebten, was sie um ihrer Liebe willen von den eigenen 
Angelegenheiten verabsäumt und was sie Gutes getan ha-
ben, und sind, wenn sie die aufgewendete Mühe noch  
mit dazurechnen, [b] der Meinung, dass sie dem Geliebten 
den schuldigen Dank schon längst abgestattet haben. Die 
Nichtverliebten dagegen können weder vorschützen, sie 
hätten deswegen37 ihre eigenen Angelegenheiten vernach-
lässigt, noch können sie ihre früheren Mühen in Rechnung 
stellen oder die Zerwürfnisse mit den Verwandten bekla-
gen; wenn daher so viele böse Folgen für sie wegfallen, so 
bleibt nichts mehr übrig, als bereitwillig das zu tun, womit 
sie glauben, ihnen (den Geliebten) einen Gefallen zu er-
weisen. Und weiter, wenn [c] die Verliebten deshalb beson-



12  231c – 232a

dere Wertschätzung verdienen sollen, weil sie behaupten, 
sie seien denen, die sie lieben, besonders zugetan und be-
reit, sich mit Worten und Taten bei den anderen verhasst  
zu machen, sofern sie nur den Geliebten einen Gefallen er-
weisen, so ist, wenn das stimmt, leicht zu erkennen, dass 
sie immer die späteren Geliebten den früheren vorziehen, 
und offenbar auch, dass sie diesen, wenn es jenen so passt, 
sogar Böses zufügen werden. Indes, wie könnte es ange-
hen, ein solches Tun einem Menschen zu gestatten, [d] der 
einem solchen Missgeschick38 unterliegt, das nicht einmal 
einer, der darin Erfahrung hat, abzuwenden versuchen 
würde? Denn sie geben ja auch selbst zu, eher krank als  
bei Verstand zu sein und zu wissen, dass sie falsch liegen, 
aber sie können sich nicht beherrschen. Wie sollten sie  
also, wenn sie wieder zur Vernunft gekommen sind, das 
gutheißen, was sie in jenem Zustand39 beschlossen haben? 
Und dann, wenn du aus der Zahl der Verliebten den Besten 
auswählen wolltest, dann hättest du die Wahl nur unter 
ganz wenigen. Wenn du aber unter den anderen den 
wählen wolltest, der am besten zu dir passt, dann hättest 
du die Wahl unter vielen. Daher kannst du viel [e] eher hof-
fen, unter den vielen den anzutreffen, der deiner Liebe 
würdig ist.

Solltest du aber, wenn die Leute davon erfahren, um dei-
nen Leumund in der Öffentlichkeit fürchten, so ist es doch 
wahrscheinlich, [232a]  dass die Verliebten in der Meinung, 
sie seien in den Augen der anderen ebenso beneidenswert 
wie in ihren eigenen, sich mit Erzählungen brüsten und in 
ihrem Ehrgeiz aller Welt zeigen werden, dass sie sich nicht 
vergeblich bemüht haben. Die Nichtverliebten aber, die 
sich selber in der Gewalt haben, werden anstatt des Anse-



� 232a – d  13

hens bei den Mitmenschen das Beste wählen. Ferner ist es 
unvermeidlich, dass viele erfahren und auch selbst sehen, 
wie die Verliebten ihre Liebhaber begleiten und das zu ihrer 
Hauptbeschäftigung machen, so dass dann die Leute, wenn 
sie sehen, wie sie sich miteinander unterhalten, [b] glauben, 
dass die beiden beisammen seien, weil sie ihre Leidenschaft 
gerade befriedigt hätten oder es demnächst tun wollten. 
Den Nichtverliebten aber versucht niemand wegen ihres 
Beisammenseins einen Vorwurf zu machen, zumal man ja 
weiß, wie unumgänglich es ist, sich mit anderen zu unter-
halten, sei es aus Freundschaft oder sonstwie bloß zum 
Vergnügen. Und wenn dich die Sorge überkommt bei dem 
Gedanken, dass eine Freundschaft nur schwer Bestand ha-
ben kann und dass, wenn sonst ein Zerwürfnis eintritt, 
beide von dem Unglück [c] betroffen sind, du aber, wenn du 
das deiner Meinung nach Wertvollste hingegeben hättest, 
allein von dem großen Schaden betroffen wärst, dann soll-
test du natürlich die Verliebten eher fürchten. Denn es gibt 
vieles, was sie kränkt, und von allem glauben sie, dass es zu 
ihrem eigenen Schaden geschieht. Deshalb hintertreiben 
sie auch den Umgang ihrer Geliebten mit anderen, fürchten 
sie doch, die Reichen könnten sie mit ihrem Geld in den 
Schatten stellen und die Gebildeten könnten ihnen an Ver-
stand überlegen sein; und sie wehren sich [d]  gegen den 
Einfluss eines jeden, der sonst irgendeinen Vorzug hat. Ge-
lingt es ihnen dann, dich dazu zu überreden, dass du dich 
mit diesen Leuten überwirfst, so berauben sie dich all dei-
ner Freunde; bist du aber auf dich selbst bedacht und bist 
klüger als sie, dann wirst du dich mit ihnen verfeinden. Alle 
aber, die nicht verliebt waren, sondern durch ihre Tüchtig-
keit ans Ziel ihrer Wünsche gelangten, werden nicht eifer-



14  232d – 233c

süchtig sein auf die, die mit dir Umgang haben, vielmehr 
werden sie diejenigen verabscheuen, die das nicht wollen, 
glauben sie doch, sie würden von jenen verachtet, während 
sie sich von denen, die mit dir Umgang haben, einen Vor-
teil erwarten. Somit ist viel [e] eher zu erwarten, dass ihnen 
aus der Sache Freundschaft erwachsen werde und nicht 
Feindschaft.

Und dann empfinden viele von den Geliebten ein Be-
gehren nach dem Körper, ehe sie noch den Charakter ken-
nengelernt und sich mit den anderen Eigenheiten vertraut 
gemacht haben, so dass es ungewiss ist, ob sie auch dann 
noch ihre Freunde sein wollen, wenn ihre Begierde gestillt 
ist. [233a]  Bei den Nichtverliebten aber, die ihr Verlangen 
erst befriedigt haben, wenn sie schon vorher Freunde ge-
wesen sind, ist nicht zu erwarten, dass das Gute, das ihnen 
widerfahren ist, ihre Freundschaft schmälert; viel eher wird 
das eine bleibende Erinnerung für Zukünftiges sein. Ja, ge-
wiss, du müsstest ein besserer Mensch werden, wenn du 
mir folgst und nicht einem Liebhaber. Denn jene loben, 
was du sagst und was du tust, auch im Widerspruch zu 
dem, was wirklich gut ist, teils aus Furcht, sich unbeliebt zu 
machen, teils [b] weil sie durch ihre Leidenschaft in ihrem 
Urteilsvermögen eingeschränkt sind. Denn darin zeigt sich 
die Liebe: Sie bewirkt, dass die Unglücklichverliebten das 
für unerträglich halten, was anderen Menschen keine Sorge 
bereitet. Die Glücklichverliebten aber nötigt sie, auch das 
zu loben, was keiner Freude wert ist. Daher sollte man viel 
eher Mitleid mit den Verliebten haben als ihnen nachei-
fern.40 Wenn du aber auf mich hörst, so werde ich in erster 
Linie bei unserem Zusammensein nicht auf das augenblick-
liche Vergnügen aus sein, sondern auf [c]  den künftigen 



� 233c – 234a  15

Nutzen; da ich nicht von der Liebe überwältigt bin, son-
dern mich selbst in der Gewalt habe, werde ich nicht wegen 
Kleinigkeiten schweren Streit aufkommen lassen, sondern 
nur bei schwerwiegenden Dingen und auch da nur langsam 
und in geringem Maße zornig werden, und ich werde ver-
suchen, unabsichtliche Fehler zu verzeihen, absichtliche 
aber hintanzuhalten. Das nämlich sind die Merkmale einer 
langanhaltenden Freundschaft. Sollte dir aber der Gedanke 
gekommen sein, eine feste Freundschaft könne es nicht ge-
ben, wenn man nicht verliebt ist, [d] so musst du überlegen, 
dass wir dann weder unsere Kinder noch unsere Eltern 
liebhaben und auch keine treuen Freunde besitzen könn-
ten, die das ja nicht infolge einer solchen Leidenschaft, son-
dern aufgrund anderer Beziehungen geworden sind.

Wenn man ferner denen seine Gunst erweisen soll, die 
das am meisten brauchen, dann sollte man auch sonst nicht 
den Besten, sondern den Mittellosesten Gutes tun. Denn 
diese werden, wenn sie aus der größten Not befreit sind, 
ihren Wohltätern besonders dankbar sein. Und so sollte 
man auch [e] zu privaten Bewirtungen nicht seine Freunde 
einladen, sondern Bettler und solche, die der Sättigung 
bedürfen. Denn diese werden einem zugetan sein und 
nachlaufen, sie werden in ihrer übergroßen Freude die Türe 
des Wohltäters belagern und ihm voll Dankbarkeit alles 
Gute wünschen.41 Aber vielleicht sollte man nicht denen, 
die heftig darum bitten, einen Gefallen erweisen, sondern 
denen, die am ehesten imstande sind, sich ihrerseits er-
kenntlich zu erweisen; und nicht einfach denen, die nur 
darum [234a] betteln, sondern denen, die der Sache würdig 
sind; auch nicht denen, die nur deine Jugend genießen wol-
len, sondern denen, die dich, wenn du älter geworden bist, 



16  234a – d

an ihren Gütern Anteil nehmen lassen; und nicht denen, 
die, wenn sie ihr Ziel erreicht haben, vor anderen damit 
prahlen, sondern denen, die darüber aus Anstand vor allen 
anderen schweigen werden; auch nicht denen, die sich  
nur kurze Zeit um dich bemühen, sondern jenen, die ihr 
ganzes Leben hindurch in gleicher Weise deine Freunde 
sein werden; nicht solchen, die, wenn ihre Begierde gestillt 
ist, einen Vorwand für ein Zerwürfnis suchen werden, son-
dern die dann, wenn deine Jugendblüte vorüber ist, [b] ih-
ren wahren Wert beweisen. Erinnere dich also an diese 
Worte und bedenke, dass die Verliebten von ihren Freun-
den getadelt werden,42 als ob ihr Tun und Lassen etwas 
Schlechtes wäre, dass aber den Nichtverliebten noch keiner 
ihrer Angehörigen je den Vorwurf gemacht hat, dass sie 
deshalb in ihren eigenen Angelegenheiten schlecht beraten 
wären.

Vielleicht fragst du mich jetzt, ob ich dir rate, allen Nicht-
verliebten gefällig zu sein. Ich glaube allerdings, auch der 
Verliebte sagt dir nicht, du sollst allen gegenüber, die dich 
lieben, eine solche Gesinnung [c] zeigen. Denn dann würde 
das weder dem, der dein Entgegenkommen43 erlangt hat, 
gleichen Dankes wert sein, noch kannst du es, was ja deine 
Absicht ist, vor den anderen verbergen. Daraus sollte aber 
kein Schaden erwachsen, vielmehr sollte es für beide von 
Vorteil sein. Ich denke, das Gesagte sollte genügen. Solltest 
du aber etwas vermissen im Glauben, ich hätte es übergan-
gen, so frage44 nur.«

Was hältst du von dieser Rede, Sokrates? Ist sie nicht 
ganz vorzüglich, besonders was die Wortwahl betrifft?

Sokrates. [d]  Ja, geradezu göttlich, mein Freund, so 
dass ich ganz hingerissen bin. Und das verdanke ich dir, 



� 234d – 235a  17

mein Phaidros, weil ich bei deinem Anblick den Eindruck 
hatte, dass du beim Lesen von der Rede ganz verzückt 
warst. Weil ich der Meinung bin, du verstündest von sol-
chen Dingen mehr als ich, bin ich dir gefolgt und bin dabei 
mit dir in Verzückung geraten, du göttliches Haupt.45

Phaidros. Schon gut; du machst dich offenbar nur lus-
tig über mich?

Sokrates. Du glaubst, ich mache mich nur lustig über 
dich und meinte es nicht im Ernst?

Phaidros. [e] Durchaus nicht im Ernst, Sokrates; aber 
beim Zeus, dem Gott der Freundschaft,46 sage mir ehrlich: 
Glaubst du, sonst einer der Griechen hätte etwas anderes 
zu diesem Thema zu sagen, das bedeutender und gehalt-
voller wäre?

Sokrates. Wie nun? Soll die Rede von mir und dir ge-
lobt werden, weil der Verfasser das inhaltlich Erforderliche 
gesagt hat, und nicht nur deshalb, weil jeder Ausdruck klar 
und abgerundet und sorgfältig ausgefeilt ist? Wenn das der 
Fall sein soll,47 so muss man es dir zuliebe zugestehen; mir 
ist es freilich aufgrund meiner Inkompetenz [235a] entgan-
gen; denn ich richtete mein Augenmerk einzig und allein 
auf die rhetorische Form; was aber das andere (das inhalt-
lich Erforderliche) betrifft, so glaube ich, selbst Lysias wür-
de es nicht für hinreichend erachten. Auch hatte ich den 
Eindruck, Phaidros, falls du nicht anderer Meinung bist, er 
habe sich zwei- oder dreimal wiederholt, gerade so, als ob 
es ihm nicht leichtfiele, Verschiedenes über dieselbe Sache 
zu sagen, oder weil er vielleicht darauf auch keinen Wert 
legte. Er kam mir also wie ein übermütiger Jüngling vor, der 
zeigen will, dass er imstande ist, dasselbe mal so und mal so 
auszudrücken, aber immer sehr gekonnt.



18  235b – d

Phaidros. [b]  Unsinn, Sokrates. Gerade das enthält 
doch seine Rede, und zwar im höchsten Maße: Von allem, 
was zu dem Thema in dieser Rede gesagt zu werden ver-
dient, hat Lysias nichts ausgelassen,48 so dass wohl nie-
mand je in der Lage sein dürfte, über das von ihm Gesagte 
hinaus noch anderes und Bedeutenderes vorzubringen.

Sokrates. Darin kann ich dir nun nicht mehr folgen. 
Denn kluge Männer und Frauen der Vorzeit, die darüber 
geredet und geschrieben haben, werden mich widerlegen, 
wenn ich dir zuliebe da zustimme.

Phaidros. [c]  Wer denn? Wo hast du Besseres gehört 
als das hier?

Sokrates. Das kann ich im Augenblick so nicht sagen. 
Offenbar habe ich es von jemandem gehört, sei es von Sap-
pho, der Schönen, sei es von Anakreon, dem Weisen, oder 
aber auch von einem der Prosaautoren. Woraus ich das nun 
schließe? Ganz erfüllt davon ist mein Herz, du Wunderli-
cher, und ich fühle, dass ich noch ganz anderes zu sagen 
hätte als dieses, und nichts Schlechteres. Dass ich aber mir 
nichts davon selbst ausgedacht habe, weiß ich genau, bin 
ich mir doch meines Nichtwissens bewusst. So bleibt, den-
ke ich, nur, dass ich durch Zuhören irgendwie aus fremden 
[d] Quellen wie ein Gefäß angefüllt worden bin.49 Aus lau-
ter Trägheit aber habe ich auch das wieder vergessen, wie 
und von wem ich es gehört habe.50

Phaidros. Das hast du schön gesagt, du Treff licher. 
Denn von wem und wie du es gehört hast, brauchst du mir 
nicht zu verraten, auch wenn ich dich darum bitte; mach 
nur eben das, was du sagst. Du hast versprochen, anderes 
vorzutragen, das besser und nicht weniger sein soll als das, 
was in dieser Rolle steht, und dich dabei nicht an die Aus-



� 235d – 236b  19

führungen des Lysias zu halten; und ich verspreche dir, wie 
die neun Archonten51, ein lebensgroßes goldenes Standbild 
in Delphi aufzustellen, und zwar nicht [e] nur von mir, son-
dern auch von dir.

Sokrates. Du bist allerliebst, Phaidros, und wirklich 
goldig, wenn du meinst, ich behaupte, Lysias habe alles 
falsch gemacht und ich könnte all dem etwas anderes ent-
gegenhalten. Das, glaube ich, würde nicht einmal dem 
schlechtesten Autor widerfahren. Doch gleich zu dem, 
worum es in der Rede geht: Wer, glaubst du, der behauptet, 
dass man dem Nichtverliebten eher gefällig sein soll als 
dem Verliebten, und es dabei unterlässt, das Vernünftige 
des einen zu loben, [236a]  das Unvernünftige des anderen 
aber zu tadeln, was freilich notwendig wäre, wird in der La-
ge sein, noch etwas anderes zu sagen? Nein, ich finde, so 
etwas muss man dem Redner erlauben und zugestehen. Bei 
solchen Gedanken verdient nicht der Einfall52, sondern nur 
die Stoffgliederung Lob; bei den Gedanken aber, die nicht 
zwingend sind, und wo es schwierig ist, darauf zu kom-
men, da soll man neben der Stoffgliederung auch den Ein-
fall loben.

Phaidros. Ich stimme dem zu, was du sagst; denn dei-
ne Bemerkung scheint mir angemessen. Darum werde auch 
ich so verfahren. Dass der Verliebte [b] eher krank ist als der 
Nichtverliebte, von dieser Voraussetzung auszugehen räu-
me ich dir ein; wenn du aber zu den übrigen Punkten etwas 
anderes, mehr und Bedeutungsvolleres, zu sagen hast als 
Lysias, dann sollst du in getriebener Arbeit neben dem 
Weihegeschenk der Kypseliden53 in Olympia aufgestellt 
werden.

Sokrates. Du bist in Eifer geraten, mein Phaidros, weil 



20  236b – e

ich, um dich zu necken, deinen Liebling angegriffen habe; 
und glaubst du im Ernst, ich würde versuchen, seine kunst-
volle Rede durch eine noch kunstvollere zu übertreffen?

Phaidros. Was das betrifft, mein Freund, so bist du 
mir in dieselbe Falle [c] gegangen; denn reden musst du auf 
jeden Fall, so gut du eben kannst. Damit wir aber nicht zu 
dem albernen Getue der Komödianten genötigt werden, 
indem wir einander alles mit gleicher Münze zurückzahlen, 
so sieh dich vor und zwinge mich lieber nicht, dir dies zu 
sagen: »Wenn ich, mein Sokrates, den Sokrates nicht ken-
ne, so kenne ich mich selbst nicht mehr« und »Er wünschte 
zwar zu reden, zierte sich aber«.54 Bedenke vielmehr, dass 
wir von hier nicht weggehen, bevor du sagst, was du, wie 
du behauptest, auf dem Herzen hast. Wir beide sind jetzt 
allein an einem einsamen Ort, [d] und ich bin der Stärkere 
und Jüngere. Aus all diesen Gründen »versteh, was ich dir 
sage«55 und lass dich lieber nicht nötigen, sondern sprich 
freiwillig.

Sokrates. Aber, mein bester Phaidros, ich werde mich 
ja lächerlich machen, wenn ich als Laie neben einem so 
treff lichen Autor über dieselben Dinge spreche, und das 
noch dazu aus dem Stegreif.

Phaidros. Weißt du was? Hör auf, dich vor mir zu zie-
ren. Vielleicht weiß ich nämlich etwas, das ich nur zu sagen 
brauche, um dich zum Reden zu bringen.

Sokrates. Sprich es nur ja nicht aus!
Phaidros. Doch, just deshalb sage ich es. Meine Worte 

aber sollen ein Schwur sein. Ich schwöre dir nämlich – ja bei 
wem denn, bei welchem der Götter? Oder lieber [e] bei die-
ser Platane hier? –: Wahrlich, wenn du mir nicht angesichts 
dieses Baumes hier deine Rede hältst, dann werde ich dir 



� 236e – 237b  21

nie mehr eine Rede irgendeines Menschen zeigen oder vor-
tragen.

Sokrates. O weh, du Schlingel, wie gut hast du das 
Mittel gefunden, einen redseligen Mann dazu zu bringen, 
dass er tut, was du verlangst.

Phaidros. Was hast du dann noch, dass du dich 
sträubst?

Sokrates. Ich tu es ja nicht mehr, nachdem du das ge-
schworen hast. Denn wie könnte ich auf einen solchen Ge-
nuss verzichten?

Phaidros. [237a] So rede also!
Sokrates. Weißt du, wie ich es nun machen will?
Phaidros. In welcher Hinsicht?
Sokrates. Verhüllten Hauptes werde ich meine Rede 

halten, damit ich möglichst schnell mit ihr zu Ende komme 
und nicht vor Scham ins Stocken gerate, wenn ich auf dich 
blicke.

Phaidros. Rede nur; im Übrigen halte es, wie du willst.
Sokrates. Wohlan, ihr Musen,56 ihr Helltönenden, 

egal ob ihr nun diesen Beinamen von der Art eures Gesan-
ges habt oder vom musischen Volk der Ligyer57, »legt mit 
mir Hand an« die Rede, die vorzutragen mich dieser treff-
liche Mann hier nötigt, damit sein Freund, der ihm schon 
vorher [b] weise zu sein schien, ihm jetzt noch mehr so er-
scheine.

Es war einmal ein Knabe, oder vielmehr ein Jüngling, der 
war sehr schön. Dieser hatte sehr viele Verehrer. Einer von 
ihnen war besonders schlau; obwohl er nicht weniger als 
die anderen verliebt war, hatte er dem Knaben eingeredet, 
dass er ihn nicht liebe. Und eines Tages suchte er, da er den 
Knaben begehrte, ihn davon zu überzeugen, dass man dem 



22  237b – e

Nichtverliebten eher gefällig sein müsste als dem Verlieb-
ten. Er sagte also Folgendes:

Bei allem, mein Junge, gibt es nur einen Anfang, wenn 
man die richtigen [c]  Überlegungen anstellen will. Man 
muss den Gegenstand der Überlegung kennen, sonst wird 
man unweigerlich alles verfehlen.58 Die meisten merken 
aber nicht, dass sie das Wesen der jeweiligen Sache gar 
nicht kennen. Und obwohl sie es nicht kennen, verständi-
gen sie sich am Anfang ihrer Überlegung nicht darüber, und 
wenn sie dann weiter fortschreiten, müssen sie das natür-
lich büßen. Sie sind also in diesem Punkt weder mit sich 
selbst noch untereinander59 einig. Wir beide wollen nun 
aber nicht in den gleichen Fehler verfallen, den wir anderen 
vorwerfen, sondern da dir und mir nun einmal die Frage 
vorliegt, ob man eher mit einem Verliebten oder einem 
Nichtverliebten Freundschaft schließen soll, [d] wollen wir 
uns zuerst auf eine Definition der Liebe einigen, was sie 
eigentlich ist und welche Macht sie besitzt, und dann wol-
len wir im Hinblick und unter Bezugnahme darauf unter-
suchen, ob sie Nutzen oder Schaden bringt. Dass nun die 
Liebe ein Begehren ist, ist jedem klar. Dass aber auch die 
Nichtverliebten das begehren, was schön ist, wissen wir 
gleichfalls. Worin liegt nun der Unterschied zwischen dem 
Verliebten und dem Nichtverliebten? Wir müssen also be-
achten, dass in jedem von uns zwei Kräfte wohnen, die uns 
beherrschen und leiten und denen wir folgen, egal wohin 
sie uns auch führen; die eine ist uns angeboren, nämlich das 
Begehren nach Lust, die andere ist erst erworben, nämlich 
die Meinung, die nach dem Besten strebt. Die beiden stim-
men in uns zuweilen überein, [e] manchmal liegen sie aber 
auch im Widerstreit miteinander, wobei bald die eine und 



� 237e – 238c  23

bald die andere die Oberhand behält. Wenn uns nun die 
Meinung durch Vernunft zum Besten führt und die Über-
macht gewinnt, so nennt man diese Macht Besonnenheit. 
[238a] Zieht uns hingegen das Begehren ohne Vernunft zur 
Lust und herrscht in uns, dann heißt diese Herrschaft Maß-
losigkeit. Die Maßlosigkeit aber hat viele Namen, denn sie 
ist vielteilig und vielgestaltig; und welche Gestalt jeweils 
gerade hervortritt, die verleiht ihrem Träger auch ihren Bei-
namen, und der ist weder schön, noch möchte man ihn be-
sitzen. Gewinnt nämlich die Begierde nach Essen die Ober-
hand über den Gedanken an das Beste und über die anderen 
Begierden, [b] so ist das Völlerei, und das wird als Bezeich-
nung auch auf ihren Träger übertragen. Ist die Trunksucht 
zur Alleinherrschaft gelangt und führt den, der sie besitzt, 
in diese Richtung, so ist klar, welchen Namen er bekom-
men wird. So ist auch bei den übrigen verwandten Namen 
verwandter Begierden völlig klar, welcher dem jeweils Be-
troffenen60 zukommt. Wegen welcher Begierde aber all das 
Vorherige gesagt worden ist, dürfte schon jetzt einigerma-
ßen klar sein, doch wenn es ausdrücklich gesagt wird, so 
wird es auf jeden Fall noch klarer sein, als wenn es nicht ge-
sagt wird. Wenn die vernunftlose Begierde über die auf das 
Richtige abzielende Meinung die Oberhand gewinnt und 
[c]  zur Lust an der Schönheit hingerissen wird und dann 
wieder durch die mit ihr verwandten Begierden zur körper-
lichen Schönheit, dann erhält sie, kräftig gestärkt durch ih-
ren Sieg in der Führung, den Namen von eben dieser Stärke 
und wird Eros61 genannt.

Nun, mein lieber Phaidros, hast du nicht, wie ich selbst, 
den Eindruck, dass mich eine göttliche Leidenschaft ergrif-
fen hat?



24  238c – 239a

Phaidros. Allerdings, Sokrates. Ganz gegen deine 
sonstige Gewohnheit bist du in einen Redeschwall ver
fallen.

Sokrates. Schweige jetzt und hör mir weiter zu. Die-
ser Ort scheint ja in der Tat [d]  göttlich zu sein; wenn ich 
also im weiteren Verlauf meiner Rede öfters von Nymphen 
ergriffen werde, brauchst du dich nicht zu wundern. Denn 
schon jetzt klingen meine Worte beinahe wie Dithy
ramben62.

Phaidros. Da hast du ganz recht.
Sokrates. Und daran bist du schuld. Doch höre nun 

den Rest, sonst könnte vielleicht das, was über mich ge-
kommen ist, sich wieder von mir abwenden. Das nun sei 
Gott anheimgestellt, wir aber wollen uns mit der Rede wie-
der dem Knaben zuwenden.

Also gut, mein Bester. Was das also ist, dem unsere 
Überlegung zu gelten hat, ist gesagt und definiert. Das wol-
len wir also im Auge behalten und nun [e]  das Übrige be-
sprechen, nämlich, welcher Vorteil oder welcher Schaden 
seitens des Verliebten und des Nichtverliebten voraussicht-
lich dem erwächst, der ihnen seine Gunst schenkt. Wer von 
Begierden beherrscht wird und der Lust frönt, der muss ir-
gendwie den Geliebten möglichst angenehm für sich ma-
chen. Für einen Kranken aber ist alles angenehm, was sich 
nicht widersetzt; was dagegen stärker ist oder gleich stark, 
ist ihm zuwider. [239a] Also wird ein Liebhaber weder einen 
stärkeren noch einen gleich starken Geliebten freiwillig er-
tragen, sondern er wird versuchen, ihn immer unterlegen 
und weniger selbständig zu machen. Unterlegen aber ist 
der Unwissende dem Weisen, der Feige dem Mutigen, der 
unfähige Redner dem redegewandten und der Schwerfälli-



� 239a – d  25

ge dem Scharfsinnigen. Über all diese und noch weitere 
geistige Mängel, die sich in seinem Liebling entwickeln 
oder von Natur aus schon vorhanden sind, muss sich der 
Verliebte freuen, ja, er muss sie sogar selbst herbeiführen, 
wenn er nicht auf die augenblicklichen Annehmlichkeiten 
verzichten will. Er wird also zwangsläufig eifersüchtig 
[b] sein, und indem er ihn vielfach vom nützlichen Umgang 
mit anderen, wodurch er am ehesten zum Mann werden 
könnte, abhält, fügt er ihm großen Schaden zu; den größ-
ten aber dort, wo er verhindert, dass er zu wahrer Erkennt-
nis gelangt. Das aber ist die göttliche Philosophie, von der 
der Verliebte den Geliebten fernhalten muss, fürchtet er 
doch, sonst von ihm verachtet zu werden. Und auch sonst 
wird er darauf aus sein, dass er in allem unwissend bleibt 
und in allem nur auf seinen Liebhaber schauen muss – ein 
Zustand, der für ihn wohl äußerst angenehm, für den 
Geliebten aber höchst schädlich ist. Was also das Denken 
[c]  betrifft, ist ein Mann, der verliebt ist, keineswegs ein 
nützlicher Vormund und Genosse.

Nun aber zum Befinden und zur Pflege des Körpers: Wie 
wird das Befinden sein und wie wird man den Körper pfle-
gen, über den man Herr geworden ist, wenn man gezwun-
gen ist, dem Angenehmen und nicht dem Guten zu folgen? 
Das gilt es nun als Nächstes zu untersuchen. Man wird also 
sehen, dass er einem Weichling und nicht einem kräftigen 
jungen Mann nachläuft, einem, der nicht im hellen Son-
nenlicht aufgewachsen ist, sondern im dunklen Schatten, 
einem, dem männliche Mühen und harte Anstrengungen 
unbekannt sind, der nur ein weichliches und unmännliches 
Leben [d]  kennt, der sich mit fremden Farben und Reizen 
schmückt, die er selbst nicht hat,63 und sich mit all dem 


