Grundkurs Philosophie
Philosophische Anthropologie



GRUNDKURS PHILOSOPHIE

Band 1
Logik

Band 2
Metaphysik und Naturphilosophie

Band 3
Philosophie des Geistes und der Sprache

Band 4
Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie

Band g
Philosopie des Sozialen

Band 6
Politische Philosophie

Band 7
Ethik

Band 8
Philosophische Anthropologie

Reclam



GRUNDKURS PHILOSOPHIE

Band 8
Philosophische Anthropologie

Wolfgang Detel

Reclam



RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK Nr.14242

2022 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH,
Siemensstrafle 32, 71254 Ditzingen

Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman

Druck und Bindung: Eberl & Koesel GmbH & Co. KG,
Am Buchweg 1, 87452 Altusried-Krugzell

Printed in Germany 2022

RECLAM, UNIVERSAL-BIBLIOTHEK und

RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK sind eingetragene Marken
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-014242-4

Auch als E-Book erhiltlich

www.reclam.de



Inhalt

Einleitung 7

1.

Zur Idee und Geschichte der Anthropologie 17
Anthropologie in der Antike 17

Anthropologie in der Frithen Neuzeit und Aufklirung 22
Anthropologie im 19. und 20. Jahrhundert 26

. Geistund Seele 35

Repridsentation 38

Bewusstsein 42

Expressive Zeichen 46

Gefiihle und Motivationen 48
Reprisentation und Perspektivitit 53

. Soziale Kognition 59

Zwei Formen der sozialen Kognition 60

Elementare soziale Kognition 63

Soziale Kognition und geteilte Intentionalitit 69
Ubernahme von Perspektiven 74

Argumentation, Rationalitit und soziale Kognition 76

. Sprache und Kommunikation 83

Tiersprachen 83

Parasprache und nonverbale Sprache bei Menschen 86
Anfinge humanspezifischer Sprache bei Kindern 89
Formale Sprachen 97

Natiirliche Sprachen 99

. Soziale Kooperation, Prosozialitit, Fairness 110

Kooperation bei Schimpansen und Kindern 110
Kooperation als Ubereinkunft und Vertrag 115
Prosoziales Verhalten 120

Inhalt

5



Fairness 124
Kooperatives Verhalten bei erwachsenen Menschen 127

6. Kultur und Tradierung 133

Zum Begriff der Kultur 133

Kultur unter Tieren 137

Kultur unter Kindern 140

Kumulative, technische und epistemische Kulturen 146
Kultur und Arbeit 151

Kulturrelativismus 154

7. Soziale Normen und Ultrasozialitit 157

Menschenaffen und soziale Normen 157

Kinder, soziale Normen und Ultrasozialitit 158

Kinder und die Grundlagen der Ultrasozialitit (Moralitit) 162
Urspriingliche Komponenten der Ultrasozialitit 170
Anthropologie und Theorien der Ultrasozialitit

(Moralitit) 175

8. Kunst, Religiositit, Freiheit und Unsterblichkeit 183

Kunst 185
Seele und Unsterblichkeit 203
Freiheit 206
Religiositit 227
Ausblick: Philosophische Anthropologie und drei neue
Menschheitsfragen 236
Gibt es eine kulturelle Diversitit von Menschenbildern? 236
Sind wir Menschen »von Natur aus« gut oder schlecht? 241
Gibt es eine universelle menschliche Natur? 245
Ubungsaufgaben 253
Literaturhinweise 257

Register 263

6 Inhalt



Einleitung

Dieses Buch ist der achte Band eines Grundkurses Philosophie,
der in die Grundlagen der wichtigsten philosophischen Teil-
disziplinen einfiihrt. Der vorliegende Band ist der philosophi-
schen Anthropologie gewidmet. Er bleibt der Anlage und den
Zielen der bisherigen sieben Binde treu: Die Anthropologie
wird systematisch und in ihrer modernen Version erliutert,
und zwar in einer mdglichst knappen und verstindlichen
Form. Nummerierte Merkkisten fassen die wichtigsten Be-
griffe und Thesen zusammen. Einige Ubungsaufgaben sollen
das Lernen der wichtigsten Inhalte unterstiitzen. Die knapp
gehaltenen Literaturhinweise verweisen auf weiterfithrende
Literatur.

Der Titel Philosophische Anthropologie ist allerdings zwei-
deutig. Es ist iiblich, zwischen philosophischer Anthropologie
(»mit kleinem p«) und Philosophischer Anthropologie (»mit
grofSem P«) zu unterscheiden:

Die Philosophische Anthropologie (»mit grofSem P«) bildet
eine spezielle Variante der Anthropologie, die in der ersten
Hilfte des 20. Jahrhunderts von Max Scheler (1874-1928), Hel-
muth Plessner (1892-1985) und Arnold Gehlen (1904-1976)
entwickelt wurde und erheblichen Einfluss auf das moderne
anthropologische Denken ausiibte. Die philosophische Anthro-
pologie (»mit kleinem p«) wird dagegen gewdhnlich als Teil-
disziplin der Philosophie verstanden. Es liegt nahe, den Titel
des vorliegenden Grundkurs-Bandes als Verweis auf die philo-
sophische Anthropologie zu verstehen. Doch aus gegenwirti-
ger Sichtist die Situation nicht mehr ganz so einfach.

Die Geschichte der Anthropologie ist bis zum Ende des
19. Jahrhunderts tatsichlich maf3geblich von Philosophen ge-
prigt worden und kann insofern einer philosophischen An-
thropologie zugerechnet werden. Thre Kernfrage lautete, was

Einleitung 7



der Mensch oder die menschliche Natur ist und inwiefern er
sich von den Tieren unterscheidet, oder, um eine moderne
Formulierung aufzunehmen: Worin besteht die anthropologi-
sche Differenz? Menschen sind allerdings hochst komplexe
und vielfaltige Wesen. Daher ist es nicht iiberraschend, dass
die anthropologische Kernfrage im Verlauf der Geschichte der
Anthropologie zumindest auf den ersten Blick unterschiedlich
beantwortet wurde. Daher wird die Anthropologie oft als un-
einheitliches Sammelsurium unterschiedlicher Ideen zur Na-
tur des Menschen wahrgenommen.

Das folgende erste Kapitel prisentiert einen Uberblick {iber
die wichtigsten historischen Positionen der Anthropologie.
Dabei wird sich herausstellen, dass diese Positionen aus einer
globalen Perspektive gesehen trotz ihrer Vielfalt eine iiberra-
schende historische Kontinuitit aufweisen. So sind zum Bei-
spiel vor allem kognitive und soziale Merkmale des Menschen
diskutiert worden, wihrend die biologischen Merkmale in den
Hintergrund traten. Und immer wieder sind Geist, Vernunft,
Sprache, Sozialitit und Moralitit als Kern der anthropologi-
schen Differenz betrachtet worden. Oft werden auch Kunst,
Freiheit, Religiositit und Unsterblichkeit der Seele genannt.

In der philosophischen Tradition ist die Anthropologie nicht
selten sogar als Grundlagendisziplin betrachtet worden. So hat
zum Beispiel Immanuel Kant (1724-1804) betont, dass die drei
groflen Fragen »Was kann ich wissen? Was soll ich tun? Was
kann ich hoffen?« in der {ibergeordneten Frage »Was ist der
Mensch?« zusammenfallen. Kennen wir den Menschen nicht,
so kennen wir auch die Welt nicht, denn die Welt bietet sich
uns unvermeidlich in einer bestimmten Perspektive dar, die
eng mit unserer biologischen, kognitiven und sozialen Konsti-
tution zusammenhéngt.

Doch wie bereits angemerkt, beschiftigt sich der vorliegen-
de Band hauptsichlich mit der gegenwirtigen Anthropologie.

8 Einleitung



Die meisten Teildisziplinen der Philosophie — darunter auch
alle in den bisherigen Binden des Grundkurses Philosophie
behandelten Themenbereiche - stellen nach wie vor deutlich
abgegrenzte Gegenstandsbereiche dar, zum Beispiel formale
Logik, Metaphysik, Philosophie des Geistes, Sprachphiloso-
phie, Erkenntnistheorie, Wissenschaftsphilosophie, Ethik oder
politische Philosophie.

Dies gilt fiir die gegenwirtige Anthropologie jedoch nicht.
Zwar hat das Interesse an Anthropologie in den letzten beiden
Jahrzehnten, wie zahlreiche Ver6ffentlichungen zeigen, erheb-
lich zugenommen, doch diese Entwicklung hat bisher nicht zu
einer einheitlicheren Gestalt der Anthropologie gefithrt. Ganz
im Gegenteil zeichnen sich deutliche Tendenzen zur Diversifi-
zierung und Interdisziplinaritdt ab. So haben sich zum Beispiel
eine biologische, philosophische, entwicklungspsychologische,
historische, literarische, medizinische, ethnologische, kultu-
relle, soziale, neurowissenschaftliche und palidontologische
Anthropologie etabliert, an deren Entwicklung verschiedene
wissenschaftliche Disziplinen beteiligt sind. Die Anthropolo-
gie stellt gegenwirtig also ein umfangreiches, vielfiltiges und
interdisziplinires Forschungsfeld dar. Eine abgegrenzte philo-
sophische Anthropologie gibt es nicht mehr.

Damit wird deutlich, welche Problematik und Herausforde-
rung mit der Aufnahme der Anthropologie in einen Grund-
kurs Philosophie verbunden ist. Denn ein solches Unterfangen
muss nicht nur eine geeignete Reduktion der vielfiltigen an-
thropologischen Fragestellungen vornehmen, sondern auch
deutlich machen, welchen Beitrag die Philosophie im Rahmen
einer interdiszipliniren Anthropologie auch gegenwirtig noch
leisten kann. Wenn wir uns die verschiedenen Spielarten ge-
genwirtiger Anthropologie ansehen, so fillt auf, dass viele von
ihnen an einer Ermittlung der anthropologischen Differenz
nicht mehr interessiert sind und dennoch hochst interessante

Einleitung 9



und gesellschaftspolitisch relevante Beitrige zum faszinieren-
den Feld der Anthropologie leisten.

Die Kulturanthropologie untersucht zum Beispiel den Ein-
fluss verschiedener Kulturen auf das Verhalten und Denken
von Menschen, braucht dafiir jedoch die anthropologische
Differenz nicht zu thematisieren. Die neurowissenschaftliche
Anthropologie untersucht unter anderem psychoneuronale
Grundsysteme wie Stressverarbeitung oder Motivation, die
das Leben von Menschen erheblich beeinflussen, die aber auch
unter Tieren vorkommen. Doch einige Varianten gegenwarti-
ger Anthropologie konzentrieren sich nach wie vor auf die
Unterschiede zwischen Menschen und Tieren. Dies gilt nicht
nur fiir moderne Einfithrungen in die Anthropologie, deren
Autorinnen und Autoren aus der Philosophie kommen, son-
dern auch fiir die psychologische, evolutiondre und teilweise
auch fiir die ethnologische Anthropologie.

Der vorliegende Band wird sich auf die Frage nach der an-
thropologischen Differenz konzentrieren und kniipft insofern
an die philosophische Tradition der Anthropologie und an vie-
le philosophische Beitrige zur Anthropologie aus den letzten
Jahrzehnten an. Zugleich werden aber auch die neuesten und
wichtigsten Einsichten der psychologischen und evolutiond-
ren Anthropologie berticksichtigt. Auflerdem wird sich her-
ausstellen, dass die genannten thematischen Schwerpunkte,
die sich in der Geschichte der philosophischen Anthropologie
herauskristallisiert haben, auch in der modernen interdiszipli-
niren Anthropologie, die sich mit der anthropologischen Dif-
ferenz befasst, im Mittelpunkt der Uberlegungen stehen und
dabei in eine einheitliche Theorie transformiert werden sollen.

Aus dem Uberblick zur Geschichte der Anthropologie im
ersten Kapitel des vorliegenden Buches konnen wir demnach
anthropologische Schwerpunkte gewinnen, welche auch die
systematische Darstellung in den iibrigen Kapiteln leiten kén-

10 Einleitung



nen. So werden in den Kapiteln 2 bis 4 die wichtigsten kogniti-
ven Merkmale und Fihigkeiten des Menschen diskutiert: Geist
und Seele (Kap. 2), soziale Kognition (Kap. 3), Sprache und
Kommunikation (Kap. 4). Die folgenden drei Kapitel themati-
sieren die wichtigsten sozialen Merkmale und Fihigkeiten des
Menschen: Soziale Kooperation, Prosozialitit und Fairness
(Kap. 5), Kultur und Tradierung (Kap. 6) sowie soziale Normen
und Ultrasozialitit (Kap. 7). Das achte Kapitel widmet sich ne-
ben der Kunst den drei grof3en Problemkreisen, die von Kant
als die wichtigsten und zugleich unlésbaren Menschheitsfra-
gen verstanden worden sind: die Fragen nach Gott, Freiheit
und Unsterblichkeit. Allerdings wird dabei die Frage nach Gott
in die Frage nach der Religiositit umformuliert —in Anlehnung
an die Bemerkung von Richard Dworkin (1931-2013), dass Reli-
giositit tiefer ist als Gott.

In der Darstellung der modernen Anthropologie in den Ka-
piteln 2 bis 8 wird ein Verfahren angewendet, das trotz inter-
disziplinirer Ausrichtung den genuinen Beitrag deutlich macht,
den die Philosophie auch heute noch zur weiteren systema-
tischen Entwicklung der Anthropologie leisten kann. Neben
einer Konzentration auf die anthropologische Differenz und
die Anknitipfung an anthropologische Schwerpunkt-Themen
im Rahmen der Geschichte der Anthropologie wird damit eine
dritte philosophische Dimension der gegenwirtigen interdis-
zipliniren Anthropologie herausgearbeitet. Dieses Verfahren
durchlauft vier Stufen:

(1) Zu jedem der Schwerpunkt-Themen wird so weit wie
moglich die moderne Tierforschung berticksichtigt, insbe-
sondere die Primatologie. Denn nur im Blick auf die kog-
nitiven und sozialen Fahigkeiten hoch entwickelter Tiere
kann die anthropologische Differenz seriés bestimmt
werden.

Einleitung 11



(2) Das jeweilige Schwerpunkt-Thema wird in Begriffen mo-
derner Standard-Theorien expliziert, die tiberwiegend aus
der Philosophie stammen. Soll es zum Beispiel um den
Geist gehen (Kap. 2), muss die moderne Philosophie des
Geistes herangezogen werden. Soll es um die menschliche
Sozialitit und insbesondere um das Agieren als Wir-Ak-
teur gehen (Kap. 5), muss die moderne Sozialontologie in
Anspruch genommen werden.

(3) Besonders hilfreich — und anthropologisch bedeutsam - ist
der Blick auf die frithe menschliche Ontogenese bis zum
siebten Lebensalter. Viele Merkmale und Verhaltenswei-
sen in dieser Zeit werden nicht gelernt, sondern entstehen
aus einer Reifung angelegter Fihigkeiten und stellen somit
anthropologische Merkmale dar, die in langen evolutioni-
ren Prozessen selektiert worden sind und daher bis auf
Weiteres anthropologische Universalien zu sein scheinen.
Insbesondere werden an verschiedenen Stellen mehr als
60 Experimente beschrieben, die von evolutioniren An-
thropologen entworfen und durchgefithrt worden sind
(im Wesentlichen handelt es sich um eine geeignete Aus-
wahl aus Tomasello 2020). Hinzu kommen neue ethno-
logische Befunde zu nomadischen Jiger-und-Sammler-
Gruppen, die auf den phylogenetischen Hintergrund der
anthropologischen Differenzen verweisen.

(4) Zusitzlich werden am Ende jedes Kapitels Links zu Videos
angegeben, die einige der einschligigen Experimente ver-
anschaulichen. Meist handelt es sich um Youtube-Videos.
Darunter sind auch Videos, die von Felix Warneken
(*1975), einem Schiiler Tomasellos, der in den USA lehrt,
freundlicherweise fiir diesen Band zur Verfiigung gestellt
worden sind. Ferner wird auf Videos von Michael Tomasel-
lo (*1950) verwiesen, die dieser in Tomasello 2020 freige-
geben hat (unter http://www.becoming-human.org mit

12 Einleitung



dem Benutzernamen »developmental« und dem Passwort
»psychology«). Diese Videos werden unter der Abkiirzung
»T« und einem Hinweis auf Tomasellos Kapitel-Eintei-
lung seiner Videos nummeriert.

Die ontogenetischen (auf die Entwicklung einzelner Tiere und
Menschen bezogenen) und phylogenetischen (stammesge-
schichtlichen) Befunde, die in (3) und (4) zur Sprache kommen,
machen einen bedeutenden Teil der empirischen Begriindung
moderner Anthropologie aus, wihrend die herangezogenen
Hintergrundtheorien aus Philosophie, Linguistik und kogniti-
ver Psychologie den entsprechenden systematischen Rahmen
bereitstellen. Aus dem Verfahren (1) bis (4) folgt unter anderem
eine qualifizierte Auffassung von anthropologischen Differen-
zen: Ein bestimmtes Merkmal stellt nicht erst dann eine an-
thropologische Differenz dar, wenn es iiberhaupt nicht unter
Tieren vorkommt, sondern auch schon dann, wenn es unter
Menschen in einer erkennbar differenzierteren, komplexeren
und weiter entwickelten Form vorkommt als unter Tieren.

Es konnte hilfreich sein, dieses vierstufige Vorgehen anhand
eines Beispiels zu illustrieren. Johann Gottfried Herder (1744~
1803), ein Schiiler von Immanuel Kant, hat behauptet, dass das
Meistern von Sprachen das grundlegendste humanspezifische
Merkmal ist. Ist diese These korrekt? Dazu missen zunichst
Tiersprachen analysiert werden, mit deren Hilfe viele Tiere
miteinander kommunizieren. Menschenaffen haben eine Tier-
sprache entwickelt, die komplexer ist als die normalen Tier-
sprachen (Stufe 1). Vor diesem Hintergrund muss diskutiert
werden, ob und gegebenenfalls inwiefern sich nattirliche und
formale Sprachen, die von Menschen gemeistert werden, von
der Sprache der Tiere unterscheiden. Diese Diskussion muss
auf linguistische, psychologische und philosophische Sprach-
theorien zurtickgreifen (Stufe 2). Zudem ist die ontogenetische

Einleitung 13



Entwicklung von Spracherwerb und Sprachkompetenz anthro-
pologisch aufschlussreich. Die Linguistik betrachtet zum Bei-
spiel die syntaktische Struktur als zentrales Kennzeichen hu-
manspezifischer Sprachen. Tatsichlich kénnen Primaten syn-
taktische Sprachen trotz intensivstem Training nicht erlernen,
wihrend Menschenkinder im Alter von anderthalb bis zwei
Jahren beginnen, syntaktisch korrekt zu sprechen (Stufe 3). Vi-
deos etwa zur Sprachfihigkeit des Sprach-Genies unter den
Primaten, des Bonobos Kanzi, ferner zu semantischen Netz-
werken als Hintergrund von nattirlichen Sprachen, zur koope-
rativen Kommunikation oder zur Kritik von Kindern an fal-
scher sprachlicher Referenz auf externe Dinge veranschauli-
chen und verstirken die empirische Basis der Anthropologie
(Stufe 4).

Hatte Herder also recht? Die Antwort ist ein klares Ja und
Nein - je nachdem namlich, von welchem Begriff der Sprache
wir ausgehen. Verstehen wir Sprachen in einem weiten Sinn,
der keine Syntax einschlief3t, so lautet die Antwort: Nein. Ver-
stehen wir unter Sprachen Kommunikationsmittel, die eine
zum Teil rekursive Syntax involvieren, so lautet die Antwort:
Ja. Die Bestimmung anthropologischer Differenzen weist ge-
genwirtig eine komplexe Gestalt auf.

Fir Stufe (3) spielt die evolutionire Anthropologie eine ent-
scheidende Rolle, die allerdings derzeit nicht als Einheit auf-
tritt:

Zum einen gibt es unter den evolutioniren Anthropologen
»Schimpansen-Hasser«, die von einer so grofden anthropologi-
schen Differenz ausgehen, dass die Beachtung der Tierfor-
schung und insbesondere der Primatenforschung anthropolo-
gisch kaum hilfreich zu sein scheint.

Zum anderen gibt es »Schimpansen-Enthusiasten«, die da-
von iberzeugt sind, dass die anthropologische Differenz sehr
klein ist und die Menschenaffen fast alle kognitiven und sozia-

14 Einleitung



len Fertigkeiten, die bisher als humanspezifisch galten, nach-
weislich bereits mitbringen — so dass die Suche nach einer an-
thropologischen Differenz weitgehend tiberfliissig ist.

Eine dritte Auffassung, die vor allem Tomasello und seine
Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter vertreten, besteht auf einer
»radikalen Mitte« zwischen Schimpansen-Hassern und Schim-
pansen-Enthusiasten. Diesem mittleren Weg werden wir uns
im Folgenden anschlief3en.

Nun kénnen wir genauer sagen, wie der Titel Philosophische
Anthropologie zu verstehen ist, wenn es sich um die gegenwir-
tige Anthropologie handelt. Mit dem Begriff ist diejenige Form
der gegenwirtigen interdiszipliniren Anthropologie gemeint,
die sich auf einschligige Befunde und Einsichten der kogniti-
ven Psychologie, Linguistik, Ethnologie und evolutioniren
Anthropologie beruft, die aber zugleich insofern auf die Philo-
sophie bezogen bleibt, als sie

— wie in der philosophischen Tradition die anthropologische
Differenz in den Mittelpunkt stellt,

- an den meisten anthropologischen Schwerpunkt-Themen
weiterarbeitet, die in der philosophischen Tradition her-
ausgestellt wurden, allerdings in einer weitaus differen-
zierteren Art und Weise, und

— zujedem Schwerpunkt-Thema die einschligigen philoso-
phischen Standard-Theorien als systematischen Hinter-
grund heranzieht.

Einleitung 15






1. Zur Idee und Geschichte der Anthropologie

Anthropologie in der Antike

Eines der frithesten Dokumente anthropologischer Uberle-
gungen im Rahmen der abendlindischen Geschichte ist ein
Chorlied in der Antigone, einer der wenigen iiberlieferten Tra-
godien von Sophokles (497-406 v.Chr.), die der Philosoph
Gottfried Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) fiir das voll-
kommenste Kunstwerk gehalten hat, das je geschaffen wurde:

Zahlreich ist das Ungeheure, doch nichts
ungeheurer als der Mensch:

Dieses Wesen fahrt auch iiber das graue

Meer im Sturm des winterlichen Siid

und schlagt sich durch unter

rings verschlingendem Wogenschwall,

und der Gotter Hochste, die Erde,

die unerschopfliche, unermiidliche beutet er aus,
wenn seine Pflige sich drehen Jahr um Jahr

und er sie durchfurcht mit dem Rossegeschlecht.

Der leicht-sinnigen Vigel Volk

fangter, es umgarnend,

und der wilden Tiere Geschlecht

und die Brut des salzigen Meeres,

mit des Netzes engmaschigen Schlingen:

der tiberaus kluge Mann. Er bezwingt

mit List und Kunst das frei schweifende,
bergdurchwandelnde Wildtier, und das langmahnige
Ross ziigelt er mit dem Joch um den Nacken

und auch den unermiidlichen Bergstier.

Anthropologie in der Antike 17



Auch die Sprache und windschnelles Denken und
den Trieb, Stadte

zu ordnen, brachte er sich bei, und unwirtlicher

Froste unter freiem Himmel und

iblen Regens Geschosse zu meiden,

allbewandert. Unbewandert in nichts geht er

ins Kiinftige. Vor dem Tod allein

wird er kein Entrinnen gewinnen.

Aus frither unbezwinglichen Krankheiten aber

ersann er sich ein Entrinnen.

Die Erfindungsgabe der Kunst als Geschicklichkeit iiber
die Hoffnung hinaus besitzend,
schreitet er bald zum B6sen, bald zum Guten.
Ehrt er die Gesetze des Landes
und das bei den Géttern beschworene Recht:
Hoch geachtet in der Stadt! Kein rechter Biirger aber ist,
wem das nicht Gute
sich verbindet um tollkithnen Handelns willen!
Weder am Herde sitze mit mir
noch sei mir Gesinnungsgenosse,
wer solches tut.
(Sophokles, Antigone, V. 331-375,
ibers. von Kurt Steinmann, Stuttgart 2016.)

Zu Beginn dieses Chorliedes wird der Mensch als das Ungeheu-
erlichste und Erstaunlichste aller Wesen bezeichnet. Anschlie-
Lend wird genauer ausgefiihrt, inwiefern der Mensch einzigar-
tig erstaunlich ist. Und an zwei prignanten Stellen des Chorlie-
des, in der Mitte der zweiten und zu Beginn der vierten Strophe,
steht die zentrale Botschaft des Chorliedes: Der Mensch ist
iiberaus klug, kliiger als alle anderen Wesen — darin besteht seine
grundlegende Kompetenz, die offensichtlich kognitiver Artist.

18 1. ZurIdee und Geschichte der Anthropologie



Das Chorlied beschiftigt sich auch mit weiteren human-
spezifischen Merkmalen — mit dem technischen Erfindungs-
reichtum, mit der Wissenschaft (als Beispiel wird Medizin ge-
nannt), ferner mit Sprachvermégen, Gefithlen, »luftigen« (also
beweglichen und schnellen) Gedanken, Gesetzestreue und
dem Potential, Gutes, aber auch Schindliches zu tun.

Kurz: Kognition, Sprache, Wissenschaft, Technik, Soziali-
tit, rechtliche Normen - das sind fiir Sophokles die wichtigs-
ten humanspezifischen Fihigkeiten und Produkte, die den
Unterschied des Menschen zu anderen Lebewesen, die also —
wie es gegenwirtig oft heif3t — die anthropologische Differenz
ausmachen.

Doch deutet Sophokles auch eine explanatorische Struktur
an: Weil der Mensch tiberragende kognitive Fahigkeiten hat,
darum gelingt es ihm auch, die tibrigen genannten humanspe-
zifischen Fihigkeiten zu entwickeln.

Die von Sophokles skizzierte Anthropologie beruht offen-
sichtlich auf einigen prignanten Grundsitzen:

8.1 Sophokles und die Bestimmung der anthropologischen
Differenz

(A1) Die Kernfrage der Anthropologie lautet, wodurch sich der
Mensch von allen Tieren unterscheidet, worin also die
anthropologische Differenz besteht.

(A2) Die anthropologische Differenz sollte nichtauf der Ebene
biologischer, sondern auf der Ebene kognitiver und so-
zialer Merkmale beschrieben werden.

(A3) Diese Beschreibung sollte nicht normativ (Regeln vorge-
bend), sondern deskriptiv (beschreibend) sein, also nicht
darstellen, wie der Mensch idealerweise sein sollte, son-
dern wie er tatsichlich ist.

(A4) Die wichtigsten humanspezifischen kognitiven und so-

Anthropologie in der Antike 19



zialen Merkmale sollten aufgelistet werden: Klugheit,
Sprachvermégen, Wissenschaft und Technik als kogniti-
ve Komponenten; Moralitit, freies Denken, Sozialitit
und (kodifiziertes) Recht als soziale Komponenten.

(As) Die Anthropologie sollte méglichst explanatorisch re-
duktiv sein. Sie sollte sich also darum bemiithen an-
zugeben, welche der aufgelisteten humanspezifischen
Fahigkeiten und Merkmale so grundlegend sind, dass
sie die anderen humanspezifischen Merkmale erkliren
konnen.

Dieses anthropologische Konzept ist in der Geschichte der
westlichen Philosophie leitend geblieben. Gegenwirtig be-
schiftigen sich allerdings nicht mehr alle anthropologischen
Theorien mit der anthropologischen Differenz:

Die Kulturanthropologie untersucht zum Beispiel, inwie-
fern das Denken und Handeln der Menschen von kulturellen
oder sozialen Strukturen abhingt.

Die Palioanthropologie studiert, wie prahistorische Men-
schen dachten und handelten.

Dagegen arbeiten die philosophische und evolutionire An-
thropologie auch gegenwirtig noch am Konzept (A1) bis (As),
nicht zuletzt deshalb, weil das Konzept dazu geeignet ist, die
lange Liste humanspezifischer Fahigkeiten und Merkmale auf
eine theoretisch hilfreiche Weise einzuschrinken.

Die anthropologischen Annahmen, die wir bei Platon (428/
427-348/347 v. Chr.) und Aristoteles (384—322 v. Chr.) finden,
kniipfen an eine anthropologische Wende an, die hiufig Sokra-
tes (469—399 v. Chr.), dem Lehrer Platons, zugeschrieben wird.
Sokrates hat explizit sein Desinteresse an der Natur und sein
brennendes Interesse am Menschen bekundet — vor allem an
der menschlichen Seele und dem menschlichen Gliick in Ge-
stalt eines guten Lebens.

20 1. ZurIdee und Geschichte der Anthropologie



Platon und Aristoteles haben diesen anthropologischen An-
satz genauer analysiert und behauptet, dass der Mensch von
Natur aus die Disposition besitzt, Vernunft, Tugend und poli-
tische Sozialitit zu realisieren und auf dieser Grundlage ein gu-
tes Leben zu fithren:

Vernunft schlief3t vor allem Sprachfihigkeit und rationale,
auf Griinden beruhende Argumentation ein.

Tugend enthilt die vier Kardinaltugenden Weisheit, Beson-
nenheit, Mut und Gerechtigkeit.

Politische Sozialitit ist die Fiahigkeit zu sozialer Kooperation
zum Zweck der Etablierung eines ethisch akzeptablen Staates.
Aristoteles hat aus diesem Grunde den Menschen auch das
staatenbildende Lebewesen genannt.

Im Rahmen ihrer Anthropologie der menschlichen Seele ha-
ben sowohl Platon als auch Aristoteles eine Seelenteilungsleh-
re vertreten. Nach Platon hat die menschliche Seele drei Teile,
denen verschiedene seelische Motivationen zugeordnet sind:
Vernunft, soziale Emotionen und Begierden. Seelische Gerech-
tigkeit bedeutet, dass der verniinftige Seelenteil iiber den so-
zial-emotionalen und dieser iiber den begehrlichen Seelenteil
herrscht. Fiir Platon machen also Vernunft und soziale Emotio-
nen die grundlegendste anthropologische Differenz aus.

Aristoteles beschreibt die Seele als funktionale Struktur des
lebenden Korpers, die sich in einer spezifischen Aktivitit gel-
tend macht. Die wichtigsten Arten von Seele sind die erndh-
rende, reproduktive, wahrnehmende, empfindende, bewegen-
de und denkende Seele. Pflanzen haben nur eine ernihrende
und reproduktive Seele; Tiere haben zusitzlich eine wahrneh-
mende, empfindende und bewegende Seele. Doch nur der
Mensch hat zusitzlich auch eine denkende Seele (einen Geist
POUSK).

Anthropologie in der Antike 21



8.2 Anthropologie bei Platon und Aristoteles

Platon und Aristoteles stimmen darin tiberein,

(a) dass Vernunft (Geist, Rationalitit) und Tugend (Fahigkeit
zum guten Leben) die grundlegendste anthropologische
Differenz ausmachen,

(b) dass die Etablierung von Staaten zum Zweck der Forde-
rung von Vernunft und Tugend die hochste menschliche
Aktivitit darstellt,

(c) dass die menschliche Seele Teile enthilt, in denen die kog-
nitiven Fahigkeiten zur Realisierung von Vernunft, Tu-
gend und Staat angelegt sind, und

(d) dass diese kognitiven Fihigkeiten nur durch reflektierte
Ubung, Erziehung und kritische Selbstpriifung voll entfal-
tet werden konnen.

Beide Autoren betonen, dass auch die tatsichliche Realisierung
von Tugend und politischer Sozialitit nur durch Pidagogik,
Ubung, Selbstreflexion und rationale Diskussion unter Gleich-
gesinnten erreicht werden kann.

Anthropologie in der Frithen Neuzeit und Aufklirung

Mit einem gewaltigen historischen Sprung iiber rund 2000 Jah-
re hinweg wenden wir uns der Anthropologie der frithen Neu-
zeit zu, die um 1600 ansetzt. In dieser Zeit wurden drei ein-
flussreiche Modelle der anthropologischen Differenz vorge-
schlagen:

(1) Tiere haben Korper, die nichts weiter als Maschinen sind
und den Naturgesetzen der Physik folgen. Allein Men-

schen bestehen aus zwei Substanzen: aus einem maschi-

22 1. ZurIdee und Geschichte der Anthropologie



nenartigen Korper und der denkenden Substanz (Sub-
stanzdualismus). Die denkende Substanz (Geist und Den-
ken) macht daher die grundlegendste anthropologische
Differenz aus (René Descartes, 1596-1650).

(2) Menschen bestehen genau wie alle Tiere aus nichts ande-
rem als aus einem natiirlichen Korper, der den Gesetzen
der Physik folgt. Menschen haben weder eine Seele noch
einen freien Willen (reduktiver Materialismus). Die an-
thropologische Differenz besteht einzig und allein in den
physikalischen und biologischen Unterschieden zwischen
Menschen und Tieren (Julien Offray de La Mettrie, 1709~
1751; Claude Adrien Helvétius, 1715-1771; Baron Paul Henri
Thiry d’'Holbach, 1723-1789).

(3) Menschen verfiigen im Gegensatz zu Tieren {iber unveriu-
3erliche nattirliche Rechte wie etwa die Menschenwiirde,
das Recht auf Selbstverteidigung und korperliche Unver-
sehrtheit sowie das Recht auf Eigentum, die in jeder sozia-
len oder politischen Ordnung erhalten bleiben miissen
(Lehre vom Naturrecht) (Thomas Hobbes, 1588-1679; Sa-
muel von Pufendorf, 1632-1694; John Locke, 1632-1704).

Modell (3) wurde von Hobbes und Locke genauer ausgearbei-
tet: Menschen verfolgen im Naturzustand ihre individuellen
egoistischen Interessen und sind dabei prinzipiell einander
gleichgestellt. Im Naturzustand existieren dariiber hinaus, so
Hobbes, keine sozialen Regeln. Fiir Locke gelten dagegen im
Naturzustand auch zwei elementare soziale Rechte, nimlich
das Recht, erlittenes Unrecht zu bestrafen (nach dem Grund-
satz »Gleiches mit Gleichem«), sowie das Recht, keine physi-
sche Gewalt von anderen erleiden zu miissen. Im Ubrigen sind
Menschen instrumentell rational, sie sind also fihig, rational
zu kalkulieren, welches die besten Mittel zur Befriedigung ih-
rer egoistischen Interessen sind, und diese Mittel auch aktiv zu

Anthropologie in der Frithen Neuzeit und Aufklirung 23



realisieren. Und schlief3lich sind Menschen auch fihig, soziale
Kooperationen einzugehen sowie Vertrige zu schliefSen und
einzuhalten.

Da sich nachweisen lisst, dass die Beendigung des Naturzu-
standes und die Etablierung eines politischen Staates, der auf
einem Vertrag zwischen Souverdn und Biirgerinnen und Biir-
gern beruht, ein besseres Mittel dafiir darstellt, um egoistische
Interessen zu befriedigen als der Naturzustand, sind Menschen
dazu fihig, einen Vertragsstaat zu griinden und aufrechtzuer-
halten.

Drei der bedeutendsten Denker der Aufklirung (18. Jahr-
hundert) haben die anthropologische Differenz zum Teil neu
gefasst:

Nach Auffassung von David Hume (1711-1776) besteht sie in
graduell komplexeren und hoherstufigen kognitiven Vermo-
gen sowie in der Fihigkeit, den moralischen Standpunkt ein-
zunehmen.

Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) behauptet dagegen, dass
die grundlegenden Komponenten der menschlichen Natur
Freiheit, Geist, Vernunft, Selbstliebe und Streben nach Perfek-
tion sind. Im Naturzustand leben Menschen einfach, geniig-
sam und in sozialer Unabhingigkeit voneinander. Die Aktivie-
rung der Vernunft transformiert den Naturzustand in eine de-
kadente Gesellschaftsformation, die durch Privateigentum,
Arbeitsteilung, Sozialneid, Egoismus, positives Recht, kapita-
listische Okonomie, gewaltige Unterschiede zwischen Arm
und Reich sowie die Untergrabung von Mitgefiihl und Moral
gekennzeichnet ist.

Immanuel Kant schliefSlich betont, dass die entscheidende
anthropologische Differenz in der Fahigkeit besteht, den mo-
ralischen Standpunkt einzunehmen. Der moralische Stand-
punkt muss jedoch neu definiert werden, und zwar

24 1. ZurIdee und Geschichte der Anthropologie



(i) durch die Auffassung, dass Handlungen moralisch sind
genau dann, wenn ihr einziges Motiv (also die einzige
korrelierte Absicht) darin besteht, dass sie gerecht und
universalisierbar sind, ferner

(ii) durch die Fihigkeit, als Subjekt auch andere Menschen als
Subjekte und nicht lediglich als manipulierbare Objekte
zu behandeln (Prinzip der Menschenwiirde), und

(iii) durch Willensfreiheit und insbesondere die Fihigkeit,
sich frei fiir moralisches Handeln zu entscheiden. Hu-
manspezifisch ist nach Kant ferner

(iv) die kognitive Fihigkeit, seriose Wissenschaft zu betrei-
ben —als hochster Ausdruck der menschlichen Vernunft.

Nach Johann Gottfried Herder treten geistige Episoden nur bei
sprachfihigen Wesen auf — also nur bei Menschen. Und nur
geistige Wesen generieren Kulturen — also ebenfalls nur Men-
schen. Herder weist aber mit Nachdruck darauf hin, dass Men-
schen hochst unterschiedliche Sprachen und Kulturen produ-
zieren. Die Anthropologie hat daher vor allem zu untersuchen,
inwieweit Fertigkeiten und Merkmale der Menschen von der
jeweiligen Kulturgruppe, der sie angehéren, geprigt werden.
Anthropologie ist wesentlich Kulturanthropologie. Allerdings
scheint Herder die allgemeinen Fahigkeiten oder Dispositio-
nen, iberhaupt natiirliche Sprachen zu meistern, geistige Epi-
soden zu entwickeln und Kulturen zu generieren, als human-
spezifische Universalien zu verstehen.

Die deutsche idealistische Philosophie bettet die Bestim-
mung der anthropologischen Differenz erstmals explizit in ih-
re allgemeine Theorie des Geistes ein, so zum Beispiel Georg
Wilhelm Friedrich Hegel. Hegel versteht Geist als mentalen
Selbstbezug, also: als Bewusstsein. Denken und Bewusstsein
entwickeln sich im Laufe der phylogenetischen (stammesge-
schichtlichen) Entwicklung des Menschen in sukzessiven Stu-

Anthropologie in der Frithen Neuzeit und Aufklirung 25



