
Seneca  
Über die Unerschütterlichkeit des Weisen



[Was bedeutet das alles?]



Seneca
Über die  
Unerschütterlichkeit  
des Weisen
Aus dem Lateinischen übersetzt  
von Gernot Krapinger

Reclam



Reclams Universal-Bibliothek Nr. 14186
2022 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH,  
Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen
Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman
Druck und Bindung: Eberl & Koesel GmbH & Co. KG,  
Am Buchweg 1, 87452 Altusried-Krugzell
Printed in Germany 2022
Reclam, Universal-Bibliothek und  
Reclams Universal-Bibliothek sind eingetragene Marken  
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-014186-1

Auch als E-Book erhältlich

www.reclam.de



� Inhalt  5

Inhalt

Einleitung  7

Über die Unerschütterlichkeit des Weisen  23

Anhang
Anmerkungen  55
Verzeichnis der Eigennamen  61
Literaturhinweise  69





� Einleitung  7

Einleitung

Diese Schrift Senecas ist unter dem lateinischen Titel De 
constantia sapientis, »Über die Unerschütterlichkeit des 
Weisen«, bekannt – doch der in den Handschriften überlie-
ferte Originaltitel Nec iniuriam nec contumeliam accipere 
sapientem, »Dass der Weise weder Unrecht noch Beleidi-
gung erfährt«, bringt das Thema auf den Punkt: Dem Wei-
sen kann weder Unrecht noch Beleidigung zustoßen, denn 
er ist unverletzlich und kann nichts verlieren. Allerdings 
schafft nur ein lebenslanges Bemühen um Selbstformung, 
vor allem aber ausgeprägte Affektkontrolle, die zur Freiheit 
von Leidenschaften (apátheia), zu Selbstgenügsamkeit (aut­
árkeia) und Unerschütterlichkeit (ataraxía) führen soll, 
Aussicht auf diese Seelenruhe des stoischen Weisen. Und 
Seneca lehrt in seiner Abhandlung, wie man dieses Ideal 
erreichen kann. Doch zunächst zum Autor und zu seinem 
Gesamtwerk:

Senecas Leben und Werk

Der Politiker, Philosoph und Dichter wurde um die Zeiten-
wende in Corduba in Südspanien geboren und war der 
mittlere von drei Söhnen Senecas des Älteren (wie wir ihn 
in Abgrenzung zu seinem berühmteren Sohn nennen) und 
der Helvia. Die Mutter war eine gebildete Frau – anders als 
sie war der einer angesehenen römischen Ritterfamilie ent-
stammende Vater zwar kein Freund der Philosophie, im-
merhin aber ein Bewunderer der Rhetorik.

Seneca kam früh nach Rom, erhielt dort die standesübli-



8  Einleitung

che rhetorische Ausbildung und studierte mit Eifer Philo-
sophie, vor allem Ethik bei dem Stoiker Attalos sowie bei 
Sotion, einem Schüler des stoisch und pythagoreisch ge-
prägten Sextius. Er entschied sich für die senatorische Lauf-
bahn, war aber dann nach ersten Versuchen, sich als Anwalt 
einen Namen zu machen, wohl um das Jahr 30 durch eine 
schwere Erkrankung der Atemwege gezwungen, sich für 
längere Zeit zur Erholung zu einer Tante nach Alexandria in 
Ägypten zu begeben, wo sein Onkel Statthalter war. Nach 
seiner Rückkehr nach Rom im Jahr 31 wurde er Quästor und 
machte bald seine erste unliebsame Bekanntschaft mit dem 
Kaiserhaus, mit dem er bis zu seinem Tod schicksalhaft 
verbunden bleiben sollte: Er erregte durch seine glänzende 
Redekunst den Neid des von despotischem Wahnsinn ge-
triebenen Kaisers Caligula (reg. 37–41), und nur seine ange-
schlagene Gesundheit, weswegen manche ohnedies mit 
seinem Hinscheiden rechneten, soll ihn vor der Ermordung 
bewahrt haben.

Bald nach der Thronbesteigung des Claudius (reg. 41–54) 
wurde Seneca das Opfer höfischer Intrigen: Caligulas jün-
gere Schwester Julia Livilla schien immer größeren Einfluss 
auf den Kaiser zu gewinnen; um sie loszuwerden, dichtete 
ihr Claudius’ machtbesessene Gattin Messalina eine Affäre 
mit Seneca an. Der vermeintliche Lüstling Seneca musste 
in die Verbannung nach Korsika, damals keine Wunschdes-
tination für Exilierte  – und ertrug sein Los als Stoiker ge-
fasster als vor ihm der berühmte Politiker Cicero und der 
Dichter Ovid. Nach acht Jahren der Einsamkeit und Selbst-
besinnung erwirkte die neue Kaisergattin Agrippina (wir 
nennen sie »die Jüngere«), Claudius’ vierte Ehefrau, die das 
Spiel um die Macht am Hof gegen ihre Rivalin Messalina 



� Einleitung  9

gewonnen hatte, im Jahr 49 seine Rückberufung. Seneca 
wurde nun mit der Erziehung des jungen Nero, des einzi-
gen Sohnes der Agrippina (aus erster Ehe), betraut und er-
hielt um das Jahr 50 das Amt eines Prätors. Die herrsch-
süchtige und skrupellose Kaisergattin soll Claudius umge-
bracht haben, nachdem sie ihrem Sohn den Weg auf den 
Thron geebnet hatte. Seneca, der einerseits die Leichenrede 
auf Claudius verfasste und ihn andererseits in der Satire 
Apocolocyntosis aufs Heftigste verspottet hatte, stieg nun-
mehr zu größtem Einfluss auf.

Gemeinsam mit dem Gardepräfekten Burrus leitete 
Seneca um 55/56 als Konsul, de facto aber etwa fünf Jahre 
lang die Geschicke des römischen Reiches. Als Prinzener-
zieher war ihm allerdings kein Erfolg beschieden. Nero 
(reg. 54–68) nämlich ließ sich durch die staatspolitischen 
Maximen, die Seneca ihm in der Schrift De clementia (Über 
die Güte) nahezubringen suchte, nicht beeindrucken: Der 
junge Kaiser, der im Jahr 55 seinen Adoptivbruder Britan-
nicus, den Sohn des Claudius mit dessen dritter Frau Vale-
ria Messalina, hatte ermorden lassen, ging hemmungslos 
seinen Vergnügungen nach und betätigte sich als Sänger, 
Schauspieler und Rennfahrer, was eines ehrbaren Mannes, 
zumal eines Kaisers unwürdig war. Im Jahr 59 beseitigte 
Nero seine um Einfluss buhlende und ihn bedrängende 
Mutter. Seneca, der diese Tat wohl billigend in Kauf nahm 
und vor der Öffentlichkeit rechtfertigen musste, verlor nun 
rasch an Macht und zog sich nach Burrus’ Tod im Jahr 62 
gänzlich aus der Öffentlichkeit zurück. Er bat den Kaiser, 
die Reichtümer, mit denen dieser ihn all die Jahre über-
häuft hatte und die ihm, der als bekennender Stoiker sich 
eigentlich der asketischen Lebensweise verschrieben haben 



10  Einleitung

müsste, ätzenden Spott und böse Anfeindungen eintrugen, 
zurückzunehmen, doch Nero lehnte dies ab mit der Bemer-
kung, dadurch könnte noch der Eindruck entstehen, er, der 
Kaiser, sei geizig oder gar grausam. In seinen letzten Jahren 
widmete sich Seneca mit vollem Eifer wieder der philoso-
phischen Schriftstellerei. Bei der von Calpurnius Piso ange-
zettelten Verschwörung, die zum Ziel hatte, Nero aus dem 
Weg zu räumen, wurde er der Mitwisserschaft beschuldigt; 
Nero befahl ihm, seinem ehemaligen Erzieher und politi-
schen Mentor, die Selbsttötung: Seneca schied im Jahr 65, 
nachdem er schon auf Reichtum und Macht verzichtet hat-
te, nach dem Zeugnis des Historikers Tacitus ganz nach 
dem Vorbild des Sokrates (469–399 v. Chr.) – vielleicht auch 
des jüngeren Cato (95–46 v. Chr.) – in stoischer Manier mit 
philosophischer Gelassenheit aus dem Leben.

Nach dem Zeugnis des Redelehrers Quintilian (Lehrbuch 
der Redekunst 10,1,12) hinterließ er orationes, poemata, 
epistulae und dialogi. Von den Reden hat sich nichts erhal-
ten. Von den poemata, den Dichtungen, sind im Wesentli-
chen nur neun Tragödien auf die Nachwelt gekommen. Sie 
sind die einzigen vollständig erhaltenen lateinischsprachi-
gen Exemplare dieses Genres, halten sich aber durchweg an 
die traditionellen mythischen Stoffe (bei vielen Stücken 
lässt sich sogar eine intertextuelle Abhängigkeit von erhal-
tenen griechischen Vorlagen nachweisen). Die Tragödien 
erschöpfen sich nicht in der Illustration philosophischer 
Lehrsätze, sind aber andererseits auch kein solitärer, ganz 
eigenständiger Teil von Senecas Gesamtwerk, denn auch 
sie wollen eher belehren und erziehen als lediglich unter-
halten – und verfolgen so eigentlich dieselben Zwecke wie 
die Prosaschriften. Die unter Senecas Namen überlieferte 



� Einleitung  11

historische Tragödie Octavia, das einzige vollständig erhal-
tene lateinische Exemplar der als fabula praetexta bezeich-
neten Gattung, behandelt das Schicksal von Neros bemit-
leidenswerter erster Gemahlin und stammt wohl nicht tat-
sächlich von Seneca selbst, sondern von einem ihm geistig 
nahestehenden zeitgenössischen Dichter. Die schon er-
wähnte Apocolocyntosis (auf Deutsch etwa: Verkürbisung – 
parodistisch für Vergöttlichung), in der Seneca in einer Mi-
schung aus Prosa und Vers mit beißendem Spott den Tod 
sowie die Himmel- und Höllenfahrt des Claudius als eines 
stammelnden Idioten mit humpelndem Gang beschreibt, 
steht gattungsmäßig der Satire nahe. Mit den Briefen ist die 
umfängliche, nicht ganz vollständig erhaltene Sammlung 
Epistulae morales ad Lucilium (Briefe an Lucilius über Ethik) 
gemeint. Eine glatte Fälschung ist der zum ersten Mal vom 
Kirchenvater Hieronymus erwähnte stilistisch bescheide-
ne und inhaltlich dürftige Briefwechsel mit dem Apostel 
Paulus  – er hat Seneca einst den Ruf eingebracht, insge-
heim Christ gewesen zu sein. Als Dialoge schließlich be-
zeichnet Quintilian wegen ihrer lockeren Darstellungsart 
die übrige philosophische, zum Teil verlorene Prosa, wel-
che ihren Inhalt gern dialogartig – mit Einwürfen eines fik-
tiven Gegners und deren Widerlegung – vorbringt; keines-
wegs darf man bei dialogi an Gespräche im Stil der platoni-
schen Dialoge oder an die Art des Aristoteles denken: Mit 
beidem hat Senecas Dialog-Begriff nichts zu tun. Vielmehr 
ist damit jenes hellenistische Genos gemeint, mit dem 
volkstümliche Sittenpredigten zu allen möglichen Themen 
bezeichnet werden: die Diatribe. Sie ist Ausdruck einer 
sich bereits im 1.  Jahrhundert v. Chr. abzeichnenden Ten-
denz der philosophischen Schulen, sich weitgehend auf die 



12  Einleitung

Ethik zu konzentrieren. Seneca machte sich ihren Argu-
mentationsstil zu eigen. Die Sprache der Diatribe ist reich 
an Bildern und Beispielen, um die Anschaulichkeit zu er-
höhen und sich das Gewicht von historischen Autoritäten 
zunutze zu machen.

Senecas Werke lassen sich, auch da sie kaum Hinweise 
auf aktuelle Ereignisse enthalten, nur schwer genau datie-
ren. Eine Ausnahme sind die drei verhältnismäßig frühen 
consolationes (Trostschriften, ein in hellenistisch-römi-
scher Zeit sehr beliebtes Genre von Traktaten der prakti-
schen Ethik): für Marcia, noch unter Caligula (reg. 37–41) 
verfasst, für die Mutter Helvia und für den Freigelassenen 
Polybius. Erstere, die Trostschrift für Marcia, die Tochter 
des unter Kaiser Tiberius (reg. 14–37) vom Prätorianerprä-
fekten Sejanus in den Tod getriebenen Cremutius Cordus, 
hat ein in der Konsolationsliteratur überaus verbreitetes 
Thema zum Gegenstand: Es galt, der Adressatin über den 
Verlust eines Sohnes hinwegzuhelfen. In der Trostschrift an 
Helvia versucht Seneca das Leid, das sein Exil (41–49) ver-
ursacht, nicht nur bei der Mutter, sondern zugleich auch bei 
sich selbst zu lindern. Seiner Mutter versichert er, sie müs-
se sein Schicksal nicht beklagen, denn er habe in der Lehre 
der Stoa inneren Halt gefunden: Die Verbannung sei kein 
Unglück, der Mensch könne überall leben, denn die ganze 
Welt sei sein Vaterland. Wenn die Mutter sich selbst der 
Philosophie zuwende, werde auch sie dort Trost und Si-
cherheit finden und ihre durch seine Verbannung ausgelös-
te Trauer ablegen können. Die an den Hofbeamten Poly
bius sich wendende Abhandlung endlich, literarisch von 
geringerem Wert, ist nur zum Schein eine Trostschrift, tat-
sächlich enthält sie mehr oder weniger unverhohlen das 



� Einleitung  13

Gesuch, der Kaiser möge ihm die Rückkehr nach Rom er-
lauben. Die drei Bücher De ira (Über die Wut) sind wohl 
gleichzeitig mit den Trostschriften, teils unter Caligula 
(reg. 37–41), teils im Exil (41–49), zustande gekommen: Se-
neca setzt dort in allgemeiner, nicht einer bestimmten Per-
son sich zuwendender Form die Bekämpfung der Affekte, 
ein Hauptmotiv seiner Ethik, fort. Nach dem Tod Caligulas 
(im Jahr 41) wurde wohl De brevitate vitae (Von der Kürze 
des Lebens) verfasst, eine Mahnung zur Hinwendung an die 
Philosophie. Unser Leben, so der Grundtenor, ist nur des-
halb so kurz, weil wir darin die meiste Zeit für unsere Lei-
denschaften und für unnütze Zerstreuungen vergeuden, 
statt uns den wirklich maßgeblichen Dingen zu widmen.

Nach der ehrenvollen Rückkehr und der Berufung zum 
Erzieher Neros begann nach einer dem späteren Kaiser Tra-
jan in den Mund gelegten Bemerkung das »glücklichste 
Jahrfünft Roms« (Aurelius Victor 5,2). Die Voraussetzung, 
die die platonische Staatsschrift Politeia (Der Staat) für ein 
gelingendes Gemeinwesen aufstellt, wurde erfüllt: Mit 
Seneca hatte ein Philosoph, zusammen mit Burrus, die 
Staatsgeschäfte übernommen. In dieser Zeit verfasste Se-
neca die schon erwähnte Schrift De clementia (Über die 
Güte; sie ist entweder unvollständig erhalten oder war nie 
vollendet worden); dieser Fürstenspiegel versuchte den 
jungen Monarchen zu kontrolliertem Maßhalten anzulei-
ten und ihm einzureden, dass es Vergnügen bereite, durch 
Wohltaten die Sympathien seiner Mitbürger zu gewin-
nen – kurz gesagt: Es geht um die Möglichkeiten und Gren-
zen der Gerechtigkeit unter einem monokratisch regieren-
den Kaiser. Die Abhandlung De vita beata (Vom glücklichen 
Leben) befasst sich mit einem zentralen Thema der antiken 



14  Einleitung

Philosophie, dem Glück, nicht als subjektives Wohlbefin-
den verstanden, sondern im Sinne eines »guten Lebens« 
oder »Wohlergehens«, dem Zweck der menschlichen Exis-
tenz überhaupt, sowohl für Platon und Aristoteles als auch 
für die Stoiker und Epikureer. In dieser Schrift legt Seneca 
dar, dass auch der Philosoph Reichtümer besitzen dürfe  – 
vorausgesetzt, dass er sich nicht innerlich davon abhängig 
mache und jederzeit, ohne ihnen nachzutrauern, wieder 
darauf verzichten könne. Auch in den Dialogen De tran­
quillitate animi (Über die Ausgeglichenheit der Seele) und 
De otio (Über die Muße; nur zum Teil erhalten) scheinen 
eigene Lebenserfahrungen verarbeitet worden zu sein: Se-
neca stellt sich dem Problem, bis zu welchen Grenzen ein 
Philosoph verpflichtet sei, sich politisch zu betätigen. Man 
nimmt an, dass die beiden Abhandlungen in den Jahren 
von Neros Muttermord und Senecas Rückzug ins Privatle-
ben entstanden seien (also zwischen 59 und 62). In der 
mittleren Schaffensperiode, der Zeit zwischen der Rück-
kehr aus dem Exil im Jahr 49 und dem Rückzug von der 
politischen Bühne im Jahr 62, wird auch De constantia sa­
pientis verortet (s. dazu genauer S. 17).

Auch Senecas Spätwerk konzentriert sich auf die Ethik. 
De providentia  (Über die Vorsehung) beschäftigt sich mit 
dem scheinbaren Widerspruch zwischen einer vernünfti-
gen Lenkung des Universums durch den göttlichen Logos 
und der Tatsache, dass oft gerade die gerechten Menschen 
von besonders schweren Schicksalsschlägen getroffen wer-
den. Doch der Weise solle sich daher, so Seneca, in Schick-
salsergebenheit üben und das Übel seines Lebens nicht als 
Unglück betrachten, sondern als Aufstiegshilfe auf dem 
steilen Pfad zur wahren Weisheit und Tugend. Es ent-



� Einleitung  15

stammt jener Zeit aber auch die einzige naturwissenschaft-
liche Schrift, die erhalten blieb: die Naturales quaestiones 
(Naturwissenschaftliche Untersuchungen) in acht Büchern, 
worin Seneca vornehmlich meteorologische sowie geogra-
phische und astronomische Naturphänomene erörtert. 
Hierbei zeigt er sich gänzlich von griechischen Quellen ab-
hängig. Auch in diesem Traktat bleibt Seneca durch und 
durch Moralphilosoph  – Naturforschungen haben für ihn 
vor allem den Zweck, dem Menschen die Furcht vor dem 
nur scheinbar rätselhaften oder gar dämonischen Walten 
der Natur zu nehmen. Kenntnis der Natur befreit aber nicht 
nur von törichter Furcht, sondern ist nach Seneca zugleich 
das Erhabenste, dessen der Mensch teilhaftig werden kann. 
Senecas umfänglichster Dialog, das aus sieben Büchern be-
stehende Werk De beneficiis (Über Wohltaten), behandelt 
das komplexe, auf Gunsterweisen und Gaben basierende 
Beziehungsnetz der römischen Gesellschaft, das letztlich 
eine soziale Absicherung war. Das Werk enthält zunächst 
eine Fülle praktischer Anweisungen über das richtige Ge-
ben und Annehmen von Wohltaten; im vierten Buch 
schließlich führt Seneca grundsätzliche philosophische Ge-
danken zum Thema aus: Wohltaten seien ein Teil der Tu-
gend und müssten daher ohne die Hoffnung auf Gegenleis-
tungen um ihrer selbst willen erstrebt werden. Man rechne 
nicht unbedingt mit Dankbarkeit, sondern nehme sich viel-
mehr die Götter zum Vorbild, die auch über Verbrechern 
die Sonne aufgehen lassen. Die Epistulae morales ad Luci­
lium endlich, wohl Senecas schönstes Prosawerk, waren in-
sofern formal und inhaltlich eine Novität, als sie ihrem 
Zweck nach zwischen den Privatbriefen Ciceros und den 
Kunstbriefen des jüngeren Plinius stehen und zugleich Es-


