. Seneca
Uber die Unerschitterlichkeit des Weisen



[Was bedeutet das alles?]



Seneca

Uber die
Unerschitterlichkeit
des Weisen

Aus dem Lateinischen ibersetzt
von Gernot Krapinger

Reclam



RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK Nr. 14186

2022 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH,
Siemensstrafle 32, 71254 Ditzingen

Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman

Druck und Bindung: Eberl & Koesel GmbH & Co. KG,
Am Buchweg1, 87452 Altusried-Krugzell

Printed in Germany 2022

RECLAM, UNIVERSAL-BIBLIOTHEK und

RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK sind eingetragene Marken
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-014186-1

Auch als E-Book erhiltlich

www.reclam.de



Inhalt
Einleitung 7
Uber die Unerschiitterlichkeit des Weisen 23
Anhang

Anmerkungen 55

Verzeichnis der Eigennamen 61
Literaturhinweise 69

Inhalt 5






Einleitung

Diese Schrift Senecas ist unter dem lateinischen Titel De
constantia sapientis, »Uber die Unerschiitterlichkeit des
Weiseng, bekannt — doch der in den Handschriften tiberlie-
ferte Originaltitel Nec iniuriam nec contumeliam accipere
sapientem, »Dass der Weise weder Unrecht noch Beleidi-
gung erfihrt«, bringt das Thema auf den Punkt: Dem Wei-
sen kann weder Unrecht noch Beleidigung zustof3en, denn
er ist unverletzlich und kann nichts verlieren. Allerdings
schafft nur ein lebenslanges Bemithen um Selbstformung,
vor allem aber ausgeprigte Affektkontrolle, die zur Freiheit
von Leidenschaften (apdtheia), zu Selbstgeniigsamkeit (aut-
arkeia) und Unerschiitterlichkeit (ataraxia) fihren soll,
Aussicht auf diese Seelenruhe des stoischen Weisen. Und
Seneca lehrt in seiner Abhandlung, wie man dieses Ideal
erreichen kann. Doch zunichst zum Autor und zu seinem
Gesamtwerk:

Senecas Leben und Werk

Der Politiker, Philosoph und Dichter wurde um die Zeiten-
wende in Corduba in Siidspanien geboren und war der
mittlere von drei S6hnen Senecas des Alteren (wie wir ihn
in Abgrenzung zu seinem berithmteren Sohn nennen) und
der Helvia. Die Mutter war eine gebildete Frau — anders als
sie war der einer angesehenen romischen Ritterfamilie ent-
stammende Vater zwar kein Freund der Philosophie, im-
merhin aber ein Bewunderer der Rhetorik.

Seneca kam frith nach Rom, erhielt dort die standestibli-

Einleitung 7



che rhetorische Ausbildung und studierte mit Eifer Philo-
sophie, vor allem Ethik bei dem Stoiker Attalos sowie bei
Sotion, einem Schiiler des stoisch und pythagoreisch ge-
prigten Sextius. Er entschied sich fiir die senatorische Lauf-
bahn, war aber dann nach ersten Versuchen, sich als Anwalt
einen Namen zu machen, wohl um das Jahr 30 durch eine
schwere Erkrankung der Atemwege gezwungen, sich fur
lingere Zeit zur Etholung zu einer Tante nach Alexandriain
Agypten zu begeben, wo sein Onkel Statthalter war. Nach
seiner Riickkehr nach Rom im Jahr 31 wurde er Quistor und
machte bald seine erste unliebsame Bekanntschaft mit dem
Kaiserhaus, mit dem er bis zu seinem Tod schicksalhaft
verbunden bleiben sollte: Er erregte durch seine glinzende
Redekunst den Neid des von despotischem Wahnsinn ge-
triebenen Kaisers Caligula (reg. 37—41), und nur seine ange-
schlagene Gesundheit, weswegen manche ohnedies mit
seinem Hinscheiden rechneten, soll ihn vor der Ermordung
bewahrt haben.

Bald nach der Thronbesteigung des Claudius (reg. 41-54)
wurde Seneca das Opfer hofischer Intrigen: Caligulas jin-
gere Schwester Julia Livilla schien immer gréf3eren Einfluss
auf den Kaiser zu gewinnen; um sie loszuwerden, dichtete
ihr Claudius’ machtbesessene Gattin Messalina eine Affire
mit Seneca an. Der vermeintliche Liistling Seneca musste
in die Verbannung nach Korsika, damals keine Wunschdes-
tination fiir Exilierte — und ertrug sein Los als Stoiker ge-
fasster als vor ihm der bertihmte Politiker Cicero und der
Dichter Ovid. Nach acht Jahren der Einsamkeit und Selbst-
besinnung erwirkte die neue Kaisergattin Agrippina (wir
nennen sie »die Jiingere«), Claudius’ vierte Ehefrau, die das
Spiel um die Macht am Hof gegen ihre Rivalin Messalina

8 Einleitung



gewonnen hatte, im Jahr 49 seine Rickberufung. Seneca
wurde nun mit der Erziehung des jungen Nero, des einzi-
gen Sohnes der Agrippina (aus erster Ehe), betraut und er-
hielt um das Jahr so das Amt eines Pritors. Die herrsch-
stichtige und skrupellose Kaisergattin soll Claudius umge-
bracht haben, nachdem sie ihrem Sohn den Weg auf den
Thron geebnet hatte. Seneca, der einerseits die Leichenrede
auf Claudius verfasste und ihn andererseits in der Satire
Apocolocyntosis aufs Heftigste verspottet hatte, stieg nun-
mehr zu grofitem Einfluss auf.

Gemeinsam mit dem Gardeprifekten Burrus leitete
Seneca um 55/56 als Konsul, de facto aber etwa fiinf Jahre
lang die Geschicke des romischen Reiches. Als Prinzener-
zieher war ihm allerdings kein Erfolg beschieden. Nero
(reg. 54—68) namlich lief? sich durch die staatspolitischen
Maximen, die Seneca ihm in der Schrift De clementia (Uber
die Giite) nahezubringen suchte, nicht beeindrucken: Der
junge Kaiser, der im Jahr 55 seinen Adoptivbruder Britan-
nicus, den Sohn des Claudius mit dessen dritter Frau Vale-
ria Messalina, hatte ermorden lassen, ging hemmungslos
seinen Vergniigungen nach und betitigte sich als Singer,
Schauspieler und Rennfahrer, was eines ehrbaren Mannes,
zumal eines Kaisers unwiirdig war. Im Jahr 59 beseitigte
Nero seine um Einfluss buhlende und ihn bedringende
Mutter. Seneca, der diese Tat wohl billigend in Kauf nahm
und vor der Offentlichkeit rechtfertigen musste, verlor nun
rasch an Macht und zog sich nach Burrus’ Tod im Jahr 62
ginzlich aus der Offentlichkeit zuriick. Er bat den Kaiser,
die Reichtiimer, mit denen dieser ihn all die Jahre iiber-
hauft hatte und die ihm, der als bekennender Stoiker sich
eigentlich der asketischen Lebensweise verschrieben haben

Einleitung 9



miisste, dtzenden Spott und bése Anfeindungen eintrugen,
zuriickzunehmen, doch Nero lehnte dies ab mit der Bemer-
kung, dadurch konnte noch der Eindruck entstehen, er, der
Kaiser, sei geizig oder gar grausam. In seinen letzten Jahren
widmete sich Seneca mit vollem Eifer wieder der philoso-
phischen Schriftstellerei. Bei der von Calpurnius Piso ange-
zettelten Verschworung, die zum Ziel hatte, Nero aus dem
Weg zu rdumen, wurde er der Mitwisserschaft beschuldigt;
Nero befahl ihm, seinem ehemaligen Erzieher und politi-
schen Mentor, die Selbsttétung: Seneca schied im Jahr 65,
nachdem er schon auf Reichtum und Macht verzichtet hat-
te, nach dem Zeugnis des Historikers Tacitus ganz nach
dem Vorbild des Sokrates (469—399 v. Chr.) - vielleicht auch
des jiingeren Cato (95—46 v. Chr.) — in stoischer Manier mit
philosophischer Gelassenheit aus dem Leben.

Nach dem Zeugnis des Redelehrers Quintilian (Lehrbuch
der Redekunst 10,1,12) hinterlief er orationes, poemata,
epistulae und dialogi. Von den Reden hat sich nichts erhal-
ten. Von den poemata, den Dichtungen, sind im Wesentli-
chen nur neun Tragddien auf die Nachwelt gekommen. Sie
sind die einzigen vollstindig erhaltenen lateinischsprachi-
gen Exemplare dieses Genres, halten sich aber durchweg an
die traditionellen mythischen Stoffe (bei vielen Stiicken
lasst sich sogar eine intertextuelle Abhingigkeit von erhal-
tenen griechischen Vorlagen nachweisen). Die Tragédien
erschopfen sich nicht in der Ilustration philosophischer
Lehrsitze, sind aber andererseits auch kein solitirer, ganz
eigenstiandiger Teil von Senecas Gesamtwerk, denn auch
sie wollen eher belehren und erziehen als lediglich unter-
halten — und verfolgen so eigentlich dieselben Zwecke wie
die Prosaschriften. Die unter Senecas Namen tiberlieferte

10 Einleitung



historische Tragodie Octavia, das einzige vollstindig erhal-
tene lateinische Exemplar der als fabula praetexta bezeich-
neten Gattung, behandelt das Schicksal von Neros bemit-
leidenswerter erster Gemahlin und stammt wohl nicht tat-
sachlich von Seneca selbst, sondern von einem ihm geistig
nahestehenden zeitgendssischen Dichter. Die schon er-
wahnte Apocolocyntosis (auf Deutsch etwa: Verkiirbisung —
parodistisch fiir Vergottlichung), in der Seneca in einer Mi-
schung aus Prosa und Vers mit beiflendem Spott den Tod
sowie die Himmel- und Hoéllenfahrt des Claudius als eines
stammelnden Idioten mit humpelndem Gang beschreibrt,
steht gattungsmif3ig der Satire nahe. Mit den Briefen ist die
umfingliche, nicht ganz vollstindig erhaltene Sammlung
Epistulae morales ad Lucilium (Briefe an Lucilius iiber Ethik)
gemeint. Eine glatte Filschung ist der zum ersten Mal vom
Kirchenvater Hieronymus erwihnte stilistisch bescheide-
ne und inhaltlich diirftige Briefwechsel mit dem Apostel
Paulus — er hat Seneca einst den Ruf eingebracht, insge-
heim Christ gewesen zu sein. Als Dialoge schliefllich be-
zeichnet Quintilian wegen ihrer lockeren Darstellungsart
die iibrige philosophische, zum Teil verlorene Prosa, wel-
che ihren Inhalt gern dialogartig — mit Einwiirfen eines fik-
tiven Gegners und deren Widerlegung — vorbringt; keines-
wegs darf man bei dialogi an Gespriche im Stil der platoni-
schen Dialoge oder an die Art des Aristoteles denken: Mit
beidem hat Senecas Dialog-Begriff nichts zu tun. Vielmehr
ist damit jenes hellenistische Genos gemeint, mit dem
volkstiimliche Sittenpredigten zu allen méglichen Themen
bezeichnet werden: die Diatribe. Sie ist Ausdruck einer
sich bereits im 1. Jahrhundert v. Chr. abzeichnenden Ten-
denz der philosophischen Schulen, sich weitgehend auf die

Einleitung 1



Ethik zu konzentrieren. Seneca machte sich ihren Argu-
mentationsstil zu eigen. Die Sprache der Diatribe ist reich
an Bildern und Beispielen, um die Anschaulichkeit zu er-
hoéhen und sich das Gewicht von historischen Autorititen
zunutze zu machen.

Senecas Werke lassen sich, auch da sie kaum Hinweise
auf aktuelle Ereignisse enthalten, nur schwer genau datie-
ren. Eine Ausnahme sind die drei verhiltnismiRig frithen
consolationes (Trostschriften, ein in hellenistisch-rémi-
scher Zeit sehr beliebtes Genre von Traktaten der prakti-
schen Ethik): fiir Marcia, noch unter Caligula (reg. 37-41)
verfasst, fiir die Mutter Helvia und fiir den Freigelassenen
Polybius. Erstere, die Trostschrift fiir Marcia, die Tochter
des unter Kaiser Tiberius (reg. 14-37) vom Pritorianerpri-
fekten Sejanus in den Tod getriebenen Cremutius Cordus,
hat ein in der Konsolationsliteratur {iberaus verbreitetes
Thema zum Gegenstand: Es galt, der Adressatin iiber den
Verlust eines Sohnes hinwegzuhelfen. In der Trostschrift an
Helvia versucht Seneca das Leid, das sein Exil (41-49) ver-
ursacht, nicht nur bei der Mutter, sondern zugleich auch bei
sich selbst zu lindern. Seiner Mutter versichert er, sie miis-
se sein Schicksal nicht beklagen, denn er habe in der Lehre
der Stoa inneren Halt gefunden: Die Verbannung sei kein
Ungliick, der Mensch konne iiberall leben, denn die ganze
Welt sei sein Vaterland. Wenn die Mutter sich selbst der
Philosophie zuwende, werde auch sie dort Trost und Si-
cherheit finden und ihre durch seine Verbannung ausgelos-
te Trauer ablegen kénnen. Die an den Hofbeamten Poly-
bius sich wendende Abhandlung endlich, literarisch von
geringerem Wert, ist nur zum Schein eine Trostschrift, tat-
sichlich enthilt sie mehr oder weniger unverhohlen das

12 Einleitung



Gesuch, der Kaiser moge ihm die Riickkehr nach Rom er-
lauben. Die drei Biicher De ira (Uber die Wut) sind wohl
gleichzeitig mit den Trostschriften, teils unter Caligula
(reg. 37—41), teils im Exil (41-49), zustande gekommen: Se-
neca setzt dort in allgemeiner, nicht einer bestimmten Per-
son sich zuwendender Form die Bekimpfung der Affekte,
ein Hauptmotiv seiner Ethik, fort. Nach dem Tod Caligulas
(im Jahr 41) wurde wohl De brevitate vitae (Von der Kiirze
des Lebens) verfasst, eine Mahnung zur Hinwendung an die
Philosophie. Unser Leben, so der Grundtenor, ist nur des-
halb so kurz, weil wir darin die meiste Zeit fiir unsere Lei-
denschaften und fir unniitze Zerstreuungen vergeuden,
statt uns den wirklich maf3geblichen Dingen zu widmen.
Nach der ehrenvollen Riickkehr und der Berufung zum
Erzieher Neros begann nach einer dem spiteren Kaiser Tra-
jan in den Mund gelegten Bemerkung das »gliicklichste
Jahrfinft Roms« (Aurelius Victor 5,2). Die Voraussetzung,
die die platonische Staatsschrift Politeia (Der Staat) fiir ein
gelingendes Gemeinwesen aufstellt, wurde erfiillt: Mit
Seneca hatte ein Philosoph, zusammen mit Burrus, die
Staatsgeschifte {ibernommen. In dieser Zeit verfasste Se-
neca die schon erwihnte Schrift De clementia (Uber die
Giite; sie ist entweder unvollstindig erhalten oder war nie
vollendet worden); dieser Firstenspiegel versuchte den
jungen Monarchen zu kontrolliertem MafShalten anzulei-
ten und ihm einzureden, dass es Vergniigen bereite, durch
Wohltaten die Sympathien seiner Mitbiirger zu gewin-
nen - kurz gesagt: Es geht um die Méglichkeiten und Gren-
zen der Gerechtigkeit unter einem monokratisch regieren-
den Kaiser. Die Abhandlung De vita beata (Vom gliicklichen
Leben) befasst sich mit einem zentralen Thema der antiken

Einleitung 13



Philosophie, dem Gliick, nicht als subjektives Wohlbefin-
den verstanden, sondern im Sinne eines »guten Lebens«
oder »"Wohlergehens«, dem Zweck der menschlichen Exis-
tenz iberhaupt, sowohl fiir Platon und Aristoteles als auch
fur die Stoiker und Epikureer. In dieser Schrift legt Seneca
dar, dass auch der Philosoph Reichtiimer besitzen dirfe —
vorausgesetzt, dass er sich nicht innerlich davon abhingig
mache und jederzeit, ohne ihnen nachzutrauern, wieder
darauf verzichten koénne. Auch in den Dialogen De tran-
quillitate animi (Uber die Ausgeglichenheit der Seele) und
De otio (Uber die Mujf3e; nur zum Teil erhalten) scheinen
eigene Lebenserfahrungen verarbeitet worden zu sein: Se-
neca stellt sich dem Problem, bis zu welchen Grenzen ein
Philosoph verpflichtet sei, sich politisch zu betitigen. Man
nimmt an, dass die beiden Abhandlungen in den Jahren
von Neros Muttermord und Senecas Riickzug ins Privatle-
ben entstanden seien (also zwischen 59 und 62). In der
mittleren Schaffensperiode, der Zeit zwischen der Riick-
kehr aus dem Exil im Jahr 49 und dem Riickzug von der
politischen Biithne im Jahr 62, wird auch De constantia sa-
pientis verortet (s. dazu genauer S. 17).

Auch Senecas Spatwerk konzentriert sich auf die Ethik.
De providentia (Uber die Vorsehung) beschiftigt sich mit
dem scheinbaren Widerspruch zwischen einer verntinfti-
gen Lenkung des Universums durch den géttlichen Logos
und der Tatsache, dass oft gerade die gerechten Menschen
von besonders schweren Schicksalsschligen getroffen wer-
den. Doch der Weise solle sich daher, so Seneca, in Schick-
salsergebenheit iiben und das Ubel seines Lebens nicht als
Ungliick betrachten, sondern als Aufstiegshilfe auf dem
steilen Pfad zur wahren Weisheit und Tugend. Es ent-

14 Einleitung



stammt jener Zeit aber auch die einzige naturwissenschaft-
liche Schrift, die erhalten blieb: die Naturales quaestiones
(Naturwissenschaftliche Untersuchungen) in acht Biichern,
worin Seneca vornehmlich meteorologische sowie geogra-
phische und astronomische Naturphinomene erortert.
Hierbei zeigt er sich ginzlich von griechischen Quellen ab-
hingig. Auch in diesem Traktat bleibt Seneca durch und
durch Moralphilosoph — Naturforschungen haben fiir ihn
vor allem den Zweck, dem Menschen die Furcht vor dem
nur scheinbar ritselhaften oder gar dimonischen Walten
der Natur zu nehmen. Kenntnis der Natur befreit aber nicht
nur von torichter Furcht, sondern ist nach Seneca zugleich
das Erhabenste, dessen der Mensch teilhaftig werden kann.
Senecas umfinglichster Dialog, das aus sieben Biichern be-
stehende Werk De beneficiis (Uber Wohltaten), behandelt
das komplexe, auf Gunsterweisen und Gaben basierende
Beziehungsnetz der rémischen Gesellschaft, das letztlich
eine soziale Absicherung war. Das Werk enthilt zunichst
eine Fiille praktischer Anweisungen tiber das richtige Ge-
ben und Annehmen von Wohltaten; im vierten Buch
schlieflich fithrt Seneca grundsitzliche philosophische Ge-
danken zum Thema aus: Wohltaten seien ein Teil der Tu-
gend und miissten daher ohne die Hoffnung auf Gegenleis-
tungen um ihrer selbst willen erstrebt werden. Man rechne
nicht unbedingt mit Dankbarkeit, sondern nehme sich viel-
mehr die Gotter zum Vorbild, die auch tiber Verbrechern
die Sonne aufgehen lassen. Die Epistulae morales ad Luci-
lium endlich, wohl Senecas schonstes Prosawerk, waren in-
sofern formal und inhaltlich eine Novitit, als sie ihrem
Zweck nach zwischen den Privatbriefen Ciceros und den
Kunstbriefen des jiingeren Plinius stehen und zugleich Es-

Einleitung 15



